Maron Battke

Das Bose ber Sigmund Freud
und C. G. Jung

opus magnum 2006
(www.opus-magnum.de)

Alle Rechte vorbehalten

Erstmals erschienen Patmos-Verlag 1978



Inhalt

Einfiihrung 7

1. Zugang zum Problem 7

2. Erfahrung und Deutung des Bosen 8

3. Der Wandel der Fragestellung 9
a) Die Rechtfertigung Gottes 9
b) Der Grund der Wirklichkeit 9
¢) Das Unrecht zwischen Menschen 10
d) Die Versohnung mit dem Leben 10

4. Deutung des Bosen als Sinndeutung des Lebens 11
a) Ein moglicher Deutungsansatz 11
b) Die Frage nach der Verantwortlichkeit 12
c¢) Das Konzept Sigmund Freuds 13

d) Die Frage nach dem Lebensentwurf 15
e) Das Konzept C. G. Jungs 16
f) Das Gegeniiber von Freud und Jung 17

5. Zu Inhalt und Methode der Untersuchung 17
1. Teil Sigmund Freud 19

A. Das Bose bei Sigmund Freud 19
1. Das unverstdndliche menschliche Leiden 19
a) Freuds Ansatz in der geistesgeschichtlichen Tradition
b) Die Entfaltung der Fragestellung bei Freud 20
2. Das Leiden aus Konflikt 21
a) Der Ausgang beim moralisch Bosen 21
b) Die Konfliktstruktur der Psyche 23
(1) Die Libidotheorie 23
(aa) Ich (-triebe) gegen Sexualtriebe (Anm. 35) 23
(bb) Ichlibido und Objektlibido 24
(cc) Eros und Todestrieb 24
(2) Stellung und Funktion des Ich 25
(aa) Genese des Ich 25
(bb) Funktionen des Ich 26
(cc) Struktur des Ich 27
(3) Zusammenfassung 28
3. Die Darstellung des Konflikts 29

a) Das Bose in der Ontogenese 29

(1) Orale Phase 30

(2) Anale Phase 31

(3) Phallische Phase, Odipuskomplex 32

(4) Latenzzeit 34
b) Das Bose im erwachsenen Individuum 34
(1) Der Neurotiker (Fixierung, Regression, Verdringung)
(2) Der Normale (Traum, Fehlleistung, Witz) 37
(3) Gesundheit und Krankheit 39
4. Die Genese des Konflikts 40
a) Der repressive Charakter der Kultur 41
b) Die Entstehung von Moral und Kultur 42
c¢) Die Rolle der Realitit 44
d) Der prinzipielle Dualismus 45
5. Die Uberwindung des Konflikts ~ 48
a) Religion und Moral 48
b) Die psychoanalytische Wissenschaft 50
c¢) Das Ethos der Psychoanalyse 51

19

35



B. Freuds Deutung des Bosen 53

I. Freuds Ansatz 53
1. Schwierigkeiten der Interpretation 53
a) Komplexitit der psychoanalytischen Theorie 53

b) Erfahrungsgebundene Theorie 54
2. Polemik und Faszination im Denken Freuds 55

a) Die polemische Ausrichtung der Psychoanalyse 55
b) Die faszinierende Natur 56

(1) Erkenntnis 56

(2) Bewunderung 57

(3) Beherrschung 57

3. Freuds Grundaussage 58

I1. Die Manifestation des Bosen 59

1. Der Zugang: Leiden 59

2. Das Zentrum: der Tod 60
a) Der unbekannte Tod 60
Wir haben im darstellenden Teil zu zeigen versucht, dass sich unter dem Zugriff der psychoanalytischen
Fragestellung die Grenzen zwischen der Krankheit (malum physicum) und dem Bdsen (als malum morale)
verwischen. Dies aber nicht deshalb, weil - wieesin 60
b) Der gegenwirtige Tod 62
¢) Der Tod als Rahmen und Grenze der Psychoanalyse 63

I11. Der Grund des Bisen 65
1. Die Zweideutigkeit der Zivilisation 65
a) Historischer Bezug: J. -J. Rousseau 65
b) Die unnatiirliche Kultur bei Freud 66

¢) Das Modell Marcuses 66
2. Die Zweideutigkeit der Vergesellschaftung 68

a) Historischer Bezug: Thomas Hobbes 68

b) Die unnatiirliche Kultur bei Freud 68

c) Ideologiekritische Riickfragen an Freuds Theorie 69
3. Die maligne Situation des Menschen 71

a) Seine Differenziertheit: Mensch und Tier 71
b) Seine Zerrissenheit: Eros wider Thanatos 72

¢) Seine Verlorenheit: die harte Realitét 73

(1) Unstillbare Sehnsucht 73

(2) Das Modell Camus': Die Erfahrung der Absurditiat 74
4. Freuds Mythos 75

a) Die stiitzende Ananke 75
b) Zur Interpretation von Freuds Mythos 76

IV. Die Antwort auf das Bose 77

1. Die Moglichkeit der Ethik 77
a) Das so genannte Bose der Moral 77
b) Der Anfang der ethischen Freiheit 78

2. Die Ethik der Psychoanalyse 80
a) Das Gute 80
(1) Historischer Bezug: Leibniz und Spinoza 80

(2) Die Grundkraft des Lebendigen bei Freud 81
b) Das ethisch Bose 82
¢) Die Vernunft 83

3. Das Scheitern am Problem des Bosen: die Wiirde 85



2. Teil C. G. Jung 88

A. Das Bose bei C. G. Jung 88

1. Das Geheimnis der widerspriichlichen Welt 88
a) Jungs Ansatz in der geistesgeschichtlichen Tradition 88
b) Die Entfaltung der Fragestellung bei Jung 90

2. Psyche als spannungsvolle Einheit 91
a) Polarititen der Psyche 91
(1) Bewusstsein und Unbewusstes 91
(2) Geist und Trieb 92
(3) Typ und Gegentyp (Anm. 321) 93
b) Die Dynamik der Psyche (Anm. 322) 94
(1) Kompensation und Korrektur 94
(2) Projektion 95
¢) Die Ganzheit der Psyche 96

3. Das Bose. Zugang zu Jungs Sprachgebrauch 97
a) Das Bose als das moralisch Schlechte 97
b) Das Bose als das Schlimme 98
¢) Das Bose als das Wertzerstorende 99
d) Das Bose als das Dunkle 100

4. Die Dimensionen des Bosen 100
a) Die erkenntnistheoretische Dimension 100
b) Die moralpsychologische Dimension 101
¢) Die archetypische Dimension 102

5. Die Relationen des Bosen 103
a) Das vorldufige Bose 103
(1) Boses als Mittel zum Guten 104
(2) Boses als Element des Guten 105
b) Das machtvolle Bose 106

6. Der Ort des Bosen 108
a) Das kollektive Unbewusste 108
b) Das personliche Unbewusste 109
¢) Das Ich 111

(1) Das archetypisch Bose und das Ich 111
(2) Das ethisch Bdse im Ich 113
7. Der Umgang mit dem Bdsen 114

a) Die Begegnung mit dem Bosen 114
b) Die Erkenntnis und Gestaltung des Bosen 115

(1) Verstehen und Bewerten 115
(2) Die Symbolik des Bosen 115
¢) Die Integration des Bosen 116

B. Jungs Deutung des Bosen 118

I. Jungs Ansatz 118

1. Wirklichkeit und Wissenschaft 118
a) Die Erfahrung des Umgreifenden 118
b) Die Grenzen des Denkens 119
c¢) Analytische Psychologie als Wissenschaft 120

2. Das Bild der Wirklichkeit: der Mythos 122
a) Die Voraussetzungen mythischer Erkenntnis 122
b) Der Begriff des Mythos bei C. G. Jung 123
(1) Definition und Funktion des Mythos 123
(2) Deutung des Mythos 124
3) Konsequenzen fiir Jungs Sprache 125
3. Jungs Grundaussage 126



II. Das Bose als konkretes Phinomen in der Lebenswelt 127

1. Der Zugang: das Gegensatzproblem 127
a) Jungs Einstieg: das Arbeitsfeld der Psychiatrie 127
b) Historischer Bezug: Heraklit 129
(1) Der Logos der Bewegung 129
(2) Die Vielfalt des Ganzen 130
¢) Die Konkretion: menschliches Leiden 131
3. Die Zuspitzung: die Todesfrage 132
a) Der Tod als Hinweis auf die Ganzheit 132
b) Historischer Bezug: Schopenhauer 133
¢) Zusammenfassung: Der Sinn von Leiden und Tod 134
II1. Das Bose als Grundzug der Wirklichkeit 135
1. Der mythologische Zugang 135
2. Mythologische Aspekte metaphysischer Theorien 136
a) Fragestellung 136

b) Ich - Selbst - Totalitat 137
¢) Auswertung fiir Jungs Deutung des Bosen 138
3. Mythologische Aspekte theosophischer Theorien 139
a) Fragestellung 139
b) Historischer Bezug: Boses in der Gottheit 140
(1) Nikolaus Cusanus 140
(2) Kabbalistische Stromungen (Anm. 527) 140
(3) Bohme und Schelling 141
¢) Auswertung fiir Jungs Deutung des Bosen 142
4. Mythologische Aspekte anthropogonischer Theorien 144
a) Fragestellung 144
b) Historische Beziige: die notwendige Ursiinde und der Konflikt im Menschen
(1) Kant 144
(2) Schelling 145
(3) Freud 146
¢) Auswertung fiir Jungs Deutung des Bosen 146
5. Jungs eigener Mythos 148

a) Die kosmische Bedeutung des Bewusstseins 148
b) Zur Interpretation von Jungs Mythos 150
6. Exkurs: Der Mythos des 6stlichen Menschen 151
IV. Das Bose als Herausforderung an den Menschen 152

Welche Stellung nehmen Ethik und Moral in Jungs Mythos ein? 152
1. Das Phinomen: die Moral 152
a) lhre Berechtigung 152

b) Ihre Ubertretung 154
(1) Die Gebotsverletzung 154
(2) Das Schuldgefiihl 154

2. Die Forderung: die Ethik 156

a) lhr Anfang 156
(1) Die Realisierung des Schattens 156
(2) Historischer Bezug: Gnostische und kabbalistische Motive 156

(3) Das Bose als Material des Guten 157
b) Ihr Bezug: der Anspruch des Ganzen 158
¢) lhre Bedeutung 159

(1) Sittlichkeit als Erfiillung des Mythos 159
(2) Historischer Bezug: theosophische Spekulationen 160
(3) Gottgewollte Selbstverwirklichung 160
d) Ihre Richtung: geschenkte Freiheit 161

144



Ertrag 164

1. Formale Struktur der Konzeptionen Freuds und Jungs zum Problem des Bdsen

a) Der Ausgang vom erlebten Leiden 164
b) Der Uberstieg zu philosophischen Aussagen 165
c) Die Interpretation der Erfahrung 166
d) Die ethische Relevanz der Theorie 167
e) Theorie als Mythos 168

2. Erfahrung und Deutung des Bosen bei Sigmund Freud 168
a) Das mithselige Leben 168
b) Die Rolle der Vernunft 170
¢) Einsicht und Ergebung 172

3. Erfahrung und Deutung des Bosen bei C. G. Jung 173
a) Die Mehrschichtigkeit des Bosen 173
b) Die Stellung des Denkens 174
¢) Die tragende Ganzheit 176

4. Konfrontation der Entwiirfe von Freud und Jung 177
a) Ansatz und Zielrichtung 177

b) Notwendigkeit und Moglichkeit der Ethik 178
¢) Die grundsitzliche Differenz 179

(1) Bruch versus Ganzheit 179
(2) Bestimmung der Realitét 180
(3) Gliicksstreben und Heilserfahrung 180

(4) Beziehung zum Unbewussten 182
d) Zur Deutung der Unterschiede 182

(1) Der Faktor der Polemik 182
(2) Freuds Erklarungsmodell 183
(3) Jungs Erkldrungsmodell 185

5. Folgerung: Aspekte einer Antwort auf das Problem des Bosen 186
a) Aullen und Innen 186
b) Verdndern und Ertragen 187
¢) Schuld und Schicksal 188
d) Sinn und Unsinn des Bosen

Anmerkungen 189

Literaturverzeichnis 249

164



Einflihrung

1. Zugang zum Problem

Dieses Buch beschreibt und deutet die Stellungnahme zweier tiefenpsy-
chologischer Autoren zu einer der bedrangendsten Fragen des menschlichen
Lebens, zum Problem des Bdsen. Damit will es selbst einen Beitrag zum
Umgang mit diesem Problem leisten. Aber ist das auf diese Weise iiberhaupt
moglich?

'Das Bose' ist doch wohl eines jener Themen, die sich nie nur sachbezo-
gen und allgemein giiltig abhandeln lassen; es fordert zu lebendiger, eige-
ner Auseinandersetzung heraus. Das Problem des Bdsen betrifft jeden Men-
schen unmittelbar, es reicht in die Sphére personlicher Lebenserfahrung und
Entscheidung hinein: Es entziindet sich an der Begegnung mit Leiden und
Tod, am Schmerz der Einsamkeit und Verzweiflung, an der Konfrontation
mit menschlichem Scheitern und moralischer Schuld.

In diese Bereiche reichen theoretische Aussagen selten hinein; sie werden
als bedeutungslos, wenn nicht gar als verfalschend oder gewaltsam erlebt.
Und doch ist die Reflexion und die Anstrengung wissenschaftlicher Arbeit
nicht zu ersetzen. Denn neben der unverwechselbaren, jeweils individuel-
len Auseinandersetzung mit dem Bosen gibt es ja auch den kollektiven Um-
gang damit: iiberliefert durch die Wertvorstellungen der Religion und die tra-
ditionell herrschenden Normen, niedergelegt in den giiltigen Gesetzen und
Rechtsvorschriften, tiglich nachvollzogen in den Verhaltensformen der Sit-
te und des Selbstverstindlichen. Jeder weil} - oder meint zu wissen -, wie er
'eigentlich' mit den Problemen von Schuld, Leid und Tod umzugehen hat;
und wenn er unsicher ist, sucht er kaum zuerst die innere Klarung, sondern
den Rat von anderen, vielleicht auch die Hilfe von selten derjenigen Wis-
senschaften, von denen er sich Fithrung oder doch wenigstens Anregung zu
eigener Uberlegung erhofft. So tritt zum 'subjektiven' Erlebnis die 'objekti-
ve' Information und verbindet sich schon im einzelnen Menschen zum Be-
mithen um richtiges (richtungsweisendes) Denken sowie um MaBstibe des
Handelns, die fiir alle gelten sollen.

In dieser Spannung zwischen Subjektivem und Objektivem steht auch die
vorliegende Untersuchung. Sie greift ein Thema aus dem Bereich des Erle-
bens auf, um zu neuen Erfahrungen, zu offener Wahrnehmung anzuregen;
sie will aber auch beitragen zur kritischen Auseinandersetzung mit vorge-
fundenen Erkldrungsmustern und Wertvorstellungen. Sie kann ihrer selbst-
gestellten Aufgabe wohl nur dann gerecht werden, wenn neben der objek-
tiven Dimension (hier: der - nachpriifbaren - Darstellung der Entwiirfe von

7



Freud und Jung) der subjektive Ansatz der Interpretation in seiner Eigenart
deutlich wird.

Wir versuchen daher im folgenden nicht nur, den Rahmen einer Arbeit
iiber das Bose allgemein zu skizzieren, sondern auch diejenigen Fragen zu
entwickeln, auf welche diese Untersuchung mit ihrem besonderen Deu-
tungsansatz Antwort war.

Dieser subjektive Ansatz ist mehr als nur-individuell; er erlaubt es, einen
bestimmten Aspekt des vielschichtigen Problems herauszugreifen und zu
entfalten. Die Begrenztheit dieser Interpretation zu erkennen, wird es dem
Leser dann auch ermdglichen, andere Aspekte hervorzuheben, neue Fragen
zu stellen, die vielleicht weiterfiihren. (Anm. 1)

2. Erfahrung und Deutung des Bosen

Wir verstehen in diesem Buch 'das Bose' - ganz im Sinn von Freud und
Jung - vom Erleben her: als die schmerzliche Erfahrung dessen, was Leben
stort und zerstort (Anm. 2); als Unheil, Ungliick, Elend, Krankheit und Tod,
demgegeniiber Menschen sich ausgeliefert fiihlen; als Gewalt, Hass, Grau-
samkeit und Krieg, die von Menschen verursacht und verschuldet werden;
schlief8lich als die grundsitzliche Verwundbarkeit und Gebrochenheit des
menschlichen Lebens selbst.

In dieser Definition des Bdsen als des leidvollen und teilweise unbegreif-
lichen Ubels ist freilich schon eine bestimmte Deutungstradition aufgenom-
men: Thr liegt Leibniz' Unterscheidung zwischen dem Leiden (malum physi-
cum), der Siinde (malum morale) und der Unvollkommenheit des Endlichen
iiberhaupt (malum metaphysicum) zu Grunde. (Anm. 3)

Es gibt ja 'Erfahrung des Bosen' niemals ohne mitgesetztes Weltverstind-
nis: In der Erfahrung von Schlechtem schwingt immer schon ein Wissen um
das entgegengesetzte Gute mit; Ungliick und Unheil zu erleben, setzt eine -
wenn auch zuerst nicht reflektierte -Vorstellung von Gliick und Heil voraus,
eine Ahnung von dem, was notwendig und richtig ist. So geschieht in der Er-
fahrung des Bosen bereits eine gewisse Deutung: ein Vorgriff auf das "Wesen'
des Menschen und seine Stellung in der Wirklichkeit, auf seine (ethische)
Aufgabe und sein Ziel.

Den Beitrag eines Autors zum Problem des Bdsen zu erheben, heif3t daher
auch, nach seiner Weltanschauung zu fragen, nach der Grundstimmung und
dem Lebensgefiihl (Dilthey), die seinem Werk vorausliegen und die seinen
Ansatz und seine Deutung des Lebens priagen. (Anm. 4)



3. Der Wandel der Fragestellung

In der menschlichen Geschichte - in den tausendféltigen Bildern von Kunst
und Religion, in theologischen und philosophischen Denkentwiirfen - wird
die Vielschichtigkeit des Problems des Bosen offenbar. Die Losungsvor-
schlage wandeln sich entsprechend den unterschiedlichen Ausgangspunkten
der Frage, je nach der Bestimmung des Ubels - sei es als Unordnung und Un-
vollkommenheit im Kosmos, sei es als Leidensfahigkeit und Vergianglichkeit
des Lebendigen oder als Bosheit und Schuldhaftigkeit des Menschen. Doch
jeder Deutungsversuch ruft selbst wieder neue Fragen hervor. (Anm. 5)

a) Die Rechtfertigung Gottes

Im abendldndischen Denken fiihrte die Erfahrung des Unheils und des
menschlichen Leidens zu Reflexionen iiber die Natur Gottes, liber die Bezie-
hung zwischen Gott und Mensch und zur Suche nach dem rechten ethischen
Verhalten. Das Christentum schreibt dem Menschen die Verantwortung zu:
Zum leidvollen Ubel wird die kreatiirliche Endlichkeit erst durch den Unge-
horsam des Menschen gegeniiber seinem Schopfer; die Ursiinde bringt das
Bose ans Licht. (Anm. 6)

Diese Antwort, die sich an den hebrdischen Adam-Mythos anschlief3t,
stillt zwar das Verlangen nach einem ausschlieBlich guten und bergenden
Gott, der jenseits des Bosen steht und der die Schmerzen des Menschen
zu heilen vermag. Sie sto3t aber ihrerseits neue Fragen an: Wie konnte der
Mensch stindigen, den doch Gott erschaffen hat? Was verbirgt sich hinter der
verfiihrenden Schlange des alttestamentarischen Schopfungsberichts (Gen.
3)? Und wie ist es moglich, dass der Gerechte - wie Ijob - leidet, wenn doch
Gott allgiitig ist?

So folgte aus dem vom Christentum ausgestalteten metapysischen Ansatz
notwendig das Problem der Theodizee, d. 1. die Frage nach der 'Rechtferti-
gung' Gottes angesichts der Bosheit und des Elends der Welt. (Anm. 7)

b) Der Grund der Wirklichkeit

Demgegeniiber versuchen verschiedene neuplatonisch beeinflusste Lo-
sungsversuche, von der Art des Erlebens und des Erfahrbaren zuriickzu-
schlieBen auf die Struktur des Seins bzw. der Gottheit selbst: Kann die Kluft
zwischen Wollen und Konnen im Menschen, zwischen der Sehnsucht nach
Gliick und dem faktisch vorfindlichen Leid, schlieBlich zwischen Gut und
Bose denn anders begriindet werden als durch eine entsprechende Kluft, eine
Spannung oder eine Gegensitzlichkeit in Gott selbst?



Die Frage nach der Ursache des Bosen leitet hier hin zu tiefsinnigen Spe-
kulationen iiber die innergottliche Bewegung und den Sinn der Weltentste-
hung, wie sie sich in gnostischen und kabbalistischen Strémungen finden,
aber auch etwa bei Jakob Bohme und spiter bei Schelling. (Anm. 8) Die
Verantwortung des Menschen wird in der Ubernahme des widerspriichlichen
Charakters der Wirklichkeit gesehen, in der Mitarbeit an der 'Entwicklung'
Gottes, am Prozess der Welt. Die Géttlichkeit Gottes liegt weniger in seiner
Allmacht und Allgiite, wie es das christliche Bewusstsein festhélt, sondern in
seiner unbegreiflichen und letztwirklichen Lebendigkeit.

c) Das Unrecht zwischen Menschen

Die neuzeitliche Sékularisierung verdndert auch die Reflexion iiber das
Bose. Wo der kosmologische Zusammenhang (die Welt als Schopfung) sich
auflost, wo die Wirklichkeit nicht mehr als in sich geordnete erlebt werden
kann, tritt auch der Versuch einer Deutung des metaphysischen Ubels, der
leidbringenden Endlichkeit des Menschen, zuriick. Das philosophische In-
teresse und die wissenschaftliche Bemiihung richten sich nun vornehmlich
auf den Bereich des Verfligbaren: auf den Schmerz, den Menschen sich ge-
genseitig zufiigen, auf die verschiedenen Spielarten von Gewalt und Grau-
samkeit und ihre Wurzeln in der 'conditio humana' bzw. in der historisch ge-
wordenen Gesellschaft. Das Problem des Ubels spitzt sich zu auf die Frage
nach dem moralisch Schlechten, wie sie etwa (je unterschiedlich) von Hob-
bes, Voltaire, Rousseau, Kant und ihren Nachfolgern behandelt wird. Nun
geht es weniger um die Rechtfertigung Gottes - denn diese wiirde einerseits
die Uberzeugung von seiner Existenz, anderseits die Moglichkeit giiltiger
Aussagen iiber ihn voraussetzen. Im Mittelpunkt der Uberlegungen steht
nun der Mensch: die Einsicht in seine iible Situation, in die schlechten ge-
sellschaftlichen Verhiltnisse, in die Bosheit des menschlichen Herzens. Die
Verantwortung gegeniiber der Zukunft der Menschheit gewinnt Vorrang ge-
geniiber der Auseinandersetzung mit ihrer Vergangenheit. Mehr und mehr
verliert die griiblerische Spekulation iiber den Grund der Welt an Gewicht
angesichts der Notwendigkeit, gesellschaftliche Missstinde konkret zu ver-
andern. (Anm. 9)

d) Die Vers6hnung mit dem Leben

In dieser Bewegung der Sédkularisierung, die sich mit dem Untergang des
Deutschen Idealismus fortsetzt, entsteht als neue Wissenschaft die Tiefen-
psychologie.

10



Im nach-romantischen Interesse am geheimnisvollen Leben wurzelnd, zu-
gleich vom aufklirerischen Wunsch nach Entzauberung der Natur bestimmt,
schreibt Sigmund Freud 1899 in Wien seine '"Traumdeutung'. Einer seiner
ersten und selbststindigsten Schiiler, der Schweizer Psychiater Carl Gustav
Jung, versucht 1911/12, mit seiner Schrift "Wandlungen und Symbole der Li-
bido' auch das Symbolgut der Tradition (aus Religion, Philosophie, Mytholo-
gie und Kunst) in die psychologische Betrachtung miteinzubeziehen. (Anm.
10) Beide distanzieren sich von der klassischen Philosophie und nehmen
doch deren Fragestellungen und Losungsansitze vielfdltig mit auf. Dies gilt
auch fiir ihren Umgang mit dem Problem des Bdsen. Die Tiefenpsychologie
wendet sich explizit dem Bésen als dem Ubel zu. Als Forschungsrichtung,
die auf Therapie ausgerichtet ist, geht sie geradezu vom Leiden aus: von der
Erfahrung von Schmerz, Schuld, Trauer. Sie untersucht die psychische Rea-
litdt auf ihre Gesetze hin; sie forscht nach Ursachen und Zusammenhéngen,
nach Heilungs- und Lebensmoglichkeiten. Damit beriihrt sie immer auch den
ethischen und philosophischen Bereich. Sie setzt sich nicht mehr mit Fragen
der Theodizee auseinander, ihr geht es vielmehr um die Rechtfertigung des
Lebens selbst: Wie konnen wir dieses leidvolle Leben bestehen?

Freud und Jung bieten einige wegweisende Formen des Umgangs mit dem
Bosen an - wie wir es sensibler wahrnehmen und neu verstehen konnen; wie
wir es bekdmpfen und verarbeiten konnen; wie wir es - wo es unverdnderlich
bleibt - schlieBlich ertragen konnen. So wird versucht, den Menschen mit
sich selbst und mit seinen vorrationalen (triebhaften) und {iberrationalen (ar-
chetypischen) Griinden zu versohnen. Die Frage nach dem Bosen stellt sich
hier als Frage nach dem Sinn des Lebens iiberhaupt.

4. Deutung des Bosen als Sinndeutung des Lebens

a) Ein moglicher Deutungsansatz

Freud und Jung waren vom Problem des Bosen selbst unmittelbar betrof-
fen. Sie bemiihen sich aber, ihr eigenes Leiden daran so zu bewiltigen und
zu formulieren, dass es fiir viele andere giiltig und hilfreich sein sollte. Doch
kann ihr Ansatz nicht einfachhin iibernommen werden. Er ist nur jeweils ei-
ner von vielen moglichen Weisen, wie das Bose heute erfahren und gedeutet
werden kann. Auch diese Entwiirfe bediirfen der Interpretation. Sie erfiillen
nur dann ihren Zweck, wenn sie individuell (und irgendwann auch kollektiv)
vertieftes Selbstverstindnis gewinnen helfen. Vielleicht gibt es keine andere
sinnvolle Form, diese tiefenpsychologischen Konzepte angemessen zu ver-
stehen, als wiederum personlich mit ihnen umzugehen, sie mit der eigenen
Lebenserfahrung zu konfrontieren und in diese zu iibersetzen. Dabei wird

11



ihre Brauchbarkeit konkret liberpriift; dabei werden sie aber auch selbst ver-
andert und schopferisch ausgestaltet. Einen solchen Weg der Aneignung und
Interpretation mochte der folgende Text nachzeichnen. Denn die vorliegen-
de Untersuchung ist selbst herausgewachsen aus dem Umgang mit den Fra-
gen von Krankheit, Tod und Schuld; ihr liegen Erfahrungen mit eigenem und
fremdem Schmerz (bei der seelsorglichen und therapeutischen Begleitung
Leidender) zu Grunde. Auf den nichsten Seiten soll daher diejenige Deu-
tungslinie entfaltet werden, die sich vor diesem Hintergrund ergeben hat. Sie
filhrte von der Auseinandersetzung mit dem Schuldproblem {iber die Refle-
xion grundsitzlicher erkenntnistheoretischer Uberlegungen zu der oben ent-
wickelten These, dass das Bose nur im Zusammenhang einer umfassenden
Sinndeutung des Lebens zu bewiltigen ist.

b) Die Frage nach der Verantwortlichkeit

Im traditionell-kirchlich geprigten Horizont stellt sich die Frage nach dem
Bdsen oft zuerst als Frage nach der eigenen Schuld und Verantwortung: Wie
kann ich leben mit der Tatsache, dass ich stindig gegen Normen und Ideale
verstof3e, die ich doch selbst als berechtigt, als giiltig anerkenne? Wie gehe
ich um mit der Spannung zwischen Gesetz und Ubertretung, zwischen der
Wertvorstellung in mir und dem Widerspruch dagegen? Wie kann ich es ver-
stehen, dass ich das Bose tue, obwohl ich das Gute bejahe? Diese individu-
ell bedrangenden Fragen finden ihr Urbild in der Klage des Apostels Paulus:
"Denn nicht das Gute, das ich will, tue ich, sondern das Bose, das ich nicht
will, das fiihre ich aus." Schon fiir Paulus stellt sich hier die Frage nach der
Freiheit und der Identitdt dessen, der so das Bose in sich vorfindet, ohne es
letztlich zu wollen: "Wenn ich aber das tue, was ich nicht will, so vollbrin-
ge nicht mehr ich es, sondern die Siinde, die in mir wohnt ..." (R6m 7, 15 ff)
Begehe wirklich 'ich' das Bdse, oder bin ich nicht schon selbst bestimmt, be-
herrscht vom 'Gesetz der Siinde', das in mir wirkt? Wer ist dann aber verant-
wortlich zu machen, wenn das Wollen doch nicht mehr in meine Hand gege-
ben ist?

In der christlichen Tradition sind diese Uberlegungen immer wieder ange-
stellt worden. Sie fiihrten zur nie endgiiltig gelosten Frage nach dem Verhilt-
nis von menschlicher Freiheit und gottlicher Vorsehung bzw. zu den Fragen,
warum denn Gott das Ubel und die Siinde 'zuldsst' (Problem der Theodizee,
S. 0.).

Die durchschnittliche kirchliche Sozialisation biegt aber diese Entwick-
lung der Frage ab. Wir lernen, auf uns selbst und unsere Siinde zu sehen.
Dabei bleibt der Widerspruch unaufgeldst: Das Gute, das ich tue, schreibe

12



ich dem helfenden Beistand Gottes zu; das Bose dagegen entstammt meiner
eigenen Entscheidung (falls nicht ein Teufel mitwirkt). Wie kann ich diese
Verantwortung verkraften? Wie kann ich mich selbst als den Urheber meiner
Schuld ertragen - ohne mich selbst als dimonisch zu erleben und ohne die-
se Verantwortung, diese Schuld auf andere abzuschieben? Die christlichen
Gemeinschaften bieten fiir diese religiose Problematik durchaus Hilfen an -
aber vermogen sie anders als kurzfristig lindernd zu wirken? So mag etwa
der Katholik (wenn entsprechend erzogen) von der Moglichkeit Gebrauch
machen, sich im Sakrament der Bule von seinen Siinden loszusagen und
wieder auf die heilende und stiitzende Barmherzigkeit Gottes zu vertrauen.

Wie nahe liegt aber hier das verhdngnisvolle Missverstdndnis und der Ver-
lust der personlichen Identitdt: Bleibe ich denn noch ich selber, wenn ich
mich von meinem (wenngleich falschen) Wollen, von meinem (wenngleich
bosen) Verhalten lossage - sind sie nicht doch ein Teil meiner selbst? Kann
ich mich so einfach abscheiden von demjenigen an mir, was mir nicht beha-
gen darf und was mich auch selbst an mir stort - ohne mich selbst dabei mit-
zuverlieren?

Lautete die Frage urspriinglich: Wie darf ich leben, wenn ich doch bose
bin?, so heillt sie nun: Wie weit muss und kann ich mich selbst aufgeben, um
lebens- (d. i. liebens-)wiirdig zu sein? Muss ich auf meine Eigenart verzich-
ten, um annehmbar und angenommen zu sein?

Natiirlich ist dieses religiose Dilemma nur eine Mdoglichkeit, das Bose zu
erfahren. Die Phinomene von Norm und Normiibertretung sind vielgestal-
tig. So hat jedes Gesellschaftssystem auch seine Konflikte und Kampfe zwi-
schen verschiedenen Interessengruppen, seine inneren und dufleren Storen-
friede, die als 'Feinde' (politische Gegner) erscheinen und die als "Verbrecher'
verurteilt und bestraft werden. Wieso sind diese bose geworden, und wie re-
agieren sie darauf? In welcher Beziehung zueinander stehen die Erfahrung
innerer Verworfenheit (ob mit oder ohne religiose Deutungsmuster) und die
soziale Verwerflichkeit? Nicht selten erlebt einer beides - die Ablehnung sei-
ner Umwelt und den Spruch seines eigenen Gewissens.

c) Das Konzept Sigmund Freuds
Eine Form, mit dem Schuldproblem, wie es hier formuliert ist, umzuge-
hen, bietet sich im Werk Sigmund Freuds an.

Freud versteht das Bose und dessen (individuelle oder kollektive) Bewil-
tigungsversuche von der psychischen Problematik her, die durch die leid-
voll-notwendige Entwicklung der menschlichen Kultur konflikthaft gepragt

13



ist. Sein Ansatz beim Leiden des einzelnen scheint geeignet, die Frage nach
der Schuld zu beantworten.

Dabei wird jedoch bald klar: Wird die Frage nur individuell gestellt (aus-
gehend von der Verantwortung des Individuums fiir seine Bosheit), so be-
wegt sich die Antwort bald im Kreis. Irgendwann ist eine Ur-Verdrangung
anzusetzen, eine unfreiwillig-freie Entscheidung gegen die vom Uberich
verbotenen Strebungen und Wiinsche bzw. deren Wahrnehmung. Das Ich
wehrt sich aktiv gegen das Eindringen der gefdhrlichen Es-Impulse. Aber
warum ist das Ich so rigide? Hat es iiber seine eigene Stirke auch 'entschie-
den'? Fanden die wirklich ausschlaggebenden Vorginge nicht vor der Entste-
hung des individuellen Ich statt? Auch die intensivste Analyse vermag nicht
zu entschleiern, ob tatsdchlich eine - moralisch schlechte - Bequemlichkeit
beim Akt der Verdriangung mitspielt oder ob es sich nur um Schwéche han-
delte, um Angst vor der Uberflutung durch unertrigliche Inhalte des Es. Die
Frage verschiebt sich: Weder die Fixierungsstellen der Libido noch die Ent-
wicklungsstufen des Ich sind in dessen Freiheit gegeben. Und waren die El-
tern, die hemmende oder schiadigende Umwelt, frei, als sie dem Kind die un-
zutraglichen Bedingungen vorgaben?

Die Psychoanalyse Freuds hilft, die Mechanismen des Schulderlebens zu
begreifen; aber sie kann und will nicht die Last der Verantwortung vermin-
dern fiir das, was einer geworden oder nicht geworden ist. Je nachdem, wie
die Frage nach der Schuldhaftigkeit gestellt ist, kann Freud daher sehr wohl
antworten: noch viel tiefer schuldig. (Entsprechend bemerkte schon 1936 C.
G. Jung "die eigenartige Vorliebe protestantischer Pfarrer flir die Freudsche
Analyse ... In ihren Hinden ist es ein schones Mittel, den Leuten eine funkel-
nagelneue Siindenkategorie zu zeigen, von der sie sich vorher nichts traumen
lieBen ..." (Anm. 11))

Freud entlarvt in allem Heiligen und Geistigen das Dunkle und Triebhafte;
und ein moralisch eng gebundener Leser mag dies durchaus so interpretie-
ren: Freud entdeckt in allem Guten das Bose. Das Gute findet sich in Freuds
Werk nicht als eigenstindiges Prinzip - es sei denn, man greift, wie es in
der vorliegenden Arbeit versucht wird, auf den Menschen und Therapeuten
Freud zuriick. Der Theoretiker Freud erkennt in allem ethischen Bemiihen
den vom Uberich verlangten Perfektionismus, die Ideale entpuppen sich ihm
als mehr oder weniger verkleidete Abwehr gegen die unerlaubten Triebre-
gungen, die religidse Erfahrung offenbart ihre Nédhe zu infantilem Trost- und
Lustbediirfnis. Einzig real - so scheint es - ist das Kranke und das Bose; das
Schone und Gute ist Illusion, Reaktionsbildung, Symptom; die Sublimie-

14



rung ist gefordert, bleibt aber eigentlich unbegriindet. Hinter jedem Licht
verbirgt sich ein hasslicher Schatten.

Freuds Theorie kann vernichtend wirken - und wir konnen wohl hinter
seine Analysen, diese minuzidse Aufdeckung der Tendenz des Menschen zur
Selbstverschleierung, zur Unehrlichkeit und zur Flucht vor seinen ureigens-
ten Konflikten, nicht zuriick. Aber um fiir unser Problem fruchtbar zu wer-
den, miissen sie in einen anderen Rahmen als den anfangs gezogenen gestellt
werden.

d) Die Frage nach dem Lebensentwurf

Spitestens an dieser Stelle der Frage zeigt sich, dass sie im Ansatz zu eng
gestellt war. Um das Schuldproblem in seinem seelischen und gesellschaft-
lichen Umfeld zu 16sen, sind gerade auch fiir Freud andere Horizonte als je-
ner der individuellen Schuld nétig. Die Frage nach der Verantwortung fiir
Schuld 16st sich erst von der anderen, vorgingigen Uberlegung her: Was ist
denn liberhaupt 'bose’, und woher weil3 ich das?

Freud hat zu zeigen versucht, dass sich hinter dem Problem der personli-
chen Schuld andere verbergen konnen: der Konflikt zwischen Ich- und Ar-
terhaltung, zwischen Aggressionstendenz und Anpassungswunsch, schlie3-
lich die innere Spannung des Lebendigen selbst, das zur Ent-Spannung des
Todes hindrangt. Tiefer als das Leiden an der Schuld ist das Leiden am Ver-
lust der Ur-Harmonie, und schmerzlicher als diese Sehnsucht ist die Miihe,
uiberhaupt lebendig zu sein - eine These, die bei Jung im Zusammenhang
mit dem notwendig-leidvollen Ringen um Individuation wieder auftaucht.
Freuds Umgang mit dem Schuldproblem fiihrt so in philosophische Berei-
che. Auf ihrer Linie liegt die erkenntnistheoretische Kritik: die Frage nach
der Art und der Berechtigung meiner Welterfahrung, die Auseinanderset-
zung mit den Grundentscheidungen, die in mein Weltbild bereits eingegan-
gen sind. So wird die Frage nach dem Bosen aus dem urspriinglich 'morali-
schen' Verbund gelost. Sie weitet sich aus zur Frage nach der Giiltigkeit von
Werten tiberhaupt, nach der Moglichkeit von Verpflichtung, nach dem Grund
des Sollens. Sie tritt aber vor allem auch in Bezug zu grundsétzlichen Gedan-
ken iiber die Wirklichkeit und iiber den Sinn eines Lebens, in dem fiir viele
der Schmerz zu iiberwiegen und der Tod letztlich zu herrschen scheint.

Diese Bewegung der Frage hin zur Suche nach bzw. zur Arbeit an einem
tragfahigen Lebensentwurf kann auch befreiend wirken. Sie erlaubt es, an-
dere Erklarungsmodelle zu tiberpriifen und zu relativieren. Jeder Wert- und
Weltentwurf muss sich bewéhren. Seine Tragfahigkeit misst sich an seiner
Brauchbarkeit im Umgang mit dem Bdsen: ob er zu menschlich sinnvolle-

15



rem Leben flihren kann, indem er Leid, Schuld und Tod bewiéltigen und er-
tragen hilft. (Anm. 12)

e) Das Konzept C. G. Jungs

Lisst sich - nach dieser Offnung des Ansatzes - Freuds Position wieder
aufnehmen und ergiinzen? Wir finden eine theoretisch gleichwertige und
praktisch erprobte Konzeption im Werk C. G. Jungs.

Gegeniiber dem ethischen Monismus Freuds hilt Jung am realen Gegenii-
ber von gut und bose fest. Das Gute ist fiir ihn nicht aus dem Bdsen ableitbar;
als polare Spannung der Wirklichkeit sind beide fiir das menschliche Be-
wusstsein unverzichtbar. Menschsein heif3t, Boses zu erfahren und es als Bo-
ses zu erfahren; es heilt allerdings nicht, das Bose hervorzubringen. Fiir sei-
ne Gedanken liber Gut und Bose verwendet Jung gern das aus der Romantik
stammende Gleichnis von Licht und Schatten. Licht und Schatten entspre-
chen sich (wie Gut und Bose): Ein tiefer Schatten kann nur in einem sehr hel-
len Licht geworfen werden, aber beide entstehen nicht auseinander, sondern
an einem Dritten, am Korper. Der Korper kann nicht anders, als einen Schat-
ten zu werfen; das heif3t fiir Jung: als Mensch bin ich dazu verurteilt, 'Boses'
nicht nur zu begehen, sondern 'bdse' zu sein. Meine Verantwortung bezieht
sich dann darauf, wie ich mit dieser Tatsache umgehe, wie ich mich zu der
Existenz von gut und bose - auch in mir und meinem Leben - einstelle.

SchlieBlich kann die Frage nach dem Problem des Bdsen fiir Jung nicht
beantwortet werden ohne Riickgriff auf die vor- und auBBermenschlichen Be-
reiche, in denen die Psyche wurzelt. Die Abgriinde der menschlichen Natur
reichen in den Grund der Wirklichkeit, in die Gottheit selbst, hinein. (Jung
verwendet in diesem Zusammenhang Sprachbilder, die von 'Gott' in einer
Art reden, wie sie besonders in den Kreisen der Theosophie und der Mystik
- vornechmlich des Mittelalters - tiblich waren.) Der das Licht erschaffen hat,
hat damit zugleich den Schatten gesetzt; er selbst steht jenseits von beiden
und begreift sie - unentfaltet - in sich ein. Jungs Entwurf ist von einer Zu-
riickhaltung bestimmt, die sich des moralischen Urteils, nicht aber der kon-
kreten Entscheidung im tiglichen Leben enthilt: Das Bose mag einen Sinn
haben, eine Funktion im Ganzen meines Lebens oder der Welt - sie enthiillt
sich aber nur, wenn ich es in jedem einzelnen Fall gestalte und verwandle.
Nur dann kann sich - vielleicht, irgendwann - der Sinn des scheinbar Sinnlo-
sen offenbaren. Erst im Aushalten der Gegensétze von gut und bose gewinnt
sich das Ich, erkennt es den darin verborgenen Logos, findet es den verlore-
nen Sinn. (Anm. 13)

16



f) Das Gegeniiber von Freud und Jung

An diesem Vorgriff auf das Ergebnis dieses Buches wird deutlich, dass die
Entwiirfe der beiden Autoren sich nicht ausschlieflen, einander vielmehr er-
ginzen konnen.

Die Konzeptionen Freuds und Jungs stellen zwei denkerisch gleichstehen-
de, im Ansatz und in der Ausfithrung aber gegensitzliche Grundpole tiefen-
psychologischer Theoriebildung dar. Die Widerspriiche im Werk Freuds for-
dern einen alternativen Entwurf, wie etwa den von Jung, heraus; aber Jungs
Konzept setzt selbst jenes von Freud voraus. Die (polemische) Konzentrati-
on Freunds aufs Detail wird durch Jungs Ausrichtung auf 'das Ganze' kom-
pensiert - aber Jungs Synthese kann erst nach der Analyse Freuds gelingen;
seine Deutung der Vielfalt menschlicher Symbole gewinnt ihre Fiille erst
nach der reduktiven Klarung der Symptome. Im Jenseits des Ich, das die Tie-
fenpsychologie erhellen will, sind das Ubermenschliche und das Unmensch-
liche, das Umgreifende und das Verdriangte vorerst nicht unterscheidbar. Der
gegensitzliche theoretische und methodische Zugriff der Psychoanalyse
Freuds und der Analytischen Psychologie C. G. Jungs vermag vielleicht den
verschiedenen Dimensionen der menschlichen Psyche am ehesten gerecht
zu werden.

5. Zu Inhalt und Methode der Untersuchung

Die Absicht dieser Untersuchung ist es, herauszuarbeiten, in welcher Wei-
se sich bei Freud und Jung die Bestimmung des Bosen aus ihrer Einstellung
zum Leben iiberhaupt, aus threr Deutung der Wirklichkeit ergibt.

Dem entspricht die Gliederung und der Gang der Abhandlung. Die Arbeit
hat drei Teile. Zuerst werden Freud und Jung jeweils einzeln interpretiert.
Die Untersuchung vollzieht sich dabei in zwei Schritten:

In einem ersten, textimmanent darstellenden Kapitel wird die Theorie des
Autors vorgefiihrt: Was sagt er iiber das Bose aus? Unter welchen Begriffen,
in welchen Zusammenhéngen taucht es auf? Ein zweites Kapitel will den
Horizont dieser Aussagen aufzeigen: Wie kommt der Autor zu seinem thm
eigentiimlichen Ansatz? Worin sieht er die Ursachen des Bosen, die Wurzel
des Ubels? Welche ethischen und praktischen Konsequenzen zieht er daraus?
In welcher (geistesgeschichtlichen) Tradition steht er - und was bedeutet das
fiir das Verstandnis seines Entwurfs? SchlieBlich: Welche Grunderfahrung
driickt sich hier aus, welches Menschen- und Weltbild ist einbegriften?

17



In einem abschlieBenden dritten Teil werden dann die Konzeptionen der
beiden Autoren zusammengefasst, miteinander konfrontiert und fiir die
grundsitzliche Problematik ausgewertet.

Fiir die Erhellung der Tiefenstruktur der Theorien Freuds und Jungs wer-
den gelegentlich andere Entwiirfe aus der Geistesgeschichte miteinbezogen.
Diese Denkmodelle entstammen dem Philosophie- bzw. wirkungsgeschicht-
lichen Horizont der Tiefenpsychologie. Sie sollen aber selbst nicht ausgelegt
werden, sondern dienen lediglich der konfrontierenden oder ergédnzenden
Verdeutlichung des tiefenpsychologischen Ansatzes.

18



1. Teil Sigmund Freud

A. Das Bose bei Sigmund Freud

1. Das unverstandliche menschliche Leiden

a) Freuds Ansatz in der geistesgeschichtlichen Tradition

Mit der Psychoanalyse Sigmund Freuds kommt eine Stromung zu sich
selbst, die in der abendldndischen Geistesgeschichte lange vorbereitet war.
Freud selbst versteht seinen Standpunkt kompensatorisch zu einer allge-
meinen, von der Philosophie mitgepragten Einstellung der Menschen sei-
ner Zeit: "Die Menschheit hat ja gewusst, dass sie Geist hat; ich musste ihr
zeigen, dass es auch Triebe gibt ..." (Anm. 14) Freilich war es in der Tradi-
tion unbezweifelt, dass dem Nicht-Rationalen und dem Nicht-Geordneten
eine gewaltige Kraft zukommt: Seit Plato ist die spannungsvolle Beziehung
zwischen Leiblichem einerseits und Geistig-Seelischem anderseits eines der
tragenden Themen der Philosophie geblieben. Jedoch herrschte die Uber-
zeugung, dass es (im christlichen Bereich: mithilfe der Gnade) mdglich sein
miisse, eine vernunftgemdfBe Ordnung innerhalb der menschlichen Person
durchzusetzen. Und selbst wenn der einzelne "die geistige Bestimmung sei-
ner selbst verfehlt, so wird dadurch der ontologische und der anthropologi-
sche Vorrang von Geist und Vernunft nicht in Frage gestellt." (Anm. 15)

Der Umschlag dieser Uberzeugung bereitet sich aber gerade in der neu-
platonischen Philosophie selbst vor. Dass in der Gottheit, dem Grund des
Seins selbst, triebhafte Spannung sei, war die Lehre Jakob Boehmes; sie
taucht in der Konzeption Schellings wieder auf. Hegel versucht nochmals,
das Korperlich-Seelische dem Geist dialektisch einzuordnen, aber gerade
seine Schiiler verwerfen sein System als Selbstiiberhebung des Menschen.
Mit Kierkegaard, Feuerbach, Schopenhauer, Marx und Nietzsche setzt sich
der Gegenzug durch: Die Hoffnung auf eine Herrschaft des Logos schwin-
det. Der Mensch riickt in einer neuen Weise ins Zentrum des Denkens. Aus-
sagen Uber das Gottliche erscheinen mehr und mehr als unméglich bzw. als
tiberfllissig; wissenschaftlich brauchbar sind sie erst, wenn man sie als ver-
schliisselte Aussagen des Menschen tiber sich selbst versteht. Die freudsche
Psychoanalyse erfiillt nun diese Bewegung der "Entmachtung der Vernunft".
(Anm. 16) Fiir Freud ist das Ich, der Statthalter der Vernunft, ein sekunda-
res Phdnomen; die Dynamik der unbewussten Schichten der Psyche riickt in
den Mittelpunkt des Forscherinteresses und wird - in der Analyse - einer ei-
gens entwickelten Untersuchungsmethode unterworfen. Bisher eher zufalli-

19



ge Einsichten in das reich des 'Es' werden nun methodisch zugianglich und
praktisch verwertbar. (Anm. 17)

Diese Stellung in der Tradition bestimmt den Umgang Freuds mit dem
Problem des Ubels (Malum).

Erschien diese Frage bisher vorwiegend im Bereich der Ehtik bzw. unter
dem Aspekt der Theodizee, so fallt bei Freud sowohl der moralische als auch
der theo- bzw. kosmologische Horizont vorerst weg. Das heifit nicht, dass
Freud nicht einen eigenen moralischen Standpunkt vertritt. Es gibt sowohl
eine Ethik der Psychoanalyse iiberhaupt ermdglicht, als auch eine Ethik, die
aus ihr folgt; auch bezieht Freud Stellung zum Leiden in und an der Natur.
Aber sein Ansatz ist anders: Er geht vom Menschen aus, und zwar urspriing-
lich vom leidenden Menschen seiner Gegenwart. Zwar zwingt die Komple-
xitdt des Problemfeldes Freuds, seine Theorie immer wieder zu dndern und
zu ergédnzen: Seine Fragestellung verlagert sich vom medizinischen in den
kulturtheoretischen und -genetischen und schlie8lich in den kosmologischen
Bereich. Alle Entwiirfe aber gehen vom konkreten Menschen (der Wiener
Jahrhundertwende) aus und sollen dazu dienen, diesen wiederum besser zu
verstehen: Die Zusammenhénge seines Leidens zu begreifen, dessen Ursa-
chen, dessen Entwicklungsprozess und Heilungsmdglichkeiten. Wenn sich
Freud so eindeutig dem bis dahin vielfach Vernachléssigten zuwendet - den
Bereichen jenseits des Ich, des Bewusstseins, der Vernunft allgemein -, so
wertet er es damit auch auf. Er wendet sich diesen dunklen Bereichen zu,
weil er deren Ubermacht gegeniiber dem menschlichen Verstand erkennt und
akzeptiert. Zugleich will er sie aber mit ebendiesem Verstand erhellen - sei
es, indem er bisher verborgenen Sinn im scheinbar Chaotischen entdeckt, sei
es durch Herausarbeiten ihrer immanenten GesetzméBigkeit: "Was mich in-
teressiert, ist die Scheidung und Gliederung dessen, was sonst in einem Ur-
brei zusammenflieBen wiirde." (Anm. 18) So bildet die Auseinandersetzung
mit dem Bdsen - im weitesten Sinn als dem Negativen, dem Unversténdli-
chen, dem Leiden, der Aggression - den Ausgangspunkt und das Zentrum
der Psychoanalyse.

b) Die Entfaltung der Fragestellung bei Freud

Freuds Darlegungen zum Problembereich des Bosen lassen sich auf meh-
rere Schichten der Fragestellung riickbeziehen:

Der erste Bezugspunkt Freuds ist sein leidender Zeitgenosse: Worunter
leidet er? Was macht ihn krank? Als psychologisch interessierter Neurolo-
ge fragt Freud dabei nicht zuerst nach den gesellschaftlich-6konomischen
Ursachen des Leidens, sondern nach dessen innerer Darstellung: Wie ist der

20



heutige Mensch beschaffen, dass er gerade so leiden kann, dass ithn gerade
dieses dullere Problem so belastet? Struktur und Dynamik der Psyche, ihrer
Verwurzelung im Biologischen und ihre Offenheit fiir gesellschaftliche De-
termination riicken also zuerst ins Blickfeld.

Die Frage erweitert sich aber: Wie ist dieser heutige Mensch, der Erbe
der abendldndisch-christlichen Kultur, gerade so geworden? Welche histori-
schen Entwicklungen mussten sich vollziehen, dass er fiir das Leiden an sich
selbst und an der Kultur so anfillig ist? Diesen Fragen geht Freud im Rah-
men seiner Kulturtheorie nach.

Aber wie konnte die menschliche Kultur {iberhaupt entstehen? Wie las-
sen sich die hierzu vorausgesetzten Strukturen und Entwicklungsgesetze be-
greifen und metapsychologisch begriinden? Damit verschiebt sich die Frage
vom abendldndisch bestimmten zum kulturfdhigen Menschen allgemein und
zu den - moglicherweise kulturschaffenden - Grundkriften des Lebendigen
iiberhaupt. Dieser Problematik stellt sich Freud in seiner spéten Trieblehre.

Ein letzter Ansatz der Frage fiihrt zu Freuds Auffassung von Religion und
Moral: Was unternimmt der (abendldndisch-christliche) Mensch, um die ihn
bedringenden, zerreilenden Kréfte zu erkliren, zu iiberwinden? Was folgt
fiir ihn selbst aus diesen Entwiirfen? Welche Stellung bezieht er faktisch zum
Bosen und zum Leiden? Und gibt es vielleicht sinnvollere Versuche, dem
Problem zu begegnen? Was ist zu tun? - Dieser praktische Ansatz fiihrt in das
Gebiet der Therapie bzw. der personlichen Haltung Freuds, d. h. zur expli-
ziten und zur impliziten Ethik der Psychoanalyse. Die folgende Darstellung
versucht, diese Bewegungen der Frage nachzuzeichnen.

2. Das Leiden aus Konflikt

a) Der Ausgang beim moralisch Bosen

Die Definition des Bosen entnimmt Freud anfanglich dem herrschenden
Sprachgebrauch. Der Orientierungsrahmen ist thm dabei die Gesellschaft:

"Die Ethik ist auf die unvermeidlichen Anforderungen des menschlichen
Zusammenlebens gegriindet, nicht auf die Ordnung der auBermenschlichen
Welt." (Anm. 19) Als verwerflich erfahrt der einzelne darum vor allem "ei-
gensiichtige, sozialschéddliche Triebe, denen iibrigens ein sexueller Beitrag
meistens nicht versagt ist". (Anm. 20) Formal ist das Bose also das Gemein-
schaftsfeindliche, das "UnzweckméBige"; (Anm. 21) inhaltlich zeigt es sich
als Egoismus, Grausamkeit, Perversion. (Anm. 22)

21



Freud will den herkdmmlichen Sprachgebrauch allerdings ent-werten.
"Unbefangenheit, Unparteilichkeit, Erwartungslosigkeit" sind ja die notwen-
digen Voraussetzungen der analytischen Arbeit. (Anm. 23) Daher muss zu-
mindest die Psychoanalyse "tendenzfreie" Wissenschaft sein. (Anm. 24) Als
Forscher und Analytiker verwendet Freud entsprechend Begriffe der Moral
beschreibend, nicht bewertend. Das angestrebte Verstindnis ist an Vorurteils-
losigkeit gebunden: "Wenn wir dann die einseitige ethische Wertung aufge-
ben, werden wir fiir das Verhiltnis des Bosen zum Guten in der menschli-
chen Natur gewiss die richtigere Formel finden konnen." (Anm. 25) Der Weg
zu solcher Korrektur fiihrt iiber den hermeneutischen Begriff der Projektion.
Er erlaubt es, aus den affektgeladenen Meinungen der Menschen - wozu das
Urteil 'bose' gehort - Riickschliisse auf ihre innere Situation zu ziehen. So
lisst sich in Bewertungen und Uberzeugungen ein unbekannter, meist ab-
gelehnter Sinn entschliisseln, der tiefenpsychologisch interpretiert werden
kann. "Man konnte sich getrauen, die Mythen vom Paradies und Siindenfall,
von Gott, vom Guten und Bdsen, von der Unsterblichkeit u. dgl. in solcher
Weise aufzuldsen, die Metaphysik in Metapsychologie umzusetzen." (Anm.
26) Was ergibt sich aber aus solcher psychoanalytischer Riickverwandlung?
Das 'Bose' (im moralischen Sinn) ist zum deskriptiven Sammelnamen fiir
bestimmte Neigungen bzw. Handlungen geworden. Auf dem Weg zum Ver-
standnis des Leidens kommt nun der Erhellung dessen, was gesellschaftlich
verworfen oder verboten ist, besondere Bedeutung zu. Es ist das Signal fiir
einen ungeldsten Konflikt zwischen den Wiinschen und Bediirfnissen und
den repressiven Normen. (Anm. 27) Das moralisch Bose enthiillt somit eine
grundsitzliche Konfliktsituation des Menschen:

"Denn diese Seele ist nichts Einfaches, vielmehr eine Hierarchie von tiber-
und untergeordneten Instanzen, ein Gewirre von Impulsen, die unabhingig
voneinander zur Ausfiihrung drangen, entsprechend der Vielheit von Trieben
und von Beziehungen zur AuBlenwelt, viele davon einander gegensitzlich
und miteinander unvertraglich." (Anm. 28)

So relativieren die Uberlegungen Freuds den herrschenden Begriff des
moralisch Bosen. Ist dieses Bose mehr als eine Definition der Gesellschaft,
eine Verleugnung von "Triebregungen", die "an sich weder gut noch bose"
sind? (Anm. 29) Das tatsichliche 'Ubel' besteht doch schlieBlich darin, dass
die Menschen gar nicht so 'gut' sein kdnnen, wie dies von ihrem inneren Ide-
al, das sich an den Normen der Gesellschaft ausrichtet, gefordert wird. So
werden sie 'bose’, oder sie werden krank: "Alle, die edler sein wollen, als ihre
Konstitution es ihnen gestattet, verfallen der Neurose." (Anm. 30) Die psy-
choanalytische Betrachtung stellt das Ziel der Moral in Frage: Kann denn der

22



Mensch iiberhaupt 'gut' sein, wenn es sich so verhilt? Und wire das sinn-
voll? Welchen Preis fordert es, 'gut' zu sein? "Wer z. B. in der gewaltsamen
Unterdriickung einer konstitutionellen Neigung zur Hirte und Grausamkeit
ein Uberguter geworden ist, dem wird hiiufig dabei so viel an Energie ent-
zogen, dass er nicht alles ausfiihrt, was seinen Kompensationsregungen ent-
spricht, und im ganzen doch aber weniger an Gutem leistet, als er ohne Un-
terdriickung zu Stande gebracht hitte." (Anm. 31)

Vor der Untersuchung der Ursache des Konflikts, seiner metapsychologi-
schen Begriindung, werden wir betrachten, wie Freud ihn beschreibt: seine
Entstehung und seine Darstellung im Individuum, die Dynamik und Struktur
der Psyche.

b) Die Konfliktstruktur der Psyche

(1) Die Libidotheorie

Als tiefenpsychologischer Forscher, der von der Neuropathologie her-
kommt, begreift Freud den Menschen primir von der Leiblichkeit her. Die-
se ist - nach einem Begriff von Marcuse - als "Triebstruktur' charakterisiert.
(Anm. 32) So zeichnet Freud das 'Bild des seelischen Betriebs': "Dunkle,
aus dem Organischen stammende Triebkréfte, die nach mitgebrachten Zie-
len streben, {iber ihnen ein Instanzenzug von hoher organisierten seelischen
Formationen, - Erwerbungen der Menschheitsentwicklung unter dem Zwang
der Menschheitsgeschichte, - welche ... sie durch feste Verkniipfungen bin-
den und mit ihren Triebkrdften nach ihren eigenen Absichten walten ..."
(Anm. 33) In dieser Vorstellung klingen gedrédngt die wesentlichen Elemen-
te der Trieblehre Freuds an: als Basis die biologisch bestimmte Triebschicht;
die nachtrédglich entwickelten, gleichzeitig abhidngigen und doch auch eigen-
gesetzlichen Uberlagerungen der Ich-Krifte; der Zwang zu solcher Entwick-
lung unter dem Druck der 'Aullenwelt'; der Kampfzustand zwischen diesen
verschiedenen Schichten, der in mehreren Formen der Trieb-Biandigung aus-
laufen kann.

Die Trieblehre Freuds stellt sich in drei (bzw. vier) verschiedenen Stadien
dar. (Anm. 34)

(aa) Ich (-triebe) gegen Sexualtriebe (Anm. 35)

Zu Anfang seiner Theoriebildung spricht Freud von der 'Libido' als der
psychischen Darstellung des Sexualtriebes. Als solche erscheint sie mit
spezifischer Pragung, wird aber zugleich als energetische Grof3e begriffen.
(Anm. 36)

23



Schon in diesem ersten Stadium geht freilich die Bedeutung des Begrif-
fes 'Sexualitat' weit iiber die libliche Gleichsetzung mit 'Genitalitit' hinaus:
Er umfasst alle Regungen der 'Liebe', ob sie sich - von den erogenen Zonen
ausgehend - in den verschiedenen Partialtrieben duBlert, oder ob sie, ziel-
gehemmt, in freundschaftliche und soziale Gefiihle verwandelt worden ist.
(Anm. 37) Den Sexualtrieben, denen Freud seine volle Aufmerksamkeit zu-
wendet, stehen die Ichtriebe entgegen, die vorerst recht unbestimmt bleiben.
Zu ihnen gehort "alles, was mit der Erhaltung, Behauptung, VergroBerung
der Person" zu tun hat; sie erscheinen allgemein unbeweglicher, Verdnderun-
gen nicht so leicht zugénglich. (Anm. 38)

(bb) Ichlibido und Objektlibido

In seiner 1914 entstandenen Schrift 'Zur Einfiihrung des Narzissmus'
(FGW X) definiert Freud das Verliebtsein einer Person in sich selbst (den
Narzissmus) als die "libidindse Ergédnzung zum Egoismus des Selbsterhal-
tungstriebes". Der Libidobegriff wird damit auch auf die Ichtriebe ausge-
dehnt: Die Libido, die sich auf das Ich selbst riickbezieht und jene, die den
Objekten anhédngt, stammen aus demselben Reservoir. (Anm. 39)

Der (moglicherweise pathogene) Konflikt spielt sich dann innerhalb der
Libido selbst ab: "Anstatt von einem Konflikt zwischen Sexualtrieben und
Ichtrieben sprach man besser vom Konflikt zwischen Objektlibido und Ichli-
bido, oder, da die Natur der Triebe dieselbe war, zwischen den Objektbeset-
zungen und dem Ich." (Anm. 40) Die konflikttrachtige Polaritét bleibt also
gewahrt. Damit setzt sich Freud auch von der unspezifischen, einheitlichen
Libido C. G. Jungs ab, der sich 1912 von ithm getrennt hatte. Freud betont,
"dass, wenn die Selbsterhaltungstriebe des Ich als libidinds anerkannt sind,
damit noch nicht bewiesen ist, dass im Ich keine anderen Triebe wirken".
(Anm. 41) Er denkt dabei an eine Art von nichtlibidinésem Egoismus, ein
'Interesse’. (Anm. 42)

Die Offenheit dieser Uberlegungen forderte eine Weiterbildung der Libi-
dotheorie heraus; diese entzilindete sich am Problem des Hasses. (Anm. 43)

(cc) Eros und Todestrieb

Beginnend mit der Schrift 'Jenseits des Lustprinzips' (1920) fiihrt Freud in
seiner Spéttheorie seine dualistische Konzeption konsequent zu Ende:

Die auffilligen Gegensétze im seelischen Bereich werden theoretisch be-
griindet durch unvereinbare Gegenprinzipien, den Lebens- und den Todes-
trieb. Diese beiden stehen hinter allen Erscheinungen des seelischen Lebens;
der Eros hinter jenen der Psychosexualitdt, Destrudo hinter den Aggressio-

24



nen des primdren Masochismus und allen Spielarten des Sadismus. Damit
verschiebt sich die bisher angenommene Polaritit in den metapsychologi-
schen Bereich. (Anm. 45)

Der Uberblick iiber die Trieblehre Freuds scheint auf den ersten Blick die
Folgerung L. Binswangers zu bestdtigen, dass nach Freud der Mensch "Pro-
dukt und passiver Spielball jener gewaltigen, unsichtbaren, mythischen We-
sen, genannt Triebe", sei. (Anm. 46) Damit wire der Schauplatz des Ubels
nicht im Bereich psychischen Konflikts, sondern auf der kosmischen Ebene
zu suchen. Aber wiirde sie Freud und einem der Hauptinteressen seines Le-
bens, der therapeutischen Verdnderung, gerecht? Freuds Mensch ist nicht nur
Darsteller im Kampf zwischen den Giganten; sein Konflikt spielt sich auf
spezifisch menschlicher Ebene ab: zwischen den urspriinglichen Strebungen
und der Kultur, die sich im Entwicklungsgang des Ich reprisentiert. Um den
Ort des Malum zu bestimmen, miissen wir uns daher zunichst dem Ich zu-
wenden.

(2) Stellung und Funktion des Ich

Das Ich wird anfanglich in der Psychoanalyse, die "als eine Psychologie
des Es (und seiner Einwirkungen auf das Ich)" entstanden ist, ebenso selbst-
verstindlich vernachléssigt, wie es vom allgemeinen Bewusstsein (und da-
mit auch von Freud) selbstverstindlich vorausgesetzt und gekannt wird.
Umfassende Aussagen zu Fragen der bewussten Personlichkeit sind also von
der Psychoanalyse nicht ohne weiteres zu erwarten. (Anm. 47) Dreht sich
der Blickwinkel von der - polemisch konzipierten - psychoanalytischen The-
orie zur emanzipatorisch interessierten Therapie, so dndert sich auch der Ge-
genstand und das Ziel der Arbeit: "Das Objekt der analytischen Therapie wa-
ren von Anfang an das Ich und seine Stérungen, die Erforschung des Es und
seiner Arbeitsweise war immer nur Mittel zum Zweck. Und der Zweck war
immer der gleiche: Authebung der Storungen und die Wiederherstellung der
Intaktheit des Ich." (Anm. 48)

Die Psychoanalyse liefert so zwar keinen direkten Beitrag zur Frage der
Freiheit, wohl aber zur Frage der Befreiung. Dieses doppelte Erkenntnisin-
teresse der freudschen Uberlegungen darf gerade bei der Ichtheorie, die ne-
ben dem Entwurf des Todestriebs das am meisten fatalistische und pessimis-
tische Stiick seines Systems ist, nicht {ibersehen werden. (Anm. 49)

(aa) Genese des Ich
Das Ich ist seiner Genese nach sekundar.

25



Schon im 'Entwurf einer Psychologie' (1895) definiert Freud das Ich eher
negativ als eine Art Umschaltstelle, als Vermittlungsinstanz zwischen der
Realitdt und den intrapsychischen Vorgdngen. Deren Existenz ist also kei-
neswegs an das Ich gebunden; freilich werden sie durch den "Wegfall des
Beitrages aus dem Wahrnehmungssystem" (Anm. 50) entscheidend verin-
dert.

Suchte der frithe Freud noch die 'Lokalisation' der Psyche zu bestimmen,
so verzichtete er spater zugleich damit auch auf den psycho-physischen Pa-
rallelismus. (Anm. 51) Die urspriingliche Vorstellung von der Entstehung
des Ich aber bildete er weiter fort: "Es ist leicht einzusehen, das Ich ist der
durch den direkten Einfluss der Aussenwelt unter Vermittlung von W-Bw
(sc: Wahrnehmungs-Bewusstsein) verdanderte Teil des Es, gewissermalien
eine Fortsetzung der Oberflichendifferenzierung ..." (Anm. 52)

Insofern das Ich eine notwendige Herausdifferenzierung ist, ldsst sich fol-
gern, dass es zwar nicht fiir das Leben der Psyche (im Sinn ihrer urspriingli-
chen Existenz), wohl aber fiir ihr Uber-leben unerlisslich ist.

(bb) Funktionen des Ich

Ist das Ich somit entwicklungsgeschichtlich auch zweitrangig, so weist
thm Freud doch eine fiir die menschliche Existenz hochst bedeutsame Funk-
tion zu:

Entsprechend seiner Lage an der 'Auflenwand' des psychischen Apparates,
besteht die erste Aufgabe des Ich in der Einschitzung der Realitdt. Es trennt
die duBere von der inneren Wahrnehmung und unterscheidet in der Reali-
tatspriifung vorgespiegelte (Halluzinationen) von realen Situationen in der
AufBlenwelt. (Anm. 53) Diese Anerkennung des 'Realitéitsprinzips' schlief3t
auch die verschiedenen Ich-Fahigkeiten ein: Bewusstsein, Aufmerksamkeit,
Merken, Gedéchtnis, Urteilsfallung (nach den Kategorien wahr und falsch)
sowie die Einleitung des Handelns zur Realitdtsverdnderung. (Anm. 54) Die
bedeutendste Funktion des Ich ist aber das Denkvermdgen. Es bedeutet die
Féhigkeit, in das aus der Triebschicht andringende Bediirfnis ein aufschie-
bendes Moment einzuriicken. Diese 'Probehandlung' vermag die umweit-
bzw. situationsgerechte Reaktion gegen die unmittelbare Befriedigung ab-
zuwigen unter Vorwegnahme der Folgen. "Im Auftrag des Es beherrscht das
Ich die Zugénge der Motilitit, aber es hat zwischen Bediirfnis und Handlung
den Aufschub der Denkarbeit eingeschaltet, wihrend dessen es die Erinne-
rungsreste der Erfahrung verwertet." (Anm. 55) So versucht das Ich, die ver-
schiedenen Anspriiche der Triebbasis mit jenen der Aullenwelt zu koordinie-
ren.

26



(cc) Struktur des Ich

Um diesen seinen Aufgaben gerecht zu werden, muss das Ich ein hochst
kompliziert organisiertes System darstellen. Im Verlauf der Entwicklung sei-
ner spiteren Triebtheorie differenzierte sich fiir Freud auch die Struktur des
Ich: Er erkennt eine "Stufe im Ich", das Uberich, das sich dem Ich kritisch
bewertend gegeniiberstellt. (Anm. 56)

Die hierbei vorausgesetzte Neubestimmung des Verhéltnisses von Be-
wusstsein und Unbewusstem einerseits und Ich und Libido anderseits war
schon mit der 'Einfiihrung des Narzissmus' eingeleitet worden. Seit der Be-
gegnung mit der Hypnose hatte sich Freud gegen die Gleichsetzung von Psy-
che und Bewusstsein gewandt. (Anm. 57) Die Annahme des 'Unbewussten'
hatte fiir die Psychoanalyse und ihre Erkenntnisweise umwélzende Konse-
quenzen. Es war ja nicht nur eine psychische Schicht neben anderen, sondern
musste "als allgemeine Basis des psychischen Lebens angenommen werden.
Das Unbewusste ist der groflere Kreis, der den kleineren des Bewussten in
sich einschlief3t; alles Bewusste hat eine unbewusste Vorstufe, wihrend das
Unbewusste auf dieser Stufe stehenbleiben und doch den vollen Wert einer
psychischen Leistung beanspruchen kann. Das Unbewusste ist das eigentlich
reale Psychische ..." (Anm. 58)

Aber die iliberragende Bedeutung, die Freud anfangs der Unterscheidung
von bewusst und unbewusst zugemessen hat, wird spéter relativiert: Unter-
sucht er anfangs (so etwa in der Abhandlung 'Das Unbewusste', 1913) die
Beziehungen zwischen dem Unbewussten, dem Vorbewussten und dem Be-
wusstsein, so entwickelt er danach eine andere Topik, in welcher "der Cha-
rakter des Unbewusstseins" zu einer "vieldeutigen Qualitat" wird. (Anm.
59) Wichtiger als die Uberlegung, ob ein psychischer Inhalt deskriptiv un-
bewusst ist oder nicht, wird nun fiir Freud die Frage nach der dynamischen
Einordnung des 'Unbewussten': Wie verhélt sich der unbewusste Inhalt zum
Ich? Ist er 'verdriangt' oder lediglich noch nicht bewusst? Beides entzieht sich
der Verfiigungsgewalt des Ichbewusstseins, aber dem Verdrangten kommen
dazuhin neurotisierende Aktivitidten zu. (Anm. 60)

Anderseits fallt aber auch das Ich nach Freuds Erfahrung nicht einfach
mit dem 'Bewusstsein' zusammen: Neben latent unbewussten (im deskrip-
tiven Sinn: vorbewussten) Anteilen muss es solche enthalten, die in Libi-
dokonflikten die Rolle des Verdringenden einnehmen. Um die terminologi-
schen Schwierigkeiten auszuschalten, bezeichnet Freud den Gesamtbereich
der triebhaften Basis der Psyche (samt dem Verdriangten) als 'Es' (Anm. 61),
die verdringenden und ich-determinierenden Tendenzen aber als 'Uberich'.

27



In diesem zweiten topischen Modell iiberschneiden sich also die drei Instan-
zen mit den Bereichen des Bewussten und des Unbewussten.

Freud selbst war geneigt, dieses Modell der psychischen Struktur im Sin-
ne eines recht fatalistischen Menschenbildes zu interpretieren: "Ein Indivi-
duum ist nun fiir uns ein psychisches Es, unerkannt und unbewusst, die-
sem sitzt das Ich oberflichlich auf, aus dem W-System als Kern entwickelt."
(Anm. 62) Dem von ihm selbst entwickelten therapeutischen Ansatz wandelt
sich aber diese Definition zu einer Veranschaulichung der Komplexitét der
menschlichen Person, zur Schematisierung der Konfliktmoglichkeiten, inso-
fern Es, Ich und Uberich die Reprisentanten der gegensitzlichen Anspriiche
und Interessen darstellen, die im Individuum zusammentreffen. Unter dem
Blickwinkel der Therapie erhoht sich auch wieder die Bedeutung der Quali-
tit 'bewusst', denn fiir den psychoanalytischen Forscher, wie flir denjenigen,
der sich auf die Analyse einldsst, ist "schlieBlich ... die Eigenschaft bewusst
oder nicht die einzige Leuchte im Dunkel der Tiefenpsychologie". (Anm.
63)

(3) Zusammenfassung

Freuds Untersuchungen gehen vom moralisch Bosen aus, wie es ihm in
der herrschenden Wertung seiner Zeit entgegentritt. Es erweist sich dem ana-
lytischen Blick aber als relatives, als vorldufiges Ubel; seine Grundlage bil-
det die Spannung zwischen widerstreitenden Triebinteressen bzw. psychi-
schen Instanzen.

Die Libidotheorie zeigt auf, warum der Mensch den Konflikt leidend er-
fahrt: Die Psyche ist der Rahmen des Auseinanderstrebenden, eingespannt in
iibergreifende, quasi-biologische Gegensitze (Eros-Thanatos). Damit deutet
sich bereits an, dass der Konflikt den Bereich des Psychischen iibersteigt;
die spite Triebtheorie ist der Eingang zur Metapsychologie, Freuds Form
der Metaphysik (sie wird in der Kulturtheorie unten weiter entwickelt). Die
Ichtheorie kennzeichnet die Stellung der bewussten Personlichkeit innerhalb
des organisch-psychisch Vorgegebenen. Sie zeigt die Grenzen der subjekti-
ven Entscheidungsmoglichkeit, bereitet aber auch die Moglichkeit der Ethik,
der Freiheit vor.

Das freudsche Modell des 'psychischen Apparates' ist damit sowohl im
Verstindnis der Triebsituation als auch der Ichstruktur eine Absage an die
einfache Losung, die von der ihm begegnenden Moral und ihrem Menschen-
bild fiir das Problem von gut und bose vorgelegt wird. Aber gerade indem
die Psychoanalyse die fundamentalen inneren Spannungen des Menschen -
damit auch das Bose - wahrnimmt und ernst nimmt, 6ffnet sie einen Zugang

28



zum Verstdndnis des psychischen Geschehens und zu seinen Gesetzen. So
leistet sie in ithrer Weise einen Beitrag zur Neuentdeckung der - im Konflikt
nur scheinbar zerstorten - sinnvollen Ganzheit der Person. (Anm. 65)

Um Art und Hintergriinde der konflikthaften menschlichen Psyche zu er-
hellen, sollen als ndchstes die Erscheinungsformen des Konflikts sowie seine
Genese betrachtet werden.

3. Die Darstellung des Konflikts

a) Das Bose in der Ontogenese

Die psychische Entwicklung des Menschen ist vielfach gefdhrdet. Wider-
spriichliche Anforderungen von innen und von auflen wie auch die Diskre-
panz zwischen Bediirfnissen und ihrer Erfiillung erzeugen Spannungen und
Briiche im Gefiige der Psyche. Eine der Hauptschwierigkeiten dieser Ent-
wicklung resultiert aus der Verschrinkung von normierenden Tendenzen in
der Psyche mit solchen, die beherrscht werden miissen: Das Ich, das koor-
dinieren soll, steht den Trieben ja nicht ausgebildet gegeniiber, sondern ent-
wickelt sich zugleich - und eben nicht unabhéingig - mit diesen. Gleichwohl
lassen sich die Spannungen und das 'Bdse', die in der Ontogenese auftreten,
nicht als (krankhafte) Entwicklungsstorungen begreifen. Damit wére nur die
Nomenklatur geéndert, nicht aber das vereinfachende Denkschema selbst,
gegen das Freud ankdmpft. Zur Struktur der Triebe gehort es vielmehr, als
ithre urspriingliche Primitivitét, dass sie dem kollektiven Ideal widerstehen.
Die Entwicklung des Menschen vollzieht sich fiir die Psychoanalyse im Zu-
sammenspiel zwischen Erwartungen und Trieben des Kindes mit den Reakti-
onen und Einstellungen seiner Bezugspersonen. Freud iibersieht dabei nicht
die Bedeutung angeborener Faktoren - wie eben die konstitutionell bedingte
Triebstirke bzw. Verdrangungsbereitschaft. Aber fiir die Entfaltung der Ich-
Funktionen ist die Erziehung wohl ausschlaggebend. (Anm. 66) In den ver-
schiedenen Ansétzen der Libidotheorie versucht Freud, diese Entwicklung in
Stufen einzuteilen. Der Ausgangspunkt ist fiir ihn dabei die Annahme einer
spezifisch infantilen Sexualitit, die er in Abweichung von der populédren Vor-
stellung kennzeichnet: Sie "entsteht in Anlehnung an eine der lebenswich-
tigen Korperfunktionen, sie kennt noch kein Sexualobjekt, ist autoerotisch,
und ihr Sexualziel steht unter der Herrschaft einer erogenen Zone". (Anm.
67) Ehe sie (vielleicht) zur Genitalitidt zusammengefasst wird, zeigt sich also
die pragenitale Sexualitit als Nebeneinander unterschiedlicher Partialtriebe,
die nach gesonderter Befriedigung streben. Thre Differenzierung bzw. Um-
wandlung gliedert Freud in die orale, anal (-sadistische) und phallische Pha-
se. (Anm. 68) Er denkt dabei nicht an eine mechanische GesetzméBigkeit,

29



sondern an den Prozess einer Strukturierung, einer Konfrontation der Triebe-
nergie mit anderen die Psyche prigenden Realitdten: " ... die Triebschicksale
bestehen im wesentlichen darin, dass die Triebregungen den Einfliissen der
drei groBBen, das Seelenleben beherrschenden, Polaritidten unterzogen wer-
den. Von diesen drei Polarititen konnte man die der Aktivitit-Passivitit als
die biologische, die Ich-Au3enwelt als die reale, endlich die von Lust-Unlust
als die 6konomische bezeichnen." (Anm. 69)

(1) Orale Phase

Entsprechend der Einsicht, dass "die Sexualbetitigung ... sich zunichst an
eine der zur Lebenserhaltung dienenden Funktionen" anlehnt, ehe sie die so
gewonnene Lust als Selbstzweck erstrebt, nennt Freud die erste Libidostu-
fe 'oral': Sie geht von der Beziehung des Sduglings zur ndhrenden Brust aus;
erogene Zone ist dabei die Mundregion. Die Libido bleibt noch im Vorsta-
dium von Autoerotik und Objektbeziehung, denn noch vermag das Neuge-
borene nicht zwischen seinem Korper und der AuBlenwelt zu unterscheiden.
(Anm. 70)

Dieses erste Stadium der Libidoentwicklung kann von der psychoanaly-
tischen Theorie als 'prdambivalent' bezeichnet werden, weil zwar - nach der
genannten Einteilung - die '6konomische' Polaritit bereits herrscht, nicht
aber die 'reale': Lustspendende Erfahrungen bzw. Objekte werden schema-
tisch von unlustvollen getrennt. "Es entsteht die Tendenz, alles, was Quelle
solcher Unlust werden kann, vom Ich abzusondern, es nach auflen zu wen-
den, ein reines Lust-Ich zu bilden, dem ein fremdes, drohendes Drauflen ge-
geniibersteht ..." (Anm. 71) Das Unlustspendende wird als 'schlecht' erlebt
und abgelehnt. Die Akzeptierung des Lustprinzips auf dieser Entwicklungs-
stufe wird um den auf die Dauer nicht tragbaren Preis erkauft, dass die Welt
radikal in gut und schlecht geteilt ist, wobei das Schlechte liberméchtig von
auBen anstiirmt: "Das AuBere, das Objekt, das Gehasste wiren zu allem An-
fang identisch." (Anm. 72)

Diese Gleichsetzung lésst sich nicht halten: Das Kind muss die Identifizie-
rung von "unlustvoll-schlecht' und 'Nicht-Ich' 16sen und sich in einem gewis-
sen MaBBe dem Objekt zuwenden. Damit gibt es aber auch die Selbstgeniig-
samkeit seines Lust-Ich auf. Der scheinbar eindeutige Charakter von Subjekt
und Objekt verfillt und ldsst der Erfahrung der Zweideutigkeit des Begeg-
nenden Raum. Daher beginnen mit der Einsicht, dass die Realitét gleichzei-
tig Lust und Unlust bereithélt, auch die durch Ambivalenz gekennzeichneten
Libidophasen.

30



Auf das friihe vorambivalente orale Stadium folgt das 'oralsadistische'
(nach Abraham: oral-kannibalistische). Diese Bezeichnung bezieht sich auf
die Tendenz des Kindes, sich an das lebensnotwendige Objekt anzuklam-
mern, auf die Gefahr hin, es dabei zu vernichten. Im Streben nach Einver-
leibung kénnen Liebe und Destruktion zusammenfallen: Das Kind beif3t die
gewiahrende Brust. Als jemand, der das geliebte und benétigte Objekt zersto-
ren will, muss sich das Kind dann selbst ablehnen. Die friihe, entwicklungs-
notwendig entstehende Angriffslust ruft somit Verlassensangst und Schuld-
gefiihle hervor.

(2) Anale Phase

Diese Entwickung von Schuldgefiihlen einerseits, die fortschreitende An-
passung an das Realitdtsprinzip anderseits fithren zu einer Ablosung der ora-
len Phase durch die anale. Das Kind erfahrt die Notwendigkeit, sich zu be-
herrschen, seine eigenen Triebimpulse zu steuern und aufzuschieben. Die
Reinlichkeitserziehung lésst als erogene Zone den Bereich des Afters her-
vortreten. Nun bildet sich auch die dritte, die 'biologische' Polaritit aus;
sie stellt die Basis dar fiir jene "Gegensétzlichkeit, welche das Sexualleben
durchzieht", mannlich und weiblich. (Anm. 73) Die Betonung der Aktivitét
auf dieser Stufe, die lustbetonte (Selbst-)Beherrschung, veranlasst Freud zu
der Zusatzkennzeichnung anal-'sadistische' Phase: Es dridngen sich jetzt "die
sadistischen und die analen Impulse vor, gewiss im Zusammenhang mit dem
Auftreten der Zdhne, der Erstarkung der Muskulatur und der Beherrschung
der Sphinkterfunktionen". (Anm. 74)

Der 'Bemichtigungstrieb' setzt sich zuerst im eigenen Korper durch, er ist
autoerotisch. (Anm. 75) Seine innere Ambivalenz liegt in den - auf den Kot
bezogenenen - Gegentendenzen von Einbehalten und Ausstoflen bzw. Zer-
storen versus Bewahren (da nur Bewahren das Weiter-Beherrschen ermog-
lichen kann). Unter dem Einfluss der allméhlich aufgebauten Ekelschranke
nimmt die Lust, einzubehalten, die Gefiihlsqualitit des Verehrens an, (ur-
spriinglich: den Kot als Teil des eigenen Korpers akzeptieren), der Drang,
auszustoflen, aber den Charakter des Verwerfens. Ausgeschieden wird nun,
was 'bose' ist:

"Das 'Anale’ bleibt von da an das Symbol fiir alles zu-Verwerfende, vom
Leben Auszuscheidende." (Anm. 76)

Die neuentdeckte Moglichkeit zu eigenmichtigem Handeln setzt sich
samt der ithr innewohnenden Ambivalenz auch in die Objektbeziechungen des
Kindes fort. Dort kann sie sich sowohl als Bereitschaft zum Schenken, zur

31



Hingabe und zur Unterwerfung darstellen, wie auch als Selbstbehauptung
und als trotziges Sich-Versagen.

In der analen Phase wird der Grund fiir wichtige Charakterziige der spéte-
ren Personlichkeit gelegt: So weisen nach Freud Sauberkeit und Sparsamkeit
mit all ihren Abstufungen auf diese Entwicklungsstufe zurtick. Ist sie gelun-
gen, so festigen sich Selbstbewusstsein und Selbststandigkeit, die Kraft zur
Verantwortung und zur Treue; misslingt sie, so entstehen Abhidngigkeit und
Angst, psycho-physische Erstarrung und Zwénge aller Art. (Anm. 77)

Die Theorie von der analen Phase ist ein bezeichnendes Beispiel dafiir,
wie Freud herkdmmliche Vorstellungen verwandelt. Er ibernimmt den Be-
grift des 'Sadismus' und untersucht das Phidnomen auf seine genetischen
Wurzeln hin. Obwohl sich dabei inhaltliche Erweiterungen ergeben, die eine
Anderung der Bezeichnung rechtfertigen konnten, l4sst er sie bestehen. Er
erreicht damit, dass die so genannte Perversion auf dem Hintergrund ihrer
komplizierten Entstehungsgeschichte erscheint, wodurch ihr boser Charak-
ter zweifelhaft wird. Mehr noch: Diese Entstehungsgeschichte zeigt, dass die
Moglichkeit zur 'bosen' Entwicklung, zur Perversion, nicht nur nicht ausge-
schaltet werden kann, sondern auch nicht ausgeschaltet werden darf, da sie
zugleich die Basis fiir das Gesunde und fiir das Gute in der Personlichkeit
darstellt. Und schlieBlich zeigt er - so in diesem Fall -, dass die Unterschei-
dung von gut und bose (gerade auch als Selbsteinschédtzung) an die vorgén-
gige Absolvierung einer 'bosen' Phase gebunden ist.

(3) Phallische Phase, Odipuskomplex

Mit der Einfiihrung eines 'phallischen' Stadiums nimmt Freud in der Ab-
handlung 'Die infantile Genitalorganisation' (1923) eine Einschaltung in sei-
ne urspriingliche Sexualtheorie von 1905 vor:

Nachdem sich die Aufrichtung der Damme Ekel und Scham vollzogen
hat, nihert sich die kindliche Sexualitit weitgehend der des Erwachsenen.
Die Autoerotik ist zuriickgetreten und hat einer Objektbeziehung Raum ge-
geben, die jener in der endgiiltigen genitalen Organisation in nichts nachzu-
stehen scheint. Der wesentliche Unterschied - aus dem allein sich auch die
Vorginge wihrend dieser Entwicklungsphase erkldren lassen - liegt in der
tiberragenden Bedeutung, die der Junge und das Miadchen auf dieser Stufe
dem ménnlichen Glied zuschreiben: Die Spezifitit des weiblichen Kdorpers
wird gering geachtet, wenn iiberhaupt zur Kenntnis genommen: "Es besteht
also nicht ein Genitalprimat, sondern ein Primat des Phallus." (Anm. 78)

32



Die libidinésen Objektbeziehungen der phallischen Phase bieten den An-
satz fiir den Odipuskomplex. Freud hat ihn an sich selbst entdeckt und verall-
gemeinert ihn zum Grundgesetz der menschlichen Entwicklung iiberhaupt:
"Ich habe die Verliebtheit in die Mutter und die Eifersucht gegen den Vater
auch bei mir gefunden und halte sie jetzt fiir ein allgemeines Ereignis frither
Kindheit ..." (Anm. 79) Die Voraussetzungen dafiir liegen in der langen Ab-
hingigkeit des Kindes von seinen Eltern sowie in der Fahigkeit zur spezifi-
schen Gefiihlsbindung der Identifizierung. Die Bewunderung der Eltern, die
in dem Wunsch gipfelt, so zu sein wie diese (=Identifizierung), ist urspriing-
licher als das Verlangen, sie zu besitzen (=Objektwahl). (Anm. 80) In der
phallischen Phase bestehen beide Strebungen nebeneinander, was auf Grund
der fortgeschrittenen Sexualentwicklung in den Odipuskomplex auslaufen
muss: Der kleine Junge realisiert, dass ihm der Vater, mit dem er sich identi-
fiziert, bei der Mutter, die er 'haben' mdchte, im Weg ist - er will ithn schliel3-
lich bei ihr ersetzen. Verehrung und Eifersucht, Zartlichkeit und Rivalitét
wechseln einander ab. SchlieBlich schligt sich die Tendenz, den Vater zu be-
seitigen, als Todeswunsch nieder: Noch ohne Einschitzung der Realitét des
Todes und im Bewusstsein der eigenen Schwéche, bestehen ja fiir das Kind
im Bereich der Gedanken keine Grenzen. (Anm. 81)

Der Odipuskomplex, schirfste Darstellung menschlicher Ambivalenz, ist
der Hohepunkt der 'primitiven’ Strebungen. Er ist aber zu konflikttrichtig,
als dass er in dieser Form aufrechterhalten werden konnte. Die zértlichen
Regungen kollidieren mit den aggressiven. Der Junge gerit in Schuldgefiih-
le und projiziert schlieBlich, dass der Vater ebenso aggressiv wie er selbst ist
und ihn bestrafen wird. Auf dem Hintergrund der Erkenntnis, dass die ihm
begegnenden Frauen keinen Penis (mehr) besitzen, dngstigt sich der Junge
vor der drohenden Kastration: Es ist offensichtlich nicht moglich, ein Teil
der Eltern ausschlieBlich zu lieben, ohne die eigene Integritit zu gefahrden.
Die Kastrationsangst zwingt daher dazu, die Erweiterung zur Dreierbezie-
hung zu vollziehen und so die Identitdt als Geschlechtsperson zu gewinnen:
"Wenn die Liebesbefriedigung auf dem Boden des Odipuskomplexes den
Penis kosten soll, so muss es zum Konflikt zwischen dem narzisstischen In-
teresse an diesem Korperteile und der libidinosen Besetzung der elterlichen
Objekte kommen. In diesem Konflikt siegt normalerweise die erstere Macht;
das Ich des Kindes wendet sich vom Odipuskomplex ab." (Anm. 82)

33



(4) Latenzzeit

Der Abbruch des Phallusprimats fillt mit dem Untergang des Odipus-
komplexes zusammen. In der normalen Entwicklung vollzieht sich dieser
so radikal, dass Freud von einer 'Zertrimmerung' reden kann: "Aber der be-
schriebene Prozess ist mehr als eine Verdriangung, er kommt, wenn ideal
vollzogen, einer Zerstorung und Aufthebung gleich ..." (Anm. 83) Das Kind
wendet sich vorerst von sexuellen Dingen ab: Die Latenzzeit unterbricht die
weitere Sexualentwicklung, bis ein zweiter Ansatz in der Pubertit die geni-
tale Organisation vollendet.

Inzwischen werden durch verstirkte Identifikation mit den Eltern bzw.
durch Internalisierung deren Normen die gefdhrlichen Triebe gebunden.
Das mit dem Zerfallen des Odipuskomplexes aufgebaute Uberich wacht mit
scharfen Moralvorschriften (auch) dariiber, dass das Individuum die Inzest-
schranke beriicksichtigt. AuBeres Zeichen fiir das Aufgeben wesentlicher
Anteile der Lebensgeschichte ist die Amnesie, die dem Erwachsenen die ei-
gene Kindheit verbirgt. (Anm. 84)

b) Das Bose im erwachsenen Individuum

Der Abriss der Ontogenese erlaubt die Folgerung, dass das 'Gute' der ge-
sellschaftlichen Moral mit dem Aufbau der Ddmme gegen die primitiven
Strebungen sowie mit der Bewiltigung der negativen Seite der grundlegen-
den Ambivalenz zusammenfillt. Die nicht in dieser Weise programmgema-
Be Entwicklung, die zu Labilitit, Perversion, Neurose bzw. zu korperlichen
Storungen fiihrt, weist demgegeniiber mehr oder weniger verschleiert alle
'bosen' Regungen bzw. Haltungen auf. Dem 'normalen' Betrachter scheint
dabei nicht die Kindhaftigkeit als solche verwerflich, - dass das Kind eine
'polymorph perverse' Anlage hat, wird, wenn iiberhaupt erkannt, doch meist
nicht ernst genommen (Anm. 85) - sondern das Verharren des Erwachsenen
auf dieser Stufe: die Infantilitit.

Bei der Betrachtungsweise Freuds, wo Infantilismus das Ergebnis einer
im weiteren Sinn verstandenen Entwicklungshemmung ist, (Anm. 86) tritt
an die Stelle der ethischen Wertung (gut-bose) die medizinische Diagnose
(gesund-krank). 'Gesundheit' als gelungene Anpassung an die Normen der
Gesellschaft ist aber ein fragwiirdiger Wert. Lasst sich denn solche Normali-
tit tiberhaupt erreichen? Kann das Individuum seiner Triebstruktur auswei-
chen oder sie endgiiltig befriedigen?

Der faktische Zustand der Gesundheit bzw. Normalitdt wird von Freud
immer wieder in Zweifel gezogen und auf seine (Trieb-)Dynamik hin be-

34



fragt: Wo hilt sich der Grundkonflikt (Trieb-Norm) versteckt, oder um wel-
chen Preis ist er gelost worden?

(1) Der Neurotiker (Fixierung, Regression, Verdrangung)

Die normale Entwicklung setzt eine parallele Entfaltung der Sexualtriebe
und der Ich-Kréfte voraus. Der Wandlungsweg der Libido verlduft jedoch
nicht fliissig und gleichmiBig. Jede einzelne Sexualstrebung kann auf ei-
ner genetisch fritheren Stufe stehen bleiben, "wenngleich andere Anteile das
Endziel erreicht haben mogen". (Anm. 87) So ergibt sich eine Bruchstelle im
Gesamt(auf)bau der Person, eine Einbulle an libidindsen Kréften, welche die
weitere Entwicklung gefahrdet. Es bildet sich "eine so genannte 'Fixierungs-
stelle', zu welcher die Funktion im Falle der Erkrankung durch duBerliche
Storung regredieren kann". (Anm. 88) Je mehr solcher Fixierungsstellen sich
bei einer realen Schwierigkeit (z. B. einer Versagung der Triebbefriedigung)
auf den fritheren Stufen der Sexualorganisation anbieten, je schwécher an-
derseits die Koordinierungsfahigkeit des Ich ausgebildet ist, desto eher wird
der frustrierte Trieb zur infantilen Organisationsstufe zuriickkehren. Dabei
lassen sich zwei Arten der Regression unterscheiden: einmal die "Riickkehr
zu den ersten von der Libido besetzten Objekten", also die Wiederaufrich-
tung des Odipuskomplexes, zum anderen die "Riickkehr der gesamten Sexu-
alorganisation zu fritheren Stufen", ndmlich zu den priagenitalen Strebungen.
In beiden Fillen leben die bisher offensichtlich nur scheinbar iberwundenen
primitiven Tendenzen wieder auf. (Anm. 89)

Die Frage, warum in der Libidoentwicklung ein Hemmnis auftritt, ge-
hort nicht in den Forschungsbereich der Psychoanalyse: Sie "iliberldsst die-
ses Problem der biologischen Forschung" (Anm. 90) Die Fixierungsbereit-
schaft scheint in der Triebkonstitution zu liegen. Durch reale Versagung wird
sie aktualisiert. Sexualkonstitution und Lebensanforderungen wirken dabei
in der Art von Ergénzungsreihen zusammen. So ist die Hemmung selbst der
Schnittpunkt von phylogenetischem Niederschlag und ontogenetischer Dif-
ferenzierung. (Anm. 91) In welcher Form sich aber die Wiederbelebung der
bosen Strebungen vollzieht, liegt nicht in der Versagungssituation selbst,
auch nicht im Triebinteresse, sondern in der Reaktion des Ich auf die Versa-
gung. Ist dem Ich der Konflikt zwischen Triebwunsch und Frustration auch
vorgegeben, so kann es doch verhindern, dass die aufgestaute Libido auf die
Fixierungsstelle regrediert. Stimmt es dieser Mdglichkeit zu, so resultiert
die Perversion; verweigert es diese Form der Befriedigung, so bleibt ihm als
'Losung' der unertrdglichen Spannung die Verdrangung. (Anm. 92) So muss

35



"zur duBleren Versagung ... , damit sie pathogen wirkt, noch die innere Versa-
gung hinzutreten". (Anm. 93)

Bei dieser inneren Versagung, der Verdrangung, handelt es sich allerdings
weniger um einen bewussten und freien Entscheidungsakt als um eine unter-
schwellig ablaufende Selektion dessen, was an Wahrnehmung und an Hand-
lungsmoglichkeiten zugelassen werden kann. Als zensierender Filter wirkt
der unbewusste Anteil des Ich, das Uberich.

Die Verdringung, oberflichlich ein Sieg des Guten in der Personlichkeit,
bedeutet gleichwohl die Aktivierung des Bosen. Der Triebwunsch ldsst sich
auf solche Weise nicht bewiltigen, er setzt sich, vorerst unerkannt, im Sym-
ptom durch. Das heif3t: Die Regression vollzieht sich nun trotzdem, wenn
auch die Perversion vermieden ist; sie dulert sich in Kompromisshandlun-
gen, die dem Ich die wahre psychische Situation, den unbewiéltigten inneren
Konflikt, verbergen. Daher nennt Freud die Neurose auch "das Negativ der
Perversion". (Anm. 94)

Das Resultat einer individuellen Entwicklung ergibt sich also aus dem
Zusammenwirken der Faktoren von realer Versagungssituation, Fixierungs-
stellen der Libido und individueller Verdringungsbereitschaft. Hat sich bei-
spielsweise das Uberich (bedingt durch Anlage oder Erziehung) zu friih aus-
gebildet, so wird im Fall duBerer Versagung und anal-sadistischer Fixierung
die durch 'Ubermoral' gekennzeichnete Zwangsneurose ausbrechen. (Anm.
95) Die allgemeine Regression ist dabei mit einer Triebentmischung gekop-
pelt, die im Uberich zusitzlich zerstdrerische Impulse freisetzt. So muss sich
ein heftiger Kampf zwischen den infantil-sexuellen Wiinschen, die infol-
ge dieser Regression "als aggressive und destruktive Absichten auftreten",
und dem Ich ergeben, das die eigentlichen Urspriinge nicht erkennt und zu-
dem vom strengen Uberich gepeinigt wird. Das vermeintlich Bése wird mit
verstarkter moralischer Normierung bekdmpft: "Infolge dieser Verkleidung
der erotischen Strebungen und der starken Reaktionsbildungen im Ich, wird
nun der Kampf gegen die Sexualitdt unter ethischer Flagge weitergefiihrt."
(Anm. 96)

In diesem Kampf sind sowohl die heftigen Schuldgefiihle als auch die der
"Tugend' dhnelnden Reaktionsbildungen dagegen Selbsttauschungen, die zu
einer allmdhlichen und weitgehenden Verarmung der Person fiihren. Ele-
mente solcher Zwangsmoral spiirt Freud gerade auch in den herrschenden
ethischen Uberzeugungen auf; er will sie theoretisch entlarven und therapeu-
tisch korrigieren.

36



(2) Der Normale (Traum, Fehlleistung, Witz)

Das Bose der Aggressivitiat kann nicht allein als Reaktion auf - bzw. als
Folge von - Libidofrustration begriffen werden. Freud lehnt es auch ab, dies
zum pathologischen Problem zu stempeln: Infantile Primitivitat bzw. die ag-
gressiven Anteile der Triebe bleiben keineswegs nur in den entwicklungs-
gehemmten Individuen erhalten. Die spéte Trieblehre setzt hier eindeutige
Akzente: Jede libidindse Strebung hat als konstitutives Element eine des-
truktive Komponente; diese Verbindung erleichtert die notwendige Triebbe-
friedigung. (Anm. 97) Die kulturelle Erwerbung des Uberich gewihrleistet,
dass die Gemeinschaft vor - moglicherweise schadlicher - Aggression weit-
gehend geschiitzt bleibt. Die Aggressivitit selbst wird damit aber nicht auf-
gehoben; sie wendet sich ins Innere der Person zuriick, von wo sie ausgegan-
gen ist. Dasselbe Quantum an (unbefriedigter) destruktiver Energie erscheint
nun als Uberich-Strenge gegeniiber dem Ich. Dessen Einflussnahme weist
dabei alle Spielarten von der koordinierenden Selbstbeobachtung des norma-
len Gewissens bis zum grausamen Peiniger bei der Melancholie auf. (Anm.
98) Den Beweis fiir das Weiterbestehen der primitiven Strebungen tritt Freud
zuerst mit der Traumanalyse an. (Anm. 99)

Uber die Methode der freien Assoziation gelangte Freud zu der Unter-
scheidung von manifestem und latentem Traumgehalt. Die den Traum aus-
l6senden Wiinsche werden im Traumtext, in seiner Fassade, mehr verbor-
gen als dargestellt; 'bose' Regungen werden von der Zensur unterdriickt oder
entstellt: "Die Tendenzen aber, gegen welche sich die Traumzensur richtet,
muss man zundchst vom Standpunkt dieser Instanz selbst beschreiben. Dann
kann man nur sagen, sie seien durchaus verwerflicher Natur, anstoBig in ethi-
scher, dsthetischer, sozialer Hinsicht ..." (Anm. 100)

Sie scheinen desto stirker im Traumbewusstsein zu herrschen, je einsei-
tiger das Wachbewusstsein sie verabscheut. Der latente Trauminhalt weist
alles moralisch Schlechte auf: Vor allem finden sich "AuBerungen eines
schranken- und riicksichtslosen Egoismus ... Das aller ethischen Fesseln ent-
ledigte Ich weil} sich auch einig mit allen Anspriichen des Sexualstrebens,
solche, die ldngst von unserer ethischen Erziehung verurteilt worden sind
... Geliiste, die wir ferne von der menschlichen Natur glauben, zeigen sich
stark genug, Trdume zu erregen. Auch der Hass tobt sich schrankenlos aus
..."" (Anm. 101) Die Erklarung fiir diese 'wahre Holle', die sich im Schlafen-
den auftut, findet Freud im regressiven Charakter des Traumvorgangs: Uber
die topische, zeitliche und formale Regression 16st sich das Ich von der Re-
alitdt und von seiner eigenen differenzierten Organisation. (Anm. 102) Zu-
dem sind die Zuginge zur Moralitit versperrt, so, dass die sonst unterdriick-

37



ten infantilen Regungen gefahrlos auftauchen kénnen. SchlieBlich sorgt die
Zensur noch fiir eine weniger anstofige Traumfassade. So ist der Traum ein
Kompromissprodukt zwischen dem unerlaubten Wunsch und der Zensur; als
solcher funktioniert er als "Hiiter des Schlafes". (Anm. 103)

Dass das Ich unter dem Druck der Uberich-Zensur oftmals nichts ande-
res zu Stande bringt, als einen Kompromiss zwischen dem ins Bewusstsein
dringenden Verbotenen und dem Ideal, beweist sich nicht nur im Privatbe-
reich der Triume, sondern auch im alltaglichen Leben, in den Fehlleistun-
gen. In der 'Psychopathologie des Alltagslebens' (1901-FGW 1V) zeigt Freud
das oftmals unkoordinierbare Gegeneinander der verschiedenen psychischen
Stromungen, von denen eine teilweise oder vollig unbewusst ist. Das Bestre-
ben, den anstofigen Wunsch oder den unerlaubten Gedanken zu verbergen,
kollidiert dabei mit einem halbbewussten "Wahrheitsdrang'. (Anm. 104) Sie
setzen sich beide durch, indem sie sich zu einer doppeldeutigen Bildung zu-
sammenfiigen. So kommt die entlarvende Fehlhandlung zu Stande. "Und
dies ist wohl die Strafe fiir die innere Unaufrichtigkeit, dass die Menschen
unter den Vorwénden des Vergessens, Vergreifens und der Unabsichtlichkeit
Regungen den Ausdruck gestatten, die sie besser sich und anderen eingeste-
hen wiirden, wenn sie sie schon nicht beherrschen konnen" (a. a. O. 235).
In den Fehlleistungen setzt sich - meist unerkannt - das abgewehrte 'Bose'
durch, "egoistische, eifersiichtige, feindselige Gefiihle und Impulse, auf de-
nen der Druck der moralischen Erziehung lastet ..." Der Konflikt zwischen
Wunsch und Norm, der sich in thnen offenbart, wird vom Betroffenen ver-
nachléssigt; eine ernsthafte Auseinandersetzung mit dem moralischen Pro-
blem bleibt aus: "Das Gewdéhrenlassen dieser Fehl- und Zufallshandlungen
entspricht zum guten Teil einer bequemen Duldung des Unmoralischen"(a.
a. 0. 306).

Dass gerade die am meisten verfeinerten Krifte des Ich eingespannt wer-
den, um den unterdriickten Impulsen Ausdruck zu verschaffen, zeigt Freud
am Beispiel des tendenzidsen Witzes (,Der Witz und seine Beziehung zum
Unbewussten', 1905-FGW VI). Dieser zeichnet sich dadurch aus, dass er
nicht Selbstzweck sprachlicher Technik ist, sondern entweder feindselige
("Aggression, Satire, Abwehr"), oder obszone Absicht ("Entbl6Bung") ver-
folgt, also wieder in die Tiefe des gesellschaftlich Verworfenen zielt (a. a. O.
105). Er umgeht das Hindernis der Zensur, der bewussten Normen und "er-
moglicht die Befriedigung eines Triebes (des liisternen und feindseligen)",
was durch allgemeines Geldchter honoriert wird (a. a. 0. 110 f). Mithilfe der
Intelligenz verschafft sich so die primitive Strebung ein gewisses Mal3 von

38



Abfuhr, sei es in der "Technik der Schmédhung", sei es im erotischen Angriff.
(Anm. 105)

(3) Gesundheit und Krankheit

Die Untersuchung der Trdume und der Fehlleistungen fiihrt Freud zu dem
Ergebnis, dass es keine qualitativen Unterschiede gibt zwischen der Psyche
des Gesunden und jener des Kranken. "Wenn wir uns mit einem Minimum
von vollig gesichertem Erkenntniszuwachs begniigen wollen", restimiert
Freud gegen Ende der 'Traumdeutung', "so werden wir sagen, ... dass das
Unterdriickte auch beim normalen Menschen fortbesteht und psychischer
Leistungen fdhig bleibt". (Anm. 106) Die Komplexitidt der menschlichen
Psyche scheint eine reibungslose Libidoentwicklung weitgehend auszu-
schlieBen. Der Ausgangspunkt fiir Gesundheit und Krankheit ist - psycho-
analytisch gesehen - derselbe: genetisch die polymorph-perverse Sexualitét
des Kindes, 6konomisch die unverianderliche Bedirfnisstruktur des Es. Die
Beherrschung bzw. die Aufarbeitung dieser infantilen Reste wird zur uner-
reichbaren Zielvorstellung. Das Ich mit seiner Fidhigkeit zum Denken und
Sich-Distanzieren hinkt dem Lustprinzip grundsétzlich nach: "Infolge die-
ses verspiteten Eintreffens der sekundiren Vorgidnge bleibt der Kern unse-
res Wesens, aus unbewussten Wunschregungen bestehend, unfassbar und
unhemmbar fiir das Vorbewusste, dessen Rolle ein fiir alle Mal darauf be-
schriankt wird, den aus dem Unbewussten stammenden Wunschregungen die
zweckméiBigsten Wege anzuweisen." (Anm. 107)

Die Zeitlosigkeit des Unbewussten ist dem sukzessiven und bruchstiick-
haften Bewusstsein letztlich nicht zugénglich. Alle Umwandlungen und
Umordnungen, die im Lauf der Entwicklung mit den Elementen der Psyche
vorgenommen werden, dndern nichts an der Kontinuitit der Ergebnisse mit
den Urspriingen. Gegensétzliche Impulse scheinen unaufthebbar bestehen zu
bleiben: "Alle Wiinsche, Triebregungen, Reaktionsweisen, Einstellungen
des Kindes sind beim gereiften Menschen nachweisbar noch vorhanden und
konnen unter geeigneten Konstellationen wieder zum Vorschein kommen.
Sie sind nicht zerstort, sondern blof iiberlagert ..." (Anm. 108) Das Kriteri-
um des 'Kranken' ist daher fiir Freud nicht das Ausmal} des Symptoms, son-
dern dessen Stellung im Leben des Individuums. "Diese Komplexe haben
wir ja alle", grenzt er entsprechend (gegeniiber Abraham) den Begriff des
'Neurotikers' ab: "Wenn wir uns ihrer erwehrt haben, sollten wir von dem
Namen verschont werden." (Anm. 109) Als 'normal' mag jenes Individuum
bezeichnet werden, dem es gelungen ist, seine Primitivitdat weitgehend der
Herrschaft des Ich zu unterwerfen und in sinnvoller sozialer Anpassung zu

39



leben. Ob es sich dabei um eine gesunde Verarbeitung oder lediglich um neu-
rotische Verdringung handelt, erweist sich an der verbleibenden Kraft und
Lebensfreude.

Der Umschlag in die Krankheit (oder auch in die Kriminalitét) ist dage-
gen das Ergebnis einer tiefgreifenden Storung im Gleichgewicht der Psyche.
Misslingt dem Individuum die Integration seiner bosen und /oder primiti-
ven Strebungen, so muss es sie abspalten. An Stelle des normalen Neben-
einanders von gut und bose' tritt eine der beiden Alternativen. So verdrangt
etwa der Neurotiker seine unbewaltigte Primitivitit und verliert mit dem ver-
meintlich Bosen auch den lebendigen Bezug zu seinen Instinktkriften. Die
Fehlhandlungen des Gesunden tauchen dann als Krankheitssymptome, als
quélend verschirfte Kompromissbildungen wieder auf. So stellt gerade die
Topik, deren sprachliche Formulierung (Unbewusstes - Vorbewusstes - Be-
wusstes; bzw. in der zweiten Topik: Es - Ich - Uberich) eine Gleichartigkeit
ithrer Elemente nahe zu legen scheint, deren prinzipielle Unterschiede scharf
heraus. Ursache aller Schwierigkeiten ist die unausloschliche, storende In-
fantilitdt des Kulturmenschen. Daher kann Freud auch schlieBlich folgern:
"In Wirklichkeit gibt es keine 'Ausrottung' des Bosen." (Anm. 110)

4. Die Genese des Konflikts

Die Kulturtheorie ist eine notwendige Dimension des freudschen Sys-
tems. Der psychoanalytischen Betrachtung des Menschen kann der indivi-
duelle Zugang nicht geniigen.

Die Aufgabe der individuellen Entwicklung ist die Einordnung der ver-
schiedenen vorgegebenen Triebtendenzen unter die Kontrolle eines realitéts-
orientierten Ich. Die Realitét, der es sich dabei konfrontiert sieht, begegnet
thm sowohl in den Anforderungen der auBBermenschlichen Welt wie gegen-
iiber der menschlichen Gemeinschaft, deren intrapsychische Reprisentanz
das Uberich ist. Die Struktur der Psyche ldsst es somit von vornherein als
unmoglich erscheinen, die Integrationsaufgabe des Ich losgeldst vom Kol-
lektiv zu verstehen: Indem das Ich sich mit sich selbst vermittelt, vermittelt
es sich zugleich mit der Gesellschaft, vermittelt es in sich Natur und Kultur.
Deshalb ist die Riickfiihrung der in der Ontogenese erfahrbaren Konflikt-
moglichkeiten in die Kulturentstehung selbst mehr als eine Ubertragung in-
dividualpsychologisch gefundener Ergebnisse in die so genannte Massen-
psychologie. Die freudsche Kulturtheorie will den Hintergrund skizzieren,
vor dem die individuelle Problematik iiberhaupt erst verstindlich wird: Die
Individualpsychologie kann den Konflikt und seine Auswirkung darstellen,

40



aber nicht erkldren. Die Phylogenese wird zur Begriindung der Ontogenese
herangezogen.

a) Der repressive Charakter der Kultur

Ansatz der Kulturtheorie ist Freuds von Anfang an festgehaltene Einsicht,
dass die Kultur nicht den origindren Interessen der Menschen entspricht:
"Sie ist durch Verzicht auf Triebbefriedigung gewonnen worden und for-
dert von jedem neu Ankommenden, dass er denselben Triebverzicht leiste."
(Anm. 111) Vertreter dieses Anspruchs, der sich in jedem Kind aufbaut, ist
das Uberich, eine "Besatzung in die zum Aufruhr neigende Stitte". (Anm.
112) Es bentiitzt die moralische Bewertung gleichsam als strategischen Trick,
um so die kulturfeindlichen Regungen zu unterdriicken: "Das Bose ist oft gar
nicht das dem Ich Schidliche oder Gefdhrliche, im Gegenteil auch etwas,
was ihm ... Vergniigen bereitet. Darin zeigt sich also fremder Einfluss; dieser
bestimmt, was Gut und Bose heillen soll." (Anm. 113) Die repressive Ten-
denz der Kultur muss sich zuerst auf die erotischen Strebungen beziehen, die
vollig asozial sein konnen. (Anm. 114) Deshalb muss der Sexualitit Energie
entzogen werden, damit die Bindungen der Menschen untereinander auch
durch einen libidindsen Anteil gefestigt werden. Der Kulturfortschritt wird
dabei mit Unterdriickung und Verleugnung personlicher Bediirfnisse be-
zahlt: "Die individuelle Freiheit ist kein Kulturgut". (Anm. 115) Natur- hier
begriffen als urspriinglich animalische Existenz (Anm. 116) - und Kultur ste-
hen sich in einem Verhéltnis des Entweder-Oder gegeniiber; zwischen ithnen
klafft ein Bruch, dessen Heilung kaum mehr mdéglich zu sein scheint.

Freilich gibt es historische Differenzen. In seiner eigenen Zeit sah Freud
den Gegensatz von Natur und Kultur unertraglich verschirft. Um seine Kri-
tik - vor allem an der gesellschaftlichen Unterdriickung der Sexualitét - zu
verdeutlichen, unterschied er drei Kulturstufen: eine erste, auf welcher die
Betdtigung des Sexualtriebes auch iiber die Ziele der Fortpflanzung hinaus
erlaubt ist; eine zweite, auf welcher Sexualitit nur der Fortpflanzung dienen
darf, und schlieBlich eine dritte - "unsere gegenwartige 'kulturelle' Sexual-
moral" -, auf der auch noch die Art und Weise der Fortpflanzung reglemen-
tiert wird. (Anm. 117) Nur gegen diese dritte Form wehrt sich Freud: Sie fligt
dem unvermeidlichen Ubel ein zusitzliches hinzu, das sich in der gewaltsa-
men Einschrinkung der menschlichen Primitivitdt durch die gesellschaftli-
chen Normen zeigt.

Aber die Unterdriickung der Sexualitét ist nicht der einzige Triebver-
zicht, der den Bau der Zivilisation tragt: "Einschrinkung seiner Aggression
ist das erste, vielleicht das schwerste Opfer, das die Gesellschaft vom Ein-

41



zelnen zu fordern hat." (Anm. 118) Mehr als die lediglich nach Gruppeniso-
lation strebenden erotischen Interessen bedroht die 'primére Feindseligkeit'
das Zusammenleben der Menschen: "Homo homini lupus; wer hat nach al-
len Erfahrungen des Lebens und der Geschichte den Mut, diesen Satz zu be-
streiten?" (Anm. 119) Auch die destruktive Tendenz ist urspriinglich; und
weil das Triebhafte starker ist als das Verniinftige, weil der Mensch letztlich
unberechenbar ist, geniigt auch keine feindosierte Triebentsagung. Die Mo-
ral muss dem "starken Impuls" ein ebenso "starkes Verbot" entgegensetzen.
(Anm. 120) Freilich ist bisher der Versuch der absoluten Unterwerfung der
triebhaften Destruktivitit fehlgeschlagen; der vorerst einzige Erfolg der Un-
terdriickung bestand in einer gewissen Kanalisierung der Aggressivitit: Das
im eigenen Innern unertragliche Bose wird verleugnet und auf 'Feinde' pro-
jiziert, an denen es - aggressiv - bestraft werden kann. So mag es dann auch
- entsprechend herrschenden gesellschaftlichen Machtinteressen und ihrer
Absicherung nach auflen und nach innen - manipuliert werden: Nicht vom
Eros gebunden, flie8t die Destruktivitéit in den Verheerungen der Kriege ab
oder wendet sich gegen stérende Minderheiten innerhalb der Gesellschatft.
So dréngt sich Freud, der den Zweiten Weltkrieg vor Augen hat, die Einsicht
auf, "dass der Staat dem Einzelnen den Gebrauch des Unrechts untersagt hat,
nicht weil er es abschaffen, sondern weil er es monopolisieren will wie Salz
und Tabak ..." (Anm. 121)

Die konzentrierte und aufgestaute Aggressivitit wird zu einer gefahrli-
chen Waffe geschmiedet; sie hat dabei vielleicht ithren spontanen Charakter,
nicht aber ihre Triebhaftigkeit verloren.

b) Die Entstehung von Moral und Kultur

Der Schnittpunkt von Phylogenese und Ontogenese ist das Uberich. In
dieser Instanz begegnen sich Trieb und Unterdriickung, Individuum und Ge-
sellschaft, schlieBlich Natur und Kultur: Was als hochstpersonliche Erfah-
rung vom einzelnen erlebt wird, verweist auf die Strukturdominanten des
Menschlichen als solchen, auf die lange Geschichte kultureller Entwicklung:
"So wird das Uberich des Kindes eigentlich nicht nach dem Vorbild der El-
tern, sondern des elterlichen Uberich aufgebaut; es erfiillt sich mit dem glei-
chen Inhalt, es wird zum Trager der Tradition, all der zeitbestdndigen Wer-
tungen, die sich auf diesem Weg iiber Generationen fortgepflanzt haben."
(Anm. 122) Im Uberich bekidmpft sich die menschliche Aggressivitit selbst.
Um diesen eigentiimlichen Sachverhalt aufzuschliisseln, bemiiht sich Freud,
die 'Urszene' zu rekonstruieren, in der ein fiir alle Mal Triebwunsch und Ver-
bot miteinander verkniipft wurden. Dabei schlie3t er aus der Erkenntnis in-

42



dividualpsychologischer Entwicklungsgesetze zuriick auf kollektive Ereig-
nisse. Freud folgert: Ist es in der individuellen Entwicklung der Realkonflikt
der 6dipalen Ambivalenz, der das Uberich und damit die ihrer selbst bewuss-
te Person entstehen ldsst, so muss am Anfang der menschlichen Geschich-
te eine gigantische Odipuskonstellation gestanden haben, deren 'Untergang'
der Psyche bleibend die Doppellinie von Begierde und Verneinung einge-
pragt hat. In dem Buch '"Totem und Tabu' (1912 - FWG IX) entwirft Freud
seine Theorie von der Entwicklung der Gesellschaft aus der (darwinisti-
schen) Urhorde. (Anm. 123)

Die Urhorde wird durch den Druck der duBleren Notwendigkeit zusam-
mengehalten. Das sexuelle Triebinteresse der 'Briider' bewirkt einen zusétz-
lichen Zusammenschluss, aus dem die (von nun an beispielhafte) Aggressi-
onstat hervorgeht: Der tyrannische Vater, der allein die weiblichen Mitglieder
der Urhorde sexuell besitzen darf, wird ermordet. Die erste Odipussituation
endet so mit der Aufrichtung des Lustprinzips. Dies bedeutet aber zugleich
die Vernichtung der grundsitzlichen Basis des Clans iiberhaupt. Damit die
Gemeinschaft weiterbestehen kann, muss das Realitédtsprinzip in der Form
des Triebverzichts wiederhergestellt werden. Symbol dieser Unterwerfung
ist die nun entstehende Religion der Urhorde: Der tote Vater lebt als Gottheit
(mit dem entsprechenden Totemtier) im gemeinsamen Glauben wieder auf.
[hm wird nun nachtriglicher Gehorsam geleistet. Keiner der Briider kann
und darf ihn ersetzen. Erst diese Gleichstellung, abgesichert durch das Gebot
der Exogamie, ermdglicht die Neu-Vereinigung der Briidergruppe. Die Ver-
gottlichung des Vaters stellt dabei den Versuch dar, das nachtriaglich erwach-
te Schuldbewusstsein ihm gegeniiber zu beschwichtigen. "Die Gesellschaft
ruht jetzt auf der Mitschuld an dem gemeinsam veriibten Verbrechen, die
Religion auf dem Schuldbewusstsein und der Reue dariiber, die Sittlichkeit
teils auf den Notwendigkeiten dieser Gesellschaft, zum anderen Teil auf den
vom Schuldbewusstsein geforderten Bulen" (a. a. O. 176). Dieser Entwurf
Freuds erklart, warum Moral und Gesellschaft so eng zusammenhingen: Sie
sind aus derselben Ursprungssituation bzw. -tat entstanden. Die Gesellschaft
braucht die Moral, um die sie auseinander reilenden Kréfte zu bandigen.

Wo Freud allerdings die Historie rekonstruieren wollte, konstruierte er
in Wirklichkeit ein genetisches Bild der bereits vorhandenen psychoanaly-
tischen Theorie. Der Ur-Odipus kann keine transzendentale Begriindung des
Uberich geben. Er erhilt gegeniiber der individuellen Entwicklung keine zu-
satzlichen Theorieelemente. Wenn das phylogenetische Geschehen mit den-
selben Kategorien begriffen wird wie die Triume und Neurosen, so kann nur

43



folgen, dass man auch in ihm "auf die Tatsache des Verbots und hinter die-
sem auf die Tatsache der Institution oder Autoritit stosst." (Anm. 124)

Dass Freud trotzdem so hartndckig an der Urhordentheorie festgehalten
hat, mag an ihrer anthropologischen Bedeutung liegen. In starken Bildern
driickt sie die Intensitit und Notwendigkeit sozialer Bindungen und ethi-
scher Forderungen aus: "Bereits in Totem und Tabu vermag Freud die Frage
nach der Verbindlichkeit ethischer Forderungen und das Schuldproblem als
Grundgegebenheiten der menschlichen Existenz liberzeugend darzustellen."
(Anm. 125)

Der Urhordenmythos leistet aber noch mehr: Der Zugang, den der biolo-
gisch-personalistische Ansatz des "Triebkonflikts' zu dem Wesen und der Ur-
sache menschlichen Leidens ermoglichte, wird nun auch soziologisch (bzw.
sozialphilosophisch) erweitert.

Freud selbst spiirte aber die Grenzen seiner Hypothese. Die Erklirung
der Kulturentstehung muss einen zuséatzlichen Faktor einbeziehen, andern-
falls droht die Gefahr eines Regresses der Theorie. Mit diesem neuen Faktor
- dem Thanatos der spéten Trieblehre - verldsst Freud endgiiltig den Boden
des moralisch Bosen und erdffnet einen metaphysischen Horizont.

c) Die Rolle der Realitat

Eine der Ausgangsfragen hatte gelautet: Wie konnte die menschliche Kul-
tur tiberhaupt entstehen? Freud priift, ob der Grund der Kulturentstehung in
der menschlichen Geschichte zu finden ist. Der Urhordenmythos bejaht die-
se Frage teilweise: Die Kultur hat einen Anfang. Er liegt freilich nicht inner-
halb der Geschichte, sondern ist ithr Ausgangspunkt. Der notwendige Trieb-
verzicht steht am Beginn spezifisch menschlicher Organisationsformen.

Wodurch wird Kultur verursacht? In der Sprache der Urhordentheorie ge-
fragt: Was erzwingt die Wiedervereinigung des Briiderclans? In der Antwort,
die Freud anbietet, wird der sozialpsychologische Gesichtspunkt ergénzt
durch den Bezug auf die 'Realitit'. Die Kultur dient nicht nur der "Regelung
der Beziehungen der Menschen untereinander"”, sondern zuallererst dem
"Schutz des Menschen gegen die Natur". Es ist die Erfahrung der "Uber-
macht der Natur", (Anm. 126) die den Zusammenschluss der Menschen ver-
ursacht. Damit die Gattung iiberleben kann, muss der Einzelmensch Trieb-
verzicht leisten: "Eros und Ananke sind auch die Eltern der menschlichen
Kultur geworden". (Anm. 127) Bei dieser 'Natur' gegen die man sich ge-
meinsam wehren muss, handelt es sich einerseits um die dullere Natur der

44



Naturkatastrophen, anderseits um die innere, deren Gesetze auch Krankheit
und Tod umschlieBen. (Anm. 128)

Geschah so die Vergesellschaftung unter dem Druck der du3eren Notwen-
digkeit, so scheint auch die Entfaltung der spezifisch menschlichen Psyche
das Ergebnis dieses Zwanges zu sein. Um ihr erstes Ziel, die Lust, erreichen
zu konnen, muss sich die Psyche ja dem Realititsprinzip zuwenden. Fiir die
phylogenetische Differenzierung der (hypothetischen) Urzelle, die allein
nach dem Konstanzprinzip arbeitet, bedeutet dies: Um die auf sie eindrin-
genden Reize abzuwehren (damit die Spannung, wenn schon nicht gleich
Null, so doch wenigstens relativ gering bleibe, und sie lustvoll iiberleben
kann), muss sie sich hoher organisieren, etwa Bewegungsorgane ausbilden.
Reizverminderung durch hohere Organisation bringt aber ein Ansteigen der
inneren Spannung mit sich. Die aus dem Inneren andringenden Reize kon-
nen nun nicht mehr durch Flucht bewiltigt werden. Sie erfordern situations-
bezogenes Handeln. So wird die anfangs bestehende einfache Wahrnehmung
durch das Gedéchtnis erginzt, das die Aktionen an der Erinnerung auszu-
richten vermag, d. h. durch Lernfahigkeit ausgezeichnet ist. Damit ist es die
'"Not des Lebens', die - schon nach Freuds 'Entwurf einer Psychologie' (Anm.
129) - die Ur-Psyche veranlasst, das Ich auszubilden. Zwischen das Trieb-
bediirfnis und seine Erfiillung werden immer speziellere Hemmnisse einge-
schoben - nicht um Lust zu vermeiden, sondern um sie zu sichern. (Anm.
130) Am Ende dieser Entwicklung steht die hochkomplexe und problemati-
sche Psyche des heutigen Menschen.

Somit lésst sich (wie Freud gegen Jung einwendet) der Kulturfortschritt
erkldren, ohne dass man im Menschen "einen Trieb zur Vervollkommnung"
postulieren miisste. Es sind die ungestillten Triebbediirfnisse, die Verdande-
rungen und Differenzierungen erzwingen. Das Verlangen nach voller Befrie-
digung ergibt "das treibende Moment, welches bei keiner der hergestellten
Situationen zu verharren gestattet". (Anm. 131)

Die psychische Entwicklung erfolgt durch eine Anpassungsleistung der
Zelle, die der Vernichtung durch die 'Realitét' entgehen will. Weil diese du-
Bere Realitdt nicht den menschlichen Bediirfnissen entspricht, miissen die
'Umwege' zur Lust gesucht werden, entstehen Kultur, Zivilisation und Ge-
sellschaft.

d) Der prinzipielle Dualismus

Mit der Beschreibung der feindlichen Natur, gegeniiber deren Angrif-
fen die gesellschaftliche Repression eher zweitrangig ist, wendet Freud den
Blick vom menschlichen Leiden zuriick auf das diese konstituierende Ma-

45



lum: Er zeichnet das dualistische Moment, das er im Menschen findet, in die
Wirklichkeit selbst ein. Somit ist die spéte Trieblehre der Schliissel zum Ver-
standnis der Kulturtheorie, die Konsequenz aus Freuds von Anfang an dua-
listischem Ansatz. (Anm. 132)

Die Konzeption des Todestriebes bedeutet fiir das freudsche System keine
so umwalzende Neuerung, wie es auf den ersten Blick erscheinen konnte. Die
Theorie von der Reizflucht schon der einfachsten Zelle ist einer der Grund-
Sédtze der Psychologie Freuds. Als '"Trigheitsprinzip' findet sie sich, bezogen
auf das Neuronensystem, schon im 'Entwurf einer Psychologie'. (Anm. 133)
In der beriithmten Schrift 'Jenseits des Lustprinzips' (1920) schlieflich iden-
tifiziert Freud dieses Prinzip, das die Spannung gegen Null zu halten trach-
tet, mit dem Todestrieb.

Die Voraussetzung dieser 'Spekulation', nach der sich die gesamte bis-
her entworfene Theorie in einem anderen Licht zeigt, ist Freuds Definition
des Triebs: "Trieb wére also ein dem belebten Organischen innewohnender
Drang zur Wiederherstellung eines fritheren Zustandes ..." Und welchen Zu-
stand kann der an Spannungslosigkeit interessierte Trieb aufsuchen wollen,
wenn nicht den Tod? "Das Ziel alles Lebens ist der Tod ..." (Anm. 134) So
steht auf jeder Stufe des Lebens der Todestrieb dem Lebenswillen gegen-
iiber. Das Streben nach Selbsterhaltung - spéter in Umkehrung der frithen
psychoanalytischen Theorie 'Eros' genannt - ist der gleichurspriinglichen
Sehnsucht nach absoluter Ruhe, nach dem Verloschen der Lebensspannung,
konfrontiert.

In der menschlichen Psyche sind Eros und Thanatos normalerweise anei-
nander gebunden. (Anm. 135) Das gesunde Leben wird vom Eros bestimmit.
Den sexuellen Interessen beigefiigt, trigt Thanatos (als Aggressionskraft)
sogar zur Selbst- und Arterhaltung bei. Erst die Entmischung der Gegentrie-
be fiihrt zur Zerstoérung.

Dem pessimistisch verschérften Blick des spaten Freud verschieben sich
aber schlieBlich die Akzente. Bewegt sich nicht die menschliche Psyche -
sicht man auf die Gesamttendenz - entlang der vorgezeichneten Linie des
Todestriebs? Liegt nicht der ddipalen bzw. analen Ambivalenz gegeniiber
dem Objekt eine tiefere voraus: die grundlegende Zwiespéltigkeit des Lebe-
wesens gegeniiber seiner Existenz selbst? (Anm. 136) Leben scheint nur als
Uber-Leben denkbar, als unablissiger, schlieBlich verlorener Kampf gegen
Thanatos und Ananke: "So kann man allgemein vermuten, das Individuum
stirbt an seinen inneren Konflikten, die Art hingegen an ithrem erfolglosen
Kampf gegen die Aussenwelt ..." (Anm. 137) Vom Ende des Lebens aus be-

46



trachtet, lauft alle Bewegung dem Tod zu - wie, von seinem Anfang gesehen,
alles der Entfaltung des Lebens dienen kann. (Anm. 138)

So findet sich der Tod, der am Anfang - "wie alle Weisen des Negativen" -
nicht im Blickfeld der Psychoanalyse war, ab 1920 mitten in ithrem System:
" ... als eine der beiden fundamentalen Michte ... , vielleicht sogar als die
einzig urspriingliche Macht im Schof3e des Psychischen, des Lebewesens, ja
sogar der Materie ..." (Anm. 139)

Die Triebdualitdt beherrscht ja gerade nicht nur das spezifisch mensch-
liche Leben. Freud deutet an, dass der 'Kulturkampf' - sinnenfélligster Ort
des Gegen- und Miteinanders von Eros und Thanatos - auch bei den Tieren
angenommen werden miisse. (Anm. 140) Triebhemmung, Triebverzicht des
Uberlebens wegen, scheint auf allen Stufen des Lebendigen notwendig zu
sein. Thanatos ist der Libido selbst eingezeichnet: "Manchmal glaubt man zu
erkennen, es sei nicht allein der Druck der Kultur, sondern etwas am Wesen
der Funktion selbst versage uns die volle Befriedigung und drénge uns auf
andere Wege." (Anm. 141)

SchlieBlich nimmt Freud eine "Urbeziehung" (Anm. 142) zwischen den
Gegensatzpaaren des Psychischen und den Kriften des physikalischen Be-
reichs wahr: "Uber den Bereich des Lebenden hinaus fiihrt die Analogie un-
serer beiden Grundtriebe zu dem im anorganischen herrschenden Gegen-
satzpaar von Anziehung und AbstoBung." So stehen sich fiir Freud in allen
Dimensionen der Wirklichkeit die Tendenzen zur Bindung (Anziehung, Er-
haltung) und zur Trennung (AbstoBung, Zerstorung) gegeniiber. (Anm. 143)
Aber stehen diese dualistischen Kréfte tatsdchlich in einem polaren Gegen-
satz zueinander?

Im psychischen Bereich sind sie einander sicher gleichwertig und gleich-
urspriinglich. Welches Ziel strebt aber die Libido grundsatzlich an? In der
einen Weise scheint sie nach Neuem zu suchen, nach dem Aufbau groB3erer
Einheiten und feiner differenzierter Organisationsformen. (Anm. 144) Aber
auch darin strebt sie nach einem vergangenen Bild, nach der Lust einer Wie-
der-Vereinigung: "Sollen wir ... die Annahme wagen, dass die lebende Sub-
stanz bei threr Belebung in kleine Partikel zerrissen wurde, die seither durch
die Sexualtriebe ihre Wiedervereinigung anstreben?" (Anm. 145) Wire so
die ungeheure Kraft des Lebens, des Eros - dessen Untersuchung die Psy-
choanalyse doch ihre Hauptkraft widmet -, metapsychologisch eine sekun-
dare Erscheinung?

Damit kehrt die 'Realitét' deren Rolle schon bei der Kulturentstehung auf-
gefallen war, in neuer Bedeutung wieder. Wie die Differenzierung der indivi-

47



duellen und kollektiven Psyche, "so miissen wir die Erfolge der organischen
Entwicklung auf die Rechnung duf3erer, stérender und ablenkender Einfliis-
se setzen". Aus der konservativen Natur der Triebe folgt, dass das Leben un-
ter Zwang begann: "Irgendeinmal wurden in unbelebter Materie durch eine
noch ganz unvorstellbare Krafteinwirkung die Eigenschaften des Lebenden
erweckt." Mit diesem Anstof3 entstand zugleich der Todestrieb: "Die damals
entstandene Spannung in dem vorhin unbelebten Stoff trachtete danach, sich
auszugleichen; es war der erste Trieb gegeben, der, zum Leblosen zuriickzu-
kehren." Eros und Thanatos sind vielféltig ineinander verschlungen. Sie be-
kdmpfen sich und suchen sich doch. Ihre Einheit und endgiiltige Erfiillung
ist aber nur mehr der 'Fantasie', nicht der wissenschaftlichen Uberlegung zu-
ginglich. (Anm. 146)

So scheint fiir Freud auf allen Ebenen der Erfahrung der Konflikt, die "ele-
mentare Zwietracht" (Anm. 147), das Urspriingliche zu sein. Unlust, Leiden
und Gewaltsamkeit stehen am Ausgang der Ichentwicklung wie des Lebens
selbst. (Anm. 148) Das Bose findet sich im Grund der Wirklichkeit selbst,
die vielleicht erst von dieser Einsicht her verstindlich wird: "Ich kann nicht
Optimist sein", schreibt Freud an Lou Andreas-Salomé¢, "unterscheide mich
von den Pessimisten, glaube ich, nur dadurch, dass mich das Bose, Dumme,
Unsinnige nicht aus der Fassung bringt, weil ich's von vornherein in die Zu-
sammensetzung der Welt aufgenommen habe." (Anm. 149)

5. Die Uberwindung des Konflikts

a) Religion und Moral

Angesichts der Gesamtsituation des Menschen, wie sie die Psychoanalyse
erhebt, resiimiert Freud: "Das Leben, wie es uns auferlegt ist, ist zu schwer
fiir uns, es bringt uns zu viel Schmerzen, Enttduschungen, unlésbare Aufga-
ben." Ungliick erleben wir durch den verfallenden eigenen Korper, durch die
unmenschliche Natur, schliefllich durch die Grausamkeit der Mitmenschen.
(Anm. 150) Wie konnen Menschen in all diesem Elend iiberleben? Worin
finden sie Trost und Antwort auf ihre Fragen nach dem Sinn dieses Lebens?
Worin Handlungsanweisungen, um die geforderten, oft iiberfordernden Auf-
gaben zu bewiltigen?

All diese Bediirfnisse befriedigt nach Freud das kulturelle System der Re-
ligion.
Unter 'Religion' versteht Freud dabei nicht "die tiefsten Quellen des reli-

giosen Geflihls", sondern ein trostendes und sicherndes Glaubensgebdude: "
... das System von Lehren und Verheiflungen, das thm (sc. dem Menschen)

48



einerseits die Rétsel dieser Welt ... aufklart, andererseits thm zusichert, dass
eine sorgsame Vorsehung iiber sein Leben wachen ... wird". (Anm. 151) Die-
se Religion hat mehrere Aufgaben: Sie schiitzt die Menschen voreinander,
indem sie die Kulturvorschriften einprigt; sie gewéhrt gegeniiber der Na-
turtibermacht Trost und Ermutigung. So ist die Religion die Antwort auf das
"Bediirfnis, die menschliche Hilflosigkeit ertrdglich zu machen ..." (Anm.
152)

Trotz dieser Bedeutung lehnt Freud die religidse Stiitze ab. Die Antwort
der Religion, wie er sie versteht, bietet keine brauchbare Losung fiir dasje-
nige Problem, das sich am Leiden entziindet. Sie ist aus Wiinschen gebore-
ne 'llusion’, die iiber die Not lediglich hinwegtduscht. Von ihr aus fiihrt kein
Weg weder zur Verdnderung der bedringenden Realitdt, noch zur Bewal-
tigung zwischenmenschlicher Aggression. Das religiose Ritual, kollektive
Vertretung des Zwangsneurotischen, verhindert nach Freuds Meinung sogar
gerade die Konfrontation mit den Konflikten des Menschen bzw. des Lebens.
Die Religion setzt der tiefen Spaltung zwischen dem Menschen und seiner
Welt eine verharmlosende Antwort entgegen: "Alles Gute findet endlich sei-
nen Lohn, alles Bose seine Strafe ... Somit sind alle Schrecken, Leiden, Har-
ten des Lebens zur Austilgung bestimmt ..." (Anm. 153) Damit zielt sie aber
am Problem des Ubels vorbei; sie entspricht nicht der Wirklichkeit, sondern
redet den infantilen Bediirfnissen nach Gliick das Wort. Das Tauschungs-
manover der Religion verunmoglicht, was im Interesse der Kulturerhaltung
und -Verbesserung notig ware: die Bandigung der primitiven Strebungen im
Menschen bei gleichzeitiger Versohnung mit dem Druck der Kultur. Deshalb
wire es besser, die Religion aufzugeben. (Anm. 154)

Ahnliches gilt fiir die herrschende Moral. Triebverzicht ist nétig; aber un-
maifige Unterdriickung der Triebanspriiche (Verdrangung, Verkehrung, Ver-
leugnung) stellt den Erfolg der ganzen Bemiihung in Frage. Dann verfilscht
auch die Moral die Situation des Menschen: Sie verwirft die Aggression und
die 'unangepasste' Sexualitét, aber sie fragt nicht nach deren Bedeutung fiir
das Leben und die Entwicklung des Menschen. Sie kann fordern, ohne Riick-
sicht auf die Moglichkeit des Gehorsams und auf dessen Folgen. Ihre ein-
fachen Alternativen bleiben der wirklichen Problematik dufBerlich. (Anm.
155) Wie sehr pseudo-moralische Phanomene (Schuldgefiihle, Ideale) die
tatsdchliche Situation verschleiern konnen, zeigt Freud mit der Analyse der
Uberich-Entwicklung. Was das Ich als Selbstvertrauen ('gut’) oder Schulder-
fahrung ('bose’) erlebt, hingt weitgehend von der vorgegebenen Erziehungs-
situation ab. Auf der Kehrseite der herrschenden moralischen Normen finden
sich die ldhmenden Schuldgefiihle der Zwangsneurose, der allgemeine Idea-

49



labbau der Asozialitit und die gespaltene Identitdt der Schizophrenie. (Anm.
156) So kann die Moral zum Zerrbild ihrer selbst werden, sie verfallt den de-
struktiven Kriften, die sie doch unterdriicken wollte.

b) Die psychoanalytische Wissenschaft

Wenn die Flucht in 'religiose Vorstellungen' verboten ist - welche Reak-
tion auf das Leiden, den Konflikt, das Ungliick hélt Freud flir angemessen?
Eine sachgerechte Weise, mit der Realitdt umzugehen, sie zu erkennen und
vielleicht zu verdndern, findet Freud in der Wissenschaft. Dabei definiert
sich "Wissenschaft' durch ihren niichternen Ansatz und ihr Motiv: Wissen-
schaft ist fiir Freud "ein kritisches Prinzip: Betonung der realen Auflenwelt,
Bescheidung auf die Wahrheit, Ablehnung der Illusion". (Anm. 157) Nach
dieser Bestimmung gilt vornehmlich die Psychoanalyse selbst als Wissen-
schaft: Sie ist auf die konkreten Probleme bezogen und will experimentell,
nicht deduktiv, mit ihnen umgehen. Sie verzichtet auf die trostende Vollstdn-
digkeit der Erkenntnisse, (Anm. 158) sie liefert keine systematischen Ant-
worten, sondern sie stellt - "als Forschungsmethode, (und als) parteiloses
Instrument" - diejenigen Fragen, die Zusammenhénge kldren und Ursachen
aufdecken. (Anm. 159) So wird Auseinandersetzung mit der Realitit mog-
lich. Indem die psychoanalytische Wissenschaft auf kurzfristige Linderung
des Leidens verzichtet, beweist sie ein hohes Mall von Selbstdisziplin: "Sie
ist eben die vollkommenste Lossagung vom Lustprinzip, die unserer psychi-
schen Arbeit moglich ist." (Anm. 160) So passt sie sich auch methodisch der
Struktur der Wirklichkeit an: Indem sie die - ersehnte - harmonisierte Erkla-
rung verweigert, stellt sie selbst die Spannung zwischen Wunsch und Not-
wendigkeit dar.

Freilich kommt auch die psychoanalytische Wissenschaft dem Wunsch
entgegen: Sie bietet einige "intellektuelle Lust wéihrend der Arbeit" (Anm.
161) und vermag auch Sinnerlebnisse zu vermitteln. Ist vielleicht die Wis-
senschaft selbst nur 'Illusion’, eine Form der Religion?

Freud rechnet die Psychoanalyse der 'wissenschaftlichen Weltanschauung'
zu; damit hat sie - wie die Religion - an der allgemeinen Definition der "'Welt-
anschauung' teil. Sie kann umfassende Theorie sein, welche die Einordnung
aller Probleme erlaubt. (Anm. 162)

Gleich der Religion ist auch die psychoanalytische Wissenschaft ein
'Hilfsmittel', und sie fasst einen 'Glauben' in sich, die Hoffnung auf ein rea-
lisierbares Programm. (Anm. 163) Kein Zweifel, auch die Wissenschaft hat
am Schicksal aller 'héheren' Kulturgebilde teil: Abkommling infantiler Stre-
bungen zu sein. (Anm. 164) Schon Binswanger wendete dies gegen Freud

50



ein: "Freud duBlerte ... , Philosophie sei eine der anstindigsten Formen der
Sublimierung verdrangter Sexualitit, nichts weiter. Darauf stellte ich die Ge-
genfrage, was denn Wissenschaft, und im besonderen die psychoanalytische
Psychologie sei, worauf er, sichtlich etwas tliberrascht, ausbiegend antworte-
te: Psychologie hat wenigstens einen sozialen Nutzen." (Anm. 165)

So kann die Struktur wissenschaftlichen Denkens allein die Psychoanaly-
se nicht rechtfertigen. Thre Legitimitit gewinnt sie erst vollig durch ihr Ziel:
den Versuch, das Leiden des Menschen zu mildern. Vor diesem Hintergrund
verliert selbst der Gegensatz von religiosem und wissenschaftlichem Interes-
se an Gewicht, wie Freud dem befreundeten Pfarrer Oskar Pfister nach einer
entsprechenden Diskussion schlieBlich zugibt: "An sich ist die Psychoanaly-
se weder religids noch ihr Gegenteil, sondern ein unparteiisches Instrument,
dessen sich der Geistliche wie der Laie bedienen kann, wenn es nur im Diens-
te der - Befreiung Leidender geschieht ..." (Anm. 166) Von dieser Ausrich-
tung her gewinnt psychoanalytische Wissenschaft ihre Flexibilitdat und ihre
Relativierbarkeit. Sie ist fiir Korrekturen offen. Ihre grundsétzliche Revi-
dierbarkeit und ihre Selbstbescheidung sind in den Augen Freuds schlieBlich
die entscheidenden Unterschiede zwischen den psychoanalytischen und den
religiosen 'Hoffnungen'. Deswegen beschlie3t Freud seine Diskussion tliber
Unterschiede und Bedeutung von Wissenschaft und Religion angesichts des
menschlichen Leidens mit der Absage: "Nein, unsere Wissenschaft ist kei-
ne [llusion. Eine Illusion aber wire es zu glauben, dass wir anderswoher be-
kommen konnten, was sie uns nicht geben kann." (Anm. 167)

c) Das Ethos der Psychoanalyse

Das Ethos der Psychoanalyse, das sich in dem ihr eigenen wissenschaftli-
chen und therapeutischen Ansatz durchsetzt, impliziert fiir den theoretischen
Ansatz Freuds eine gewisse Korrektur.

Der Negativismus der spdten Phase Freuds war von der belastenden Er-
fahrung des Weltkriegs mitbedingt worden. Dieser Krieg, nach welchem -
wie Freud gegeniiber L. Andreas-Salomé bekennt - "ich und meine Alters-
genossen die Welt nicht mehr froh sehen werden", hat, was "die Menschen
und ihr Benehmen" betrifft, seine schlimmsten Befiirchtungen bestétigt. Die
Kluft zwischen der - letztlich destruktiven - menschlichen Triebstruktur und
der Kultur steht nun endgiiltig fest. (Anm. 168) Was lésst sich daran noch
andern? Die Weltereignisse erlauben Freud keinen anderen Schluss: "Mein
Pessimismus erscheint mir so als ein Resultat, der Optimismus meiner Geg-
ner als eine Voraussetzung ..." (Anm. 169)

51



Gleichwohl gibt Freud seine Bindung an aufklirerische Ideale nie auf.
Seinem Pessimismus steht immer der Appell an die Vernunft gegeniiber, von
der er die zukiinftige Bewiltigung der Triebe erhofft. Damit ist jener winzi-
ge Freiraum von Hoffnung gesetzt, in dem die Therapie lebt: " ... die Stimme
des Intellekts ist leise, aber sie ruht nicht, ehe sie sich Gehor geschafft hat ...
Dies ist einer der wenigen Punkte, in denen man fiir die Zukunft der Mensch-
heit optimistisch sein darf, aber er bedeutet an sich nicht wenig ... Der Primat
des Intellekts liegt gewiss in weiter, weiter, aber wahrscheinlich doch nicht
unendlichen Ferne."

Und kennen wir denn schon die tatsdchliche Kraft der Vernunft? Wissen
wir, wie stark sie sich entfalten mag, wenn sie nicht mehr durch eine repres-
sive und verdummende Erziehung gehemmt wird? (Anm. 170) So kehrt die
Therapie zum von der Theorie deutlich beschrinkten 'Gott Logos' (Anm.
171) zuriick. Sie zielt denn auch darauf hin, die 'Sicherung der Triebbeherr-
schung' (Anm. 172) durch Stirkung der bewussten Leistungen herbeizufiih-
ren. Der pathogene Konflikt kann wieder aufleben und wird nun einer nor-
malen Urteilserledigung' zugefiihrt. Es ist die Hoffnung auf den moglichen
Einfluss der Vernunft, eingeleitet durch die sprachliche Selbstdistanzierung
des Analysanden, welche die Analyse letztlich leitet. Sie bestimmt auch die
Zuwendung des Analytikers, in deren Freiraum der Patient seine eigene Ent-
scheidung gewinnen kann.

Der bewusste Abstand von Uberich-Normen in der Analyse rechtfertigt
sich: Auch ohne dass er vom Analytiker beeinflusst wird, kann der Analy-
sand seine ethische Einstellung finden.

Die Bereitschaft zu Bewusstheit und Selbsterkenntnis ist dabei die Vor-
aussetzung und das Ziel der Psychoanalyse. Sie duf3ert sich als mutige Wahr-
haftigkeit. Da Selbsttduschungen an der Tagesordnung sind, bedarf es stin-
diger kontrollierter Selbstbeobachtung sowie des Verzichts auf Vorurteile
-gerade auch in Bezug auf das eigene Wesen. (Anm. 174) Dann folgt "Be-
scheidenheit aus Bescheid wissen". (Anm. 175)

Im Gegensatz zu den herrschenden Idealen, die das Individuum aus Angst
vor Liebesentzug internalisiert hatte, konnen die Werte der Psychoanalyse
frei und bewusst iibernommen werden. Wer sich ithnen 6ffnet, wird bald die
eigenen dunklen Tiefen entdecken, die eigene Triebstruktur und Primitivitat.
Entlarvende Fehlleistungen eriibrigen sich fiir ihn dann mehr und mehr. Er
kann seine eigene 'Bosheit' erkennen, ohne dass thn das Erschrecken dartiber
lahmt; er kann die ethische Verantwortung fiir seine eigene bewusste Einstel-
lung und fiir seine Taten libernehmen. (Anm. 176)

52



Eine schnelle Anderung der Gesamtverhiltnisse ist freilich nicht zu er-
warten. Selbstbeobachtung und Wahrheitsstreben in der psychoanalytischen
Forschung haben ja gerade jene menschliche Struktur zu Tage gefordert, de-
ren Zerspaltensein unabédnderlich ist, weil diese nicht nur am Eros, sondern
auch am Thanatos teil hat. Der Pessimismus Freuds folgt so in gewisser Wei-
se aus seinem Vernunftideal: Wahrhaftigkeit und Lebensfreude passen nicht
zusammen. (Anm. 177)

Gegentiber der Depression, die aus solcher Erkenntnis folgen konnte,
(Anm. 178) fordert Freud die "Erziehung zur Realitdt", die sich mit den Tat-
sachen auseinandersetzt, ohne zu verzweifeln; Selbstbescheidung, die resig-
nativ sein kann, aber nicht die Geduld und den Mut verliert: "Was soll man
also tun, um das Leben zu bessern? Ich meine, Geduld haben und annehmen,
dass noch ein weiter Weg bis dahin ist. Unterdes mit der eigenen Arbeit an
jener Stelle einsetzen, fiir die man am tauglichsten ist." (Anm. 179)

B. Freuds Deutung des Bosen

|l. Freuds Ansatz

1. Schwierigkeiten der Interpretation

a) Komplexitat der psychoanalytischen Theorie

Worum geht es Freud? Wie lassen sich seine Uberlegungen zum Problem
des Bosen interpretieren?

Der Zugang zum Innenbereich des Werkes Freuds, zu seinem Erkenntnis-
interesse - abgesehen von allen psychologischen Begriffsinstrumenten, ab-
gesehen auch von der psychoanalytischen Therapiemethode -, ist vornehm-
lich aus zwei Griinden schwierig:

Zum einen ist die psychoanalytische Konzeption Freuds so vielfiltig wie
thr Schopfer - und ebenso widerspriichlich:

"Freuds Personlichkeit hat viele Fassetten: der kithne Abenteurer, der Re-
volutiondr in der Psychologie; der vorsichtige Wissenschaftler, der seine
Methode entwickelt; der Sozialphilosoph, ein moderner Prophet; der lehren-
de und hart arbeitende Therapeut; der Fiihrer einer immer grof3er werdenden
Bewegung; der GroBbiirger mit vielen Vorurteilen seiner Zeit; der unabléssi-
ge Zigarettenraucher; der witzige Unterhalter, Meister im Erzdhlen jiidischer
Witze; und auch eine ddmonische Seite hatte er, denn Freud konnte manch-

mal ebenso irrational sein, wie er rational im Extrem sein konnte." (Anm.
180)

53



Diese verschiedenen Aspekte Freuds verursachen Spannungen in seinem
Werk, flihren zu unterschiedlichen Ebenen innerhalb des Systems. Sie reizen
zur Deutung - aber auch zur Neufassung der Gedanken; zu ihrer Kldrung,
oder vielleicht nur Nivellierung. Laplanche charakterisiert die Abwege der
Interpretation: "Die eine geht so vor, dass sie das ganze freudsche Geld in
den eigenen Beutel fallen lasst - dank Gleitbewegungen, die sich als solche
nicht verraten. Die andere ... Haltung 14sst dem freudschen Denken insofern
nicht volle Gerechtigkeit aus seinem Ursprung widerfahren, als sie Spreu
vom Weizen trennen und diesen ins eigene Brot backen will ..." (Anm. 181)
So beherrscht etwa die Formel vom "szientistischen Selbstmissverstindnis
der Psychoanalyse" (Anm. 182) bei Freud, das man zu Gunsten eines Ver-
standnisses der Psychoanalyse als Hermeneutik eliminieren miisse, weite
Teile der philosophischen Freud-Rezeption. Dabei wird der 'gute' Freud vom
'bosen' geschieden. (Anm. 183)

b) Erfahrungsgebundene Theorie

Die andere grof3e Barriere besteht darin, dass sich in der Psychoanalyse
Erfahrung und Theorie bzw. Theorie und Metatheorie verschrianken. Sie ist
tatsdchlich Hermeneutik; aber sie legt einen Text aus, an dessen Erstellung
sie selbst beteiligt ist. Sie deutet jene unverwechselbare Art der Selbstaus-
sage, die sie mit ihren eigenen Methoden herbeigefiihrt hat: die spezifische
Erfahrung der 'Analyse' als Prozess, als Weise der Selbstbegegnung, als Be-
ziehung zum therapeutischen Partner, als Offenwerden individueller und di-
alogischer Wahrheit.

Die Psychoanalyse als Wissenschaft stellt diese Erfahrung dar (in erkla-
renden Modellen, Gesetzeshypothesen) und legt sie auch aus; sie verwendet
daher sowohl 6konomische und topische ('szientistische') Termini als auch
eine philosophische, gelegentlich metaphorische Sprache. Das Ineinander
dieser gegensitzlichen Begriffsebenen kann konstruiert und erkldrt wer-
den; es zu verstehen setzt aber letztlich eine vergleichbare Erfahrung voraus.
Ohne dass damit Psychoanalyse auf personliches Erleben und dessen For-
mulierung beschriankt wére, hat sie doch als 'Wissenschaft' zum "Ausgangs-
punkt, wenn nicht gar als Grenze, eine einzigartige und auf keine andere re-
duzierbare Erfahrung - eine Erfahrung, welche progredient ist und niemals
zu ihrem Ziel kommt, und welche die Psychoanalyse an die Initiation bin-
det". (Anm. 184)

Diese zweifache Schranke (deren letztere entsprechend fiir die Analyti-
sche Psychologie C. G. Jungs gilt) begrenzt den Zugang zum Werk Freuds

54



bzw. zur Tiefenpsychologie allgemein und erlaubt (oder erzwingt) so viele
verschiedenartige Interpretationen und Missverstdndnisse.

2. Polemik und Faszination im Denken Freuds

a) Die polemische Ausrichtung der Psychoanalyse

Freud selbst hat unter der Isolation gelitten, in die er nach seinen ersten
analytischen Veroffentlichungen geriet. In seiner 'Selbstanalyse' war er auf
den Odipuskomplex gestoBen; dass er diesen zum Grundstein seiner psy-
chologisch-psychotherapeutischen Arbeit machte, trug ihm zuerst den Spott,
schlieBlich die Verachtung und den Abscheu der Wiener wissenschaftlichen
Gesellschaft ein. (Anm. 185)

Seine Einsamkeit belastete und kriankte Freud; zugleich aber trug er sie
fast wie eine Auszeichnung, als den notwendigen Preis, den er fiir eine Ent-
deckung zu zahlen hatte, die 'unzeitgemal', ihrer Zeit voraus war. (Anm.
186) Freud war angeriihrt von Einsichten in die menschliche Konstitution,
die ihn zu sehr faszinierten, als dass er noch bereit gewesen wire, sich An-
dersdenkenden gegeniiber diplomatisch zu verhalten. Seine Forschungen
hatten ihn in eine Frontstellung zur herrschenden Weltanschauung und Wis-
senschaft seiner Zeit gebracht; und es lag in seiner Art, diesen Sachverhalt
eher zu unterstreichen, als sich um Anpassung oder auch nur Vermittlung zu
bemiihen.

Erst von dieser polemischen Stellungnahme aus lassen sich Freuds Theo-
rien und Hypothesen einordnen und verstehen. (Anm. 187)

Freud versteht sich selbst korrigierend und ergdnzend: zur Kulturheuche-
let seiner Zeit; zum naiv-optimistischen Menschenverstindnis, das sich den
Schrecken des Krieges hilflos gegeniibersieht; zu einer Religionsauffassung,
die menschliche Reifung und Verantwortlichkeit gerade unterdriickt; zu ei-
ner Philosophie, die auf infantilen Omnipotenzfantasien aufbaut und die Au-
gen verschlieB3t vor dem kreatiirlichen Triebgrund des Menschen; schlieB3lich
zu einer Moral, die wirklich menschliches Zusammenleben verhindert, weil
sie von unangemessenen Voraussetzungen ausgeht und unbrauchbare Ziele
verfolgt: "Die 'Lebensaufgabe’ und alles Ahnliche ( ...) ist doch nichts ande-
res als ein Appell an das Ichideal und damit ein Weg, der an den wirklichen
Sublimierungsmoglichkeiten vorbeifiihrt ..." (Anm. 188) Schliisselformulie-
rung fiir diese entschlossene antithetische Einstellung Freuds ist seine wie-
derkehrende Reduktion "nichts als ..." Dabei wehrte er sich wohl auch ge-
gen eigene spekulative, 'philosophische' Bediirfnisse (die sich gleichwohl in
der spiten Theorie teilweise durchsetzten). Den '"Missbrauch des Denkens'

55



lehnt Freud ab, nicht die Eigenstdndigkeit des geistigen Bereichs. (Anm.
189) Der Analytiker gibt die Vielfdltigkeit der Aspekte - gerade auch den
geistig sittlichen - zu, aber es ist nicht seine Aufgabe, sie zu untersuchen.
So gesteht Freud seiner Gesprichspartnerin Lou Andreas-Salomé die Not-
wendigkeit synthetischen Denkens zu: "Ich weil}, dass ich mich bei der Ar-
beit kiinstlich abgeblendet habe, um alles Licht auf die eine dunkle Stelle zu
sammeln, auf Zusammenhang, Harmonie, Erhebung und alles, was Sie das
Symbolische heilen, verzichtete, geschreckt durch die Erfahrung, dass je-
der solche Anspruch, jede Erwartung die Gefahr mit sich bringt, das zu Er-
kennende verzerrt zu sehen, wenn auch verschonert. Dann kommen Sie und
fiigen das Fehlende hinzu ... Nicht immer kann ich Thnen folgen, denn mei-
ne fiir das Dunkel adaptierten Augen vertragen wahrscheinlich kein starkes
Licht und keinen weiten Gesichtskreis. Doch bin ich nicht Maulwurf genug,
um mich nicht an der Ahnung des Helleren und Umfassenderen zu erfreuen,
oder gar, um dessen Existenz zu verleugnen." (Anm. 190) Freud weiB3, dass
er 'einseitig' arbeitet, und er steht mit einer Art von ironischem Trotz dazu:
"Die zimperliche Sorge, ob nur dem Hoéheren im Menschen kein Schaden
geschieht, passt nicht fiir den Analytiker ..." (Anm. 191) Er kann sich nicht
bei dem authalten, was ithm als unwichtiger erscheint. Freud hat einen Blick
in die 'Tiefe' der Psyche getan, und angesichts dieser wird das 'Hohere', die
(nach Freuds Meinung allbekannten) Bereiche des 'Geistigen' und 'Sittlichen'
zweitrangig.

So erweist sich die 'Einseitigkeit' des analytischen Standpunktes als die
Kehrseite eines leidenschaftlich engagierten Forschungsinteresses.

b) Die faszinierende Natur

(1) Erkenntnis

Schon von Jugend an strebte Freud nach philosophischer Erkenntnis -
was er allerdings erst gegen Ende seines Lebens in vollem Umfang zuge-
ben konnte. Der spekulative Einschlag seines Interesses mag mitbedingt sein
durch die "Naturphilosophie Schellings, der er auf dem Gymnasium ange-
hangen hatte". (Anm. 192) Die Natur - was immer sich in diesem Begriff
verbirgt -zieht ihn am meisten an: Seinem eigenen Bericht zufolge wurde
sein Entschluss zum Medizinstudium von der Lektiire eines Aufsatzes aus-
gelost, den er (filschlich) Goethe zuschrieb. (Anm. 193)

Die Natur fesselt Freud zeitlebens. Wiahrend seines Studiums lernt er,
sie positivistisch zu definieren; das philosophische Interesse an der Natur-
wissenschaft tritt nun hinter der "Zucht zum Empirie" zuriick, (Anm. 194)

56



die sich an darwinistischem Denken orientiert. (Anm. 195) Doch bleibt fiir
Freud 'die Natur' mehrdeutig: Sie ist zugleich anziehendes Geheimnis wie
auch Objekt experimenteller Forschung.

So kommt - auf einer ersten Ebene der Beobachtung und Theoriebildung
- Freuds positivistisch-darwinistisches Naturverstindnis zum Tragen. Es er-
laubt ihm die erstrebte 'vorurteilsfreie' und distanzierte Untersuchung der
seelischen Phianomene. Die Intensitit aber, mit der Freud forscht, verweist
auf eine Faszination, die fiir ihn von jener anderen Dimension der Natur aus-
geht, die das beobachtbare Phdnomen erst hervorbringt.

(2) Bewunderung

Freud fragt nach dem '"'Wesen' der Dinge, nach ihren konstituierenden
Griinden; vergleichbar Spinoza konzipiert er schlielich (wie L. Binswan-
ger formuliert) 'das Sein als Natur'. Diese Natur hat nun freilich nichts mehr
mit jener des Materialismus zu tun; sie ist nur als Grenzbegriff fassbar, un-
erschopfliche Fiille, jenes Geheimnis, das auch Freuds 'Leonardo da Vinct'
anzieht. (Anm. 196) Diese Natur (natura naturans) stellt sich in der Vielfalt
und den Formen des Lebens dar: "Fiir Freud ... gibt es von den untersten Le-
bewesen bis zum Menschen nur ein Leben ... Die Natur oder das Leben wird
bestritten von und zeigt sich in diesen Trieben, Strebungen, 'Absichten' oder
"Tendenzen' (sc. der Psyche)."

Freuds Auseinandersetzung mit der Natur der Naturwissenschaften, seine
Bemiihung um empirische Erkenntnis, begriinden sich von der Faszination
dieser anderen, gleichsam gottlichen Dimension der Natur her: "Wir sind der
Meinung, dass Freud ... der Huldigung der Natur als einem mythischen We-
sen zeitlebens treu geblieben ist ... Die Entdeckungen, die Freud an der Men-
schennatur, an der Natur in Gestalt des Menschen, gemacht hat, entstammen
dieser Scheu, Bewunderung und Begeisterung ..." (Anm. 197)

(3) Beherrschung

Trotz - oder gerade wegen - seiner Bewunderung dieser Natur sucht Freud
nach objektiven Forschungsmethoden und nach verifizierbaren Hypothesen.
Anders als in ihren konkreten Erscheinungen lisst sich die Natur fiir ihn
nicht erfahren. Zudem entspricht es seinem Selbstverstandnis nicht, in einer
passiven Haltung zu verharren. Seinem Verstehensdrang wohnt ein aktives
Element inne: zuzugreifen, zu gestalten, zu beherrschen. Schlielich zeigt
sich die Natur nicht nur als herrliche Meisterin, sie begegnet dem Menschen
auch als die unerbittliche Ananke. Dieser Gestalt kann der Mensch nicht mit
vertrauender Hingabe gegentibertreten, hier muss er sich auseinandersetzen,

57



sich wehren. Und welche andere Waffe gibt es fiir ihn als das (wissenschaft-
liche) Denken, den Versuch, die Realitéit zu verstehen, um sie zu veridndern,
zu unterwerfen?

Die Dialektik der verschiedenen Aspekte der Natur bei Freud geht auch
in sein Menschenbild ein. Insofern der Mensch auch 'Natur' ist, hat er teil
an den verschiedenartigen Dimensionen dieses Begriffs. Daher entspricht es
der Komplexitit seines psychischen Systems, sowohl mit 'mechanistischen’
Verstehensmodellen an ihn heranzugehen, als auch mit metaphorischen, her-
meneutischen. (Anm. 198) Die unterschiedlichen Ansdtze gehdren zusam-
men, sie beleuchten je andere Aspekte der Wirklichkeit. Vielleicht ldsst sich
so die Naturverehrung als der Hintergrund, ihre Erforschung und Bezwin-
gung im Menschen - und um des Menschen willen - aber als die Zielrichtung
der Psychoanalyse begreifen. (Anm. 199)

3. Freuds Grundaussage

Freuds Deutung des Bosen steht im Zusammenhang mit dem skizzierten
Forschungsansatz der Psychoanalyse.

Die tiefenpsychologische Fragestellung entfacht sich am Problem des Bo-
sen, am unverstandlichen menschlichen Leiden, und gelangt tiber die Arbeit
daran zur metapsychologischen Spekulation: Moralisches und physisches
Ubel offenbaren sich als Ausdrucksgestalten der Konfliktstruktur der Psy-
che. Der Konflikt des heutigen Menschen mit sich selbst ist die Folge des
Gegensatzes zwischen individuellen Bediirfnissen und gesellschaftlichen In-
teressen. Hinter dem Bruch zwischen Triebnatur und Kultur steht schlieBlich
der das gesamte organische Leben durchziehende Widerstreit von Eros und
Thanatos.

Ausgehend vom Bosen, versucht Freud so zu den erschreckend-faszinie-
renden Grundkriften des Seienden einerseits, zur Moglichkeit und zum Sinn
gerade menschlichen Lebens anderseits vorzusto3en. Die Konfrontation mit
dem Schlimmen, die Anstrengung, die Wirklichkeit zu verstehen und zu be-
wiltigen, setzt dabei selbst die Kriéfte frei, die zur Verdnderung der unbarm-
herzigen Realitdt erforderlich sind. Indem Freud das Sinnlose (die Tatsache
der Verlorenheit des Menschen im Universum) erkennt und die Determinati-
on begreift, erschliet sich ihm Sinn, und es gelingt ihm, den Ort menschli-
cher Verantwortung und potenzieller Freiheit aufzuzeigen. Damit gehort die
Arbeit am Bosen nicht mehr zu den von Freud verachteten "beklagenswerten
Vergeudungen der menschlichen Denkkraft", (Anm. 200) sondern kann zu
einem Schritt individueller Reifung werden, die gesellschaftliche Humanitét
fordert und den sinnvollen Fortbestand der Menschheit sichert.

58



Il. Die Manifestation des Bosen

1. Der Zugang: Leiden

Im Zusammenhang mit dem Werk Freuds ist es nicht selbstverstindlich,
die Interpretation seiner Deutung des Bosen mit der Uberlegung zu begin-
nen, welche Bedeutung fiir ihn das Leiden (malum physicum) hat. Freilich
war Freud Arzt - und stiel3 so schon von Berufs wegen zuerst auf das psycho-
physische Elend seiner Mitmenschen. Aber Freud hatte nicht deshalb Me-
dizin studiert, um dem Leiden zu begegnen, sondern um die (menschliche)
Natur zu erkennen, (s. 0.); und er war nicht etwa aus einer inneren Berufung
zum Heilen Arzt geworden, sondern weil er als Jude im Wien der Jahrhun-
dertwende keine wissenschaftliche Laufbahn einschlagen konnte. In seiner
'Selbstdarstellung' (1925) bekennt Freud dazu: "Eine besondere Vorliebe fiir
die Stellung und Tétigkeit des Arztes habe ich in jenen Jugendjahren nicht
verspiirt, librigens auch spéter nicht. Eher bewegte mich eine Art von Wiss-
begierde, die sich aber mehr auf menschliche Verhéltnisse als auf natiirliche
Objekte bezog ..." (Anm. 201)

So wird Freud dann Arzt, "aber eigentlich doch eher Psychologe" (Anm.
202): Er sucht nach den Gesetzen der psychischen Erkrankungen, nach den
Zusammenhingen zwischen physischem Leiden und moralischen bzw. reli-
giosen Uberzeugungen, nach dem Zusammenhang zwischen scheinbar un-
bezogenen Symptomen und der Lebensgeschichte des Kranken. Ein langer
Weg des Experimentierens und der Reflexion ist nétig, bis Freud herausfin-
det, dass therapeutische Praxis und theoretisches Erkennen nicht mehr oder
weniger unbezogen nebeneinander herlaufen, sondern dass sich Heilung im
seelischen Bereich gerade durch Verstehen vollziehen kann. Der Wandel
in der Methode der entstehenden Psychoanalyse von der Hypnose zur ka-
thartischen 'talking cure' Breuers (Anm. 203) wies den Weg zur Linderung
bzw. Auflosung der quilenden 'psychogenen' Symptome: Sie verschwanden,
wenn man zu ithrem Ursprung, der traumatischen Situation, zurlickfand. Ge-
rade im Interesse der Therapie wird damit die Forschung zu einer zentralen
Aufgabe. Sie wird in der Analyse vom Analytiker und vom Patienten ge-
meinsam angegangen. Die psychoanalytische Praxis ist das Feld der wissen-
schaftlichen Forschung; und die Theorie wiederum gewinnt ihre Bedeutung
erst in der Therapie.

Diese Verschrankung des Theorie-Praxis-Felds erlaubt es Freud, als Ana-
lytiker am Allerpersonlichsten seiner Patienten, an threm individuellen Lei-
den zu arbeiten und dabei doch sehr grundséatzliche Probleme zu verfolgen.
Umgekehrt formuliert: Gerade dann, wenn er prinzipielle Fragen angehen

59



will, muss er sich dem Konkreten zuwenden. Wie seine eigenen Schwierig-
keiten ihn zur 'Selbstanalyse' zwingen, so wird spéter das Elend seiner Kran-
ken fiir Freud zum Ausgang der Reflexion, zum Ort neuer Einsicht: Am Lei-
den entziindet sich die Erkenntnis. (Anm. 204)

2. Das Zentrum: der Tod

a) Der unbekannte Tod

Wir haben im darstellenden Teil zu zeigen versucht, dass sich unter dem
Zugriff der psychoanalytischen Fragestellung die Grenzen zwischen

der Krankheit (malum physicum) und dem Bdsen (als malum morale)
verwischen. Dies aber nicht deshalb, weil - wie es in weiten Teilen der
christlichen Tradition gedeutet wurde - die Schuld das Leiden verursacht,
sondern weil eine unerfiillbare kulturelle 'moralische’) Forderung im
Individuum den pathogenen Konflikt konstelliert. Gerade dann kann der
Schmerz zum Anstof3 der schlieBlich befreienden Erkenntnis werden. Und
doch bleibt bei der Analyse des physischen Ubels ein Rest, der sich nicht
aus der Spannung zwischen Individuum und Gesellschaft erklaren 14sst.
Mit der Frage nach der Konstitution und dem Wesen des Menschen - nach
dem, was ihn quélt, was er braucht - ist immer auch das Problem seiner
Begrenztheit und korperlichen Vergédnglichkeit angeschnitten. Dies ist

der Kern des psycho-physischen Leidens, der auch mit dem Entwurf der
spaten Trieblehre nicht aufgeldst, sondern von ihr gerade hervorgehoben
wird: der Tod. Im Bereich des Erlebens korrespondiert ihm die Erfahrung
des Zerrissenseins, der inneren Gebrochenheit des Menschen. Die
freudsche Theorie bemiiht sich zuerst, jene Seite der Entsprechung
aufzuhellen, welche die innerpsychische Dynamik betrifft. Hier gilt:

Was im Bewusstsein als 'Todesangst' auftritt, ist in den meisten Fillen

ein Symptom fiir einen angstbesetzten Konflikt, das psychoanalytisch
dechiffriert werden kann. Dass der Konflikt gerade in dieser Form
erscheint, hat dabei sehr wohl seine Berechtigung: Es handelt sich fiir die
Psyche ja um eine tatsdchliche Bedrohung, um einen Energieverlust, der
thre Existenzfahigkeit gefahrdet. Eine Verdnderung in der psychischen
Okonomie kann als Todessituation erfahren werden. In den tiefen Schichten
des Unbewussten gibt es keine scharfe Trennung zwischen seelischem und

60



korperlichem Untergang, wie auch das - vollig abhéngige - kleine Kind
stirbt, wenn ihm die notwendige Zuwendung verweigert wird.

Ist der endgiiltige eigene Tod dann iiberhaupt erfahrbar? Gibt es anderes
als eine analoge bzw. nur intellektuelle Vorwegnahme des eigenen Sterbens?
Mit Verweis auf die Struktur des Unbewussten zweifelt Freud daran: Das
Unbewusste ist zeitlos, in thm "ist nichts vorhanden, was unserem Begriff
der Lebensvernichtung Inhalt geben kann". (Anm. 205) Im Grunde seines
Herzens glaubt jeder Mensch an seine eigene Unsterblichkeit.

So bleibt der Tod "ein abstrakter Begriff von negativem Inhalt" (Anm.
206); wo scheinbar der Tod gefiirchtet wird, enthiillt die Analyse eine nicht
verarbeitete Lebensangst - so die Verlassensangst des Depressiven, die Kas-
trationsangst des im Odipuskomplex Befangenen.

Gibt es liberhaupt ein urspriingliches Fragen des Gesunden nach dem
Tod und seiner Bedeutung bzw. nach den Fundamenten des Lebens? Zeich-
net sich nicht gerade dadurch das ,normale' Leben aus, dass es eben nicht
nach seinen Grenzen fragt? Freud, der im Alter - erschopft durch pausenlo-
se Schmerzen - selbst unter depressiven Verstimmungen litt, konstatiert: "In
dem Moment, da man nach Sinn und Wert des Lebens fragt, ist man krank,
denn beides gibt es ja in objektiver Weise nicht; man hat nur eingestanden,
dass man einen Vorrat von unbefriedigter Libido hat, und irgendetwas ande-

res muss damit vorgefallen sein, eine Art Girung, die zu Trauer und Depres-
sion fiihrt ..." (Anm. 207)

So scheint es, als ob der Tod in der Psychoanalyse nicht mehr als ein
Grenzphdnomen wire, "undeutbares, axiomatisches Element" (Anm. 208),
von dem sie sich abstofit, indem sie scheinbar auf ihn verweisende Zeichen
und Symptome nach ihrer Lebensbedeutung befragt.

In diesem Vorgehen offenbart sich die eigentlimliche Situation der psy-
cho-analytischen Arbeit: Das Unbewusste ist dem Bewusstsein seiner Struk-
tur und seinem Inhalt nach absolut fremd - und doch ist es nur iiber das Be-
wusstsein anzusprechen; es ist ein Fremdkorper im Bewusstsein, aber doch
vom Ich als Fremdkorper erfassbar.

Diese Fremdheit und zugleich Nidhe des Unbewussten mag Freuds Unsi-
cherheit beziiglich der Einordnung der Todesangst mitbedingen. Ist die To-
desangst, die "der Psychoanalyse ein schweres Problem auf{(gibt)", wirklich
normalerweise nichts anderes als eine verhiillende "Verarbeitung der Kastra-
tionsangst"? (Anm. 209) Wire es nicht auch denkbar, dass das Unbewusste -
in Ermangelung eigener Ausdrucksweisen - sich der Darstellungsformen des
Bewusstseins bedienen muss, um seine spezifischen Inhalte ,zu Wort' kom-

61



men zu lassen? So konnte es sein, dass die im Bewusstsein auftauchenden
Bilder und Angste {iberdeterminiert sind und dass sich in der neurotischen
Angst und ihren Symptomen die reale maligne Situation des Menschen dar-
stellt.

b) Der gegenwartige Tod
Freud hélt daran fest, dass Todesangst und neurotische Angst sich nicht

decken. Daher ist auch "der volltonende Satz: jede Angst sei eigentlich To-
desangst" abzulehnen. (Anm. 210)

Doch ist jede Angst doppelbodig; jede ist mitbedingt durch die urspriing-
liche, in der Struktur des Unbewussten verankerte Grundsituation des Men-
schen: Mit einer unmenschlichen Realitdt konfrontiert zu sein, unstillbare
Bediirfnisse zu haben, ein Leben zu leben, dessen Sehnsucht nach grenzen-
losem Gliick vom Schicksal des Sterbenmiissens beantwortet wird. Dieser
Problematik sind wir - nach Freud - noch genauso ausgeliefert wie unse-
re Ahnen: " ... auf kaum einem anderen Gebiete hat sich unser Denken und
Fiihlen seit Urzeiten so wenig verdndert, ... wie in unserer Beziehung zum
Tode. Zwei Momente geben fiir diesen Stillstand gute Auskunft: Die Stirke
unserer urspriinglichen Gefiihlsreaktionen und die Unsicherheit unserer wis-
senschaftlichen Erkenntnisse ..."

Derselbe Mensch also, dessen Unbewusstes "so wenig Raum wie vormals
fiir die Vorstellung der eigenen Sterblichkeit" hat (Anm. 211) und der den
Tod so sehr verdringt, dass selbst scheinbare Hinweise darauf - wie die *To-
desangst' - Symptome eines anderen Sachverhalts sein konnen, stof3t doch
immer wieder und unvermeidlich auf die Zeichen des Todes - bei sich selbst,
in seiner eigenen Hinfalligkeit, vor allem aber beim Mitmenschen. Was Ver-
ginglichkeit bedeutet, grabt sich thm schmerzlich erst beim Tod geliebter
Personen ein. Am Tod des anderen erlebt der Mensch die Wahrheit seiner ei-
genen Existenz: die Unerbittlichkeit der Ananke. Hier stof3t das selbstherr-
liche Ich auf seine Schranke, die unveridnderliche Natur. Aber auch dadurch
muss der Unsterblichkeitswahn nicht verschwinden. Freud erfuhr am eige-
nen Leib, dass erst die durch Jahre fortgesetzte Konfrontation mit dem Reali-
tatsprinzip zur Einsicht zwingt, dass das menschliche Leben unter der Dikta-
tur unbeeinflussbarer Krifte steht. (Anm. 212) Vielleicht riihren daher auch
viele der groflen Verstindnisbarrieren unter den Menschen. Die letzte Ein-
sicht ist schwer, und es braucht lange, sie zu lernen:",Jung' und ,Alt' schei-
nen mir die groflten Gegensatze, deren das menschliche Seelenleben fiahig
ist, und ein Verstehen zwischen den Reprisentanten beider ausgeschlossen
... (Anm. 213)

62



Mit dem Tod des anderen bricht die Harte der Realitét in den Erlebnisbe-
reich des Menschen ein. Vielleicht ist er die erste Erfahrung des Menschen
als Menschen: Das Erschrecken dariiber, dass er nicht mehr fraglos in die
Natur einbegriffen ist.

Nun dndert sich alles. Der Mensch versucht, den Tod - und damit die Ge-
setze der Natur- zu entritseln, um sie vielleicht zu beeinflussen und sich 1h-
nen zu entziehen: "Die erste theoretische Leistung des Menschen ... wiirde
also aus derselben Quelle entspringen wie die ersten sittlichen Beschrankun-
gen, denen er sich unterwirft ... Wenn es wirklich die Situation des Uberle-
benden gegen den Toten war, die den primitiven Menschen zuerst nachdenk-
lich machte, ... so wéren diese Kulturschopfungen eine erste Anerkennung
der Ananke, die sich dem menschlichen Narzissmus widersetzt. Der Primi-
tive wiirde sich vor der Ubermacht des Todes beugen mit derselben Geste,
durch die er diesen zu verleugnen scheint." (Anm. 214) Und wie die 'primiti-
ve', so hat auch die moderne Gesellschaft ihre Mechanismen entwickelt, den
Tod gleichzeitig anzuerkennen und zu verleugnen, seine Herrschaft zu pro-
klamieren, gerade indem sie ihn verdrdangt. (Anm. 215)

Die kulturell selbstverstdndlichen Abwehrmechanismen erlauben es dem
Gesunden, die Briicke der "Normalitit' iiber den Abgrund der Todeserfahrung
zu schlagen. Fiir den Neurotiker ist sie briichig geworden. In den vielféltigen
Weisen des pathogenen psychischen Konflikts drangt sich ihm die Fragwiir-
digkeit des alltéiglichen Lebensentwurfs auf; seine Angste stellen exempla-
risch die Risse in der menschlichen Existenz dar, die Un-Menschlichkeit der
Kultur bzw. die innere Paradoxie des kulturschaffenden Menschen.

c) Der Tod als Rahmen und Grenze der Psychoanalyse

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung wird wie die neurotische
Angst aus der Gefiihlserschiitterung angesichts des Todes (des anderen) ge-
boren. Gilt das auch fiir die Psychoanalyse Freuds?

Welch tiberragende Bedeutung die eigene todliche Krankheit fiir Freud
einnahm, hat Max Schur, sein langjdhriger Hausarzt, herausgestellt. Aber
Freud versucht zugleich, sein Problem aus dem nur personlichen Kontext zu
16sen und allgemein giiltig zu bearbeiten: "Bis zu seinem letzten Augenblick
rang Freud mit diesem Problem des Jenseits, des Sinns des Todes, der Not-
wendigkeit zu sterben und des Wunsches zu leben - sowohl als theoretisches
psychologisches Konzept, als auch als individuelles Schicksal jedes Men-
schen." (Anm. 216)

63



In gewisser Weise ist somit der Tod tatsdchlich der Schliissel zum Ver-
standnis Freuds und der Psychoanalyse. Er ist zum einen das Grenzphéno-
men der Analyse, das selbst nicht mehr in den Blick kommt (s. 0.) aber er ist
auch der Rahmen, von dem sie bestimmt wird, und innerhalb dessen sie sich
abspielt. Er ist das Faktum, von dem menschliches Leben und Denken aus-
gehen, und vor dem sie wieder Halt machen miissen. Die Tatsache des Todes
ist selbst nicht mehr zugéinglich; seine 'Notwendigkeit' besteht fiir Freud in
seiner Unverstandlichkeit; sie ist nicht einsehbar, muss aber hingenommen
werden. In diesem Sinn schreibt Freud an Marie Bonaparte: "Mein altes Vor-
urteil, dass Krankheit tiberfliissig ist - die Notwendigkeit des Todes sehe ich
ein - verstirkt sich immer mehr." (Anm. 217)

Dieses Zitat zeigt aber auch die Grenze dessen an, was Freud als unabén-
derlich hinzunehmen bereit war: Was der Therapeut tun kann, ist nicht mehr,
aber auch nicht weniger als die Verdnderung des 'tiberfliissigen' - des indivi-
duell arrangierten und / oder des gesellschaftlich zugefiigten - Leidens.

Ob der ungeheure Aufwand einer Analyse bei der erwédhnten leidvollen
Grundsituation des Kulturmenschen sich rechtfertigen ldsst, vermag Freud
dabei selbst nicht eindeutig zu beantworten: " ... soll man wirklich gerade der
Ausrottung der Neurosen so schwere Opfer bringen, wenn doch die Welt voll
ist von anderem unabwendbarem Elend?" (Anm. 218)

Vollkommene Harmonie und Gliick konnen kein Lebensziel sein, weil die
Ananke nicht umkehrbar ist. (Anm. 219) Die Analyse kann Leiden und Tod
nicht abschaffen, sie kann aber die Fahigkeiten entwickeln, sie zu ertragen.
So wendet Freud in einem imaginierten Dialog gegen einen zweifelnden
Kranken ein: "Sie werden sich iiberzeugen, dass viel damit gewonnen ist,
wenn es uns gelingt, Ihr hysterisches Elend in gemeines Ubel zu verwandeln.
Gegen das letztere werden Sie sich mit einem wiedergenesenen Seelenleben
besser zur Wehr setzen konnen." (Anm. 220)

Das "liberfliissige' Leiden ist es, das die Menschen daran hindert, das 'not-
wendige' zu bewdltigen. Wer aber verstanden hat, dass korperliche Krank-
heit, Neurose oder ein scheinbar von auflen zustoBendes schlimmes Ge-
schick (ein Unfall, eine ungliickliche Ehe) Ausdrucksformen eines zugrunde
liegenden quélenden Konflikts sind, der kann diesen selbst bearbeiten oder,
wenn er unveranderlich ist wie das Todesschicksal, ihn hinnehmen.

Gelingt es ihm, sich mit der menschlichen Grundsituation abzufinden -
dass die tiefsten Bediirfnisse nicht erfiillbar sind, dass es vielmehr immer
Verzicht, Trennung, Tod geben wird - erst dann wird er vielleicht frei, sich
dem Leben, dessen Aufgaben und Freuden zuzuwenden.

64



lll. Der Grund des Bosen

Ist der Tod in der geschilderten Weise Rahmen und Priifstein der Psycho-
analyse, so hat Freud selbst doch wenig darauf reflektiert, was dieser Sach-
verhalt fiir seine eigene Theorie bedeutet. Allerdings beschiftigt sich sein
Alterswerk zum groflen Teil damit, wie das verborgene und doch allgegen-
wirtige Wirken von Thanatos, dem Gegenspieler der erotischen Triebe und
dem Grund der Aggression, systematisch begriffen werden konnte. Metapsy-
chologische Uberlegungen nehmen zu.

Noch eine andere Frage, die Freud sein Leben lang beschiftigt, greift ein-
deutig liber den empirischen Forschungsbereich hinaus: die nach Bedeutung
und Berechtigung von Religion und Moral.

Ihre Abwandlung und Riickwendung auf das vorliegende Thema miisste
lauten: Warum fragen wir Menschen tiberhaupt nach dem Bosen als ,Bosen'?
Warum konnen wir nicht - wie es dem Tier moglich scheint - wenn nicht
klaglos, so doch fraglos uns in unser Schicksal fiigen, unser Leben erleben?
Héngt vielleicht das Wesentliche des Problems des Bosen mit der Antwort
auf diese Frage zusammen?

Auf den ersten Blick scheint es, als ob Freud die Radikalitat der genannten
Frage nicht ernst nehme. Seine kultur- und gesellschaftskritische Antwort
verlagert die Frage vorerst nur, anstatt sie zu losen.

1. Die Zweideutigkeit der Zivilisation

a) Historischer Bezug: J. -J. Rousseau

Freuds Kulturkritik steht sachlich jener von Rousseau nahe. (Anm. 221)
Fiir Rousseau stand es - wie spiter flir Freud - fest, dass die natiirlichen In-
teressen der Individuen nicht mit jenen der Kultur zu vereinbaren sind. Zwi-
schen den Bediirfnissen der Menschen und den Anforderungen der Zivili-
sation, die sie doch selbst entwickelt haben, ist ein Spalt aufgerissen. Wenn
das Menschengeschlecht sinnvoll weiterleben will, muss es seine Lebens-
ziele und -formen grundlegend dndern und zu seinem inneren, eingeschaffe-
nen Gesetz, ,seiner Natur', zuriickkehren. Nach Rousseau ist es notwendige
Eigenart der Zivilisation, dass in ihr ,die Sitten' entarten, da ihr Fortschritt
die eher schlechten Seiten der Menschen zu entwickeln zwingt. Je mehr da-
mit ein Mensch als Biirger leistet, desto mehr sinkt sein menschliches Ni-
veau. (Anm. 222) Die Zivilisation verzerrt und vergewaltigt nach Rousseaus
Ansicht das menschliche Wesen: "Unsere ganze Weisheit besteht in knech-
tischen Vorurteilen. Alle unsere Gewohnheiten sind Abhingigkeiten, Ein-
schrinkung und Zwang. Der biirgerliche Mensch wird in der Sklaverei ge-

65



boren, lebt und stirbt darin ... Solange er das menschliche Antlitz trigt, ist er
durch unsere Einrichtungen gebunden ..." (Anm. 223)

Deshalb ist es notig, zur Natur zuriickzukehren, d. h. sich zu 16sen von
den selbstgeziichteten schidlichen Normen, Werten, Institutionen und wie-
der hinzuhoren auf das Urspriingliche im Menschen, auf das, was er braucht
und was thm eigentiimlich ist.

b) Die unnaturliche Kultur bei Freud

Dass die Gesellschaft, die eine Einrichtung der Menschen ist, den Indivi-
duen die Lebensmoglichkeiten beschneidet, sieht auch Freud. Die Verzichts-
forderungen sind ins Unertragliche gestiegen. Aufgabe des Gesellschafts-
kritikers ist es, die iiberdimensionierten Ideale des Normalmenschen (bzw.
seines Uberich) zu entlarven als nur scheinbare Werte, als kiinstliche Verfei-
nerungen, die nur noch wenig mit seinen wirklichen menschlichen Anliegen
und sittlichen Notwendigkeiten zu tun haben.

Wie fiir Rousseau, so dient auch fiir Freud ,die Natur des Menschen', die
es wieder mehr zu beriicksichtigen gilt, als regulative Idee, als Gegenmodell
zum herrschenden Zustand, dem die Legitimation verweigert wird. Auch
Freuds Betonung der biologischen und psychologischen Determiniertheit
des Menschen, der unverianderlichen Triebstruktur, ist - aus humanistischen
Motiven - polemisch gefasst.

Rousseaus Vertrauen in eine gute Schopfung kann sich Freud allerdings so
nicht anschlieBen. Seiner Einsicht nach ist auch die urspriingliche Natur des
Menschen schon gebrochen; die Ubereinstimmung einer (gelduterten) Kul-
tur mit den menschlichen Grundbediirfnissen kann sich Freud nicht vorstel-
len, wenn er auch eine grundsitzliche Verdnderung der Krifteverhdltnisse
nicht ausschliefit. (Anm. 224)

c) Das Modell Marcuses

Die Spannung zwischen dieser Hoffnung auf mégliche Verédnderung und
der pessimistischen Resignation, die sich auch in Freuds Werk findet, erlaubt
unterschiedliche Interpretationen.

In neuerer Zeit hat Herbert Marcuse versucht, in bewusster Weiterfiih-
rung der freudschen Kulturkritik die Méglichkeit einer Versohnung von Na-
tur und Kultur zu entwerfen. Ausgehend von der Unterscheidung zwischen
notwendigem und zusétzlichem Triebverzicht in und zu Gunsten der Kultur
postuliert Marcuse, dass das heutige Stadium der zivilisatorischen Entwick-
lung die Authebung der 'zusitzlichen' Repression gestatten konnte. Die so

66



befreite Libido konnte dann entsprechend dem spiten Aggressionsmodell
Freuds auch destruktive Energie binden. Dann wire die Kluft zwischen Na-
tur und Kultur von beiden Seiten verringert: "Das Schicksal der Destrudo
(oder ,Energie' der Destruktionstriebe) hiangt von dem der Libido ab. Infol-
gedessen muss eine qualitative Verdnderung in der Entwicklung der Sexu-
alitdt notwendigerweise die Manifestation des Todestriebes dndern." (Anm.
225) Soweit konnte Freud sicher ohne weiteres zustimmen. Es liegt wohl
auch in der Konsequenz seines Ansatzes, wenn Marcuse sich mit dieser Ver-
dnderung von Eros und Destrudo weiter befasst: "Ist das Ziel des Todestrie-
bes nicht die Beendigung des Lebens, sondern das Ende des Leides - das
Fehlen von Spannung - dann ist, paradoxerweise, im Sinne des Triebs der
Konflikt zwischen Leben und Tod um so geringer, je mehr sich das Leben
dem Zustand der Befriedigung ndhert ... Die 'konservative Natur' der Triebe
kidme in einer erfiillten Gegenwart zur Ruhe. Der Tod horte auf, ein Triebziel
zu sein." (Anm. 226)

Nach Marcuse miisste es also moglich sein, die beiden Gegenspieler Eros
und Thanatos einander anzundhern. Wenn der Todestrieb an Energie ver-
liert, kann auch mehr Kraft dem Leben zugewendet werden, der giinstigen
Beeinflussung der Realitdt. Der Tod verliert dann an Bedeutung, weil ein
erfiilltes Leben eben leichter sterben ldsst und weil die zusétzliche neuroti-
sche Angst, die sich iiber die Todesangst lagert, wegfallen kann. Die Zwei-
deutigkeit der Theorie Freuds wire so geglattet. Damit verliert Marcuse aber
auch die grundlegende anthropologische Problematik aus dem Blickfeld, die
fiir Freud im Bild des Todes aufscheint: die Erfahrung der Unerfiillbarkeit
menschlicher Hoffnung, der Unvereinbarkeit von Wunsch und Pflicht, Trieb
und Norm.

Marcuse mochte Mut machen: "Die Unvermeidlichkeit des Todes wider-
legt nicht die Mdglichkeit einer schlielichen Befreiung." (Anm. 227) Von
Freud her muss dieser Satz aber auch umgekehrt gelesen werden: Die Be-
fretung vom unsinnigen Tod widerlegt nicht seine grundsétzliche Unver-
meidlichkeit. SchlieBlich ist die Wurzel des Ubels, an dem Menschen lei-
den, fiir Freud nicht mehr gesellschaftlicher Art; daher kann die - auch nach
Freuds Meinung unerlédssliche - Gesellschaftsreform die Not zwar lindern,
aber nicht wenden.

67



2. Die Zweideutigkeit der Vergesellschaftung

Das Argernis an der konkreten Gesellschaft ist fiir Freud Ansto und Aus-
gangspunkt fiir grundsitzliche Betrachtungen: Muss die Gesellschaft repres-
siv sein? Und muss Gesellschaft iiberhaupt sein? Kann es (menschliche)
,Natur' ohne Kultur geben?

a) Historischer Bezug: Thomas Hobbes

Die kritische Frage nach der Notwendigkeit der Gesellschaft stellte auch
Thomas Hobbes. (Anm. 228) Er zweifelte nicht daran, dass die Menschen
sich in dieser Form zusammentun mussten, um ein friedliches Leben we-
nigstens anndhernd zu ermoglichen.

Seine "Anthropologie der Kulturfeindlichkeit" (Anm. 229) geht von dem
Grundsatz aus, "dass der Sinn der Menschen von Natur so beschaffen ist,
dass wenn die Furcht von einer iiber alle bestehenden Macht sie nicht zu-
rickhielte, sie einander misstrauen und einander fiirchten wiirden". Daher
geben die Menschen gemeinschaftlich durch Vertrag das (urspriinglich je-
dem zustehende) Gewaltrecht, das Recht des Stirkeren, an den Staat ab. Sie
sehen ein, dass sich der ,Naturzustand', in dem sich alle aus Machtgier bzw.
Ubermut Schaden zufiigen konnen, nicht durchhalten lisst, dass vielmehr
"der Zustand der Menschen aul3erhalb der biirgerlichen Gesellschaft ... nur
der Krieg aller gegen alle ist". Vergesellschaftung ist somit notwendig fiir
das Uberleben der Menschheit. Doch ist das Zusammenleben miihsam und
leidvoll, denn der an die Kultur angepasste Mensch muss erst langsam her-
angeziichtet werden. (Anm. 230)

b) Die unnatiirliche Kultur bei Freud

Fiir Freud 1st wie fiir Hobbes gesellschaftlicher Zwang gegeniiber dem In-
dividuum notwendig fiir die Errichtung einer sozialen Ordnung. Durch den
,Gesellschaftsvertrag', den erneuten Zusammenschluss des Briiderclans der
Urhorde, schiitzen die Menschen sich vor ihren eigenen asozialen Strebun-
gen. Es bleibt ithnen kein anderer Weg als die Selbst-Unterdriickung. Was
auch fiir Freud noch offen bleibt und "ein gut Teil des Ringens" der Mensch-
heit ausmacht, ist die "Aufgabe, einen zweckmiBigen, d. h. begliickenden
Ausgleich zwischen diesen individuellen und den kulturellen Massenansprii-
chen zu finden". (Anm. 231)

Ob dieser Ausgleich moglich ist, entscheidet Freud nicht eindeutig. Er be-
stéatigt allerdings, dass er bis zu einem gewissen Grade in der Geschichte ge-
leistet worden ist. Denn die Kultur ist doppelgesichtig. Fiir den Verzicht, den
sie fordert, gewihrt sie viel: Sie trostet den Menschen tiber seine vielfaltigen

68



Leiden hinweg (am reinsten flir Freud in der Kunst, am auffilligsten in der
Religion), sie verleiht ihm Schutz gegentiber der AuBBenwelt; sie ermdglicht
ithm befriedigende Beziehungen zu den Mitmenschen. Gerade an dem letz-
ten Punkt - den sozialen Beziehungen - bricht aber fiir Freud die Ambivalenz
der Kultur, d. i. die Zweideutigkeit des Kulturmenschen, auf. Hobbes konn-
te Positives und Negatives noch trennen: "Nun sind sicher beide Sétze wahr:
Der Mensch ist ein Gott fiir den Menschen; und: Der Mensch ist ein Wolf
fiir den Menschen. Jener, wenn man die Biirger untereinander, dieser, wenn
man die Staaten untereinander vergleicht ..." (Anm. 232) Freud erkennt die-
se Trennung als Projektion: Dass die Menschen fiir ihre ,Feinde' in anderen
Staaten zu ,Wolfen' werden konnen, zeigt eben, dass sie ihre aggressiven Ei-
genschaften in der Kultur nur verdringt, nicht bezwungen haben. Neben die-
ser Einsicht verliert der erste Satz fiir Freud an Gewicht; er zitiert nur mehr
den Zweiten: "Homo homini lupus; wer hat nach allen Erfahrungen des Le-
bens und der Geschichte den Mut, diesen Satz zu bestreiten?" (Anm. 233)

Alle Reformbestrebungen in der Gesellschaft konnen nichts ausrichten,
wenn der Mensch im Grund seines Wesens unzahmbarer Wolf ist.

c) Ideologiekritische Ruckfragen an Freuds Theorie

Inwieweit sind Freuds Thesen zu Natur und Kultur zeitbedingt? Dass
Freud, der ein eifriger Leser war, liber seine Lektiire von der Romanpsycho-
logie seiner Zeit (Ibsen) und der weitverbreiteten antiakademischen Philo-
sophie (Schopenhauer) beeinflusst war, ist mehrfach nachgewiesen worden.
(Anm. 234) Marxistisch bestimmte Autoren versuchen, seine Theorien im
Zusammenhang mit der gesellschaftlichen Situation des frithen 20. Jahrhun-
derts zu interpretieren. Was er innerhalb der Psyche an Spannungen zu er-
kennen glaubte, erscheint dann als die Widerspiegelung unheilvoller Briiche
und Missstdnde in der Gesellschaft.

So bestimmt etwa Adorno das "Verhiltnis von Psychoanalyse und Gesell-
schaftskritik" dahingehend, dass die Psychoanalyse unerkannt die "monado-
logische Struktur der Gesellschaft" darstellt: "Dass Freud den Mythos von
der organischen Struktur der Psyche zerstort hat, zahlt zu seinen grof3ten Ver-
diensten. Er hat dadurch vom Wesen der gesellschaftlichen Verstimmelung
mehr erkannt, als irgendein direkter Parallelismus von Charakter und sozia-
len Einfliissen es konnte." (Anm. 235)

Die freudsche Begrifflichkeit und Systematik vermag nach dieser Ansicht
dem Kritiker das Instrument zu liefern, mit dessen Hilfe der falsche gesell-
schaftliche Schein entlarvt werden kann. Gleichzeitig bietet sie sich aber
auch als Anschauungsmaterial verzerrter Selbstwahrnehmung dar, das selbst

69



wieder durchschaut werden muss. Fiir Adorno besteht damit die Gréfe und
die Grenze der Psychoanalyse darin, dass sie Widerspriiche aufzeigt, deren
Bedeutung sie nicht erkennt, sondern die sie in ihrer eigenen Theorie abbil-
det: "Die zerteilte freudsche Psyche demonstriert eine Realitdt, in der die
Menschen tatsidchlich atomisiert und durch eine uniiberbriickbare Kluft von-
einander getrennt sind."

Freud bleibt fiir Adorno ein "radikaler biirgerlicher Denker", (Anm. 236)
der zwar nach den Wurzeln des Ubels sucht, aber nicht am richtigen Ort.
Seine Schwiche liegt darin, dass er anthropologische und ontologische Fol-
gerungen zieht, ohne die sozio-6konomische Wirklichkeit (die Dynamik der
kapitalistischen Klassengemeinschaft) systematisch bearbeitet zu haben.
(Anm. 237) Ebenfalls von der geschichtlichen Situation Freuds ausgehend,
stellen die beiden Autoren W. Lepenies und H. Nolte einen Zusammenhang
her zwischen der Trieblehre Freuds und der (ihm selbstverstindlichen) Wirt-
schaftslehre seiner Zeit: "Die Konzeption des Ich- oder Selbsterhaltungs-
triebs bestétigt das Menschenbild der liberalistischen Gesellschafts- und
Wirtschaftsauffassung, wie es sich als Reflex der privatwirtschaftlich orga-
nisierten, auf dem Prinzip der freien Konkurrenz beruhenden biirgerlich-ka-
pitalistischen Gesellschaft entwickelt hat ..." (Anm. 238)

Was hier fiir das frithe Stadium der Libidotheorie festgestellt wird, vor al-
lem fiir deren Aussagen zur Aggressivitit, lasst sich eindeutiger noch fiir den
Odipuskomplex auswerten. In dessen Definition geht tatsichlich die Idee
des Privateigentums ein: Das Kind richtet seine Zuneigung auf den gegen-
geschlechtlichen Elternteil, im 'vollstindigen' Odipuskomplex auch auf den
gleichgeschlechtlichen. Angst und Konflikt - die Kréfte, die schlieBlich das
Uberich aufbauen werden - entstehen aber nur sekundir aus dem Inhalt die-
ser Liebesstrebung. Nicht die sexuelle Liebe zur Mutter / zum Vater als sol-
che muss verdriangt bzw. zerstort werden, sondern deren AusschlieBlichkeit.
(Anm. 239) Wenn Freud sich solche Liebe nicht ohne 'Monopolstellung' der
Partner vorstellen kann, so zeigt sich darin, wie sehr geltende Uberzeugun-
gen die Gestalt seiner Theorie mitbestimmen.

Freud hitte die genannten Bezugslinien zwischen seinem Ansatz und sei-
ner Situation kaum bestritten, deren Bedeutung fiir den Inhalt seiner Theorie
aber relativiert. Im Bereich von Natur und Kultur bestimmt er das Verhéltnis
von Ursache und Folge umgekehrt wie die marxistisch orientierten Denker:
Liegt nicht die psychische Struktur den gesellschaftlichen Verhéltnissen zu
Grunde? Sind die gesellschaftlichen Widerspriiche nicht Fortsetzungen der
innerpsychischen Bruchlinien? Konnte es kollektive Gewalttat geben ohne
individuelle Aggressivitdt? Was sagt seine Kultur iiber den Menschen aus?

70



3. Die maligne Situation des Menschen

a) Seine Differenziertheit: Mensch und Tier

Die Ursache der Spannung zwischen Natur und Kultur liegt fiir Freud in
der Konfliktstruktur der Psyche, in ihrer Differenzierung in die drei gegen-
sitzlichen Instanzen von Es, Ich und Uberich. Ist nun diese Aufteilung des
psychischen Apparats flir Freud mehr als nur historisch, zufillig, ist sie not-
wendig? Was unterscheidet den leidenden Menschen vom leidenden, fraglo-
sen Tier?

Das Verhiltnis von Mensch und Tier beschéftigt Freud haufig; obwohl er
hier mehr Fragen als Antworten sieht und befiirchtet, dass das nur Spekula-
tionen sind, "die uns von unserer niachsten Aufgabe ablenken". (Anm. 240)
Inhaltlich lehnt sich Freud an Darwin an, wenn er polemisch die Besonder-
heit des Menschen gegentiber dem Tier bestreitet. Eine scharfe Grenzlinie
zwischen Mensch und Tier gibt es nicht - eine Einsicht, die - als "biologische
Krankung" - vor allem den "Hochmut des Kulturmenschen" treffen muss:
"Der Mensch ist nichts anderes und nichts Besseres als die Tiere ... Seine
spateren Erwerbungen vermochten es nicht, die Zeugnisse der Gleichwertig-
keit zu verwischen, die in seinem Korperbau wie in seinen seelischen Anla-
gen gegeben sind." (Anm. 241)

Da auch das Tier der Ananke ausgeliefert ist und sich anpassen muss, ist
anzunehmen, dass seine Psyche zwar einfacher, aber doch dhnlich wie die
des Menschen differenziert ist, dass es Ich-Krifte (Wahrnehmung, Erinne-
rung, eine Form von Bewusstsein) ausgebildet hat." (Anm. 242)

Und doch schaffen die genannten 'spédteren Erwerbungen' des Menschen
eine ungeheure Distanz zwischen ihm und dem Tier. Das Tier erscheint ihm
als das Bild jener Harmonie, die er ersehnt, und die ihm versagt bleibt: "Zu-
neigung ohne Ambivalenz, die Vereinfachung des Lebens, von dem schwer
ertraglichen Konflikt befreit, die Schonheit einer in sich vollendeten Exis-
tenz." (Anm. 243)

Freilich wissen wir nicht, ob nicht einige unter den Tiergattungen, deren
sinnvoll-geordnetes Zusammenleben wir bewundern, "Jahrtausende gerun-
gen" haben, "bis sie jene stattlichen Institutionen, jene Verteilung der Funk-
tionen, jene Einschrankung der Individuen gefunden haben, die wir heute bei
thnen bewundern ..." (Anm. 244)

Welche Spannungen aber auch immer bestanden haben mogen, sie sind
nun bei den Tieren zu einem gewissen Ausgleich gekommen. Die mensch-
liche Entwicklung dagegen wurde weitergetrieben und fand bisher keinen

71



entspannten Abschluss. Mehr oder weniger notgedrungen entstanden auf der
Basis der Distanzierungsfahigkeit Denken und Selbstreflexion (Anm. 245);
der Abstand zwischen Mensch und Tier ist nun uniiberbriickbar. (Anm. 246)
Im Gegensatz zum Gattungswesen Tier hat sich in der menschlichen Psyche
ein individueller Ich-Anteil herausdifferenziert. Das hei3t in Freuds Formu-
lierung: " ... dass die Sexualtriebe in Zwist mit den Erhaltungstrieben gera-
ten" sind, "oder biologisch - wenn auch ungenauer ausgedriickt -, dass die
eine Position des Ichs als selbststindiges Einzelwesen mit der anderen als
Glied einer Generationsreihe in Widerstreit tritt".

Mit dieser "Ausbildung eines reich gegliederten Seelenlebens" hat der
Mensch im Unterschied zum Tier sowohl den moglicherweise pathogenen
Konflikt, die Fahigkeit zur Neurose, erworben, wie seine kulturschopferi-
sche Begabung. Seine Psyche hat die Ich/Uberich/Stufe entwickelt, welche
sowohl die Verdrangung als auch die Sublimierung ermdéglicht, die Basis der
Individualitit. (Anm. 247)

Freuds Betrachtungsweise verhilft aber nicht zu einer Begriindung, nur zu
einer Beschreibung des Unterschieds zwischen Mensch und Tier. Nicht die
Tatsache des Uberichs, die noch erklirbar ist, (Anm. 248) sondern die spe-
zifischen Fihigkeiten des Ich zur Distanzierung und zur Sprache machen
den Menschen aus. Deshalb ist das Uberleben dieses gespaltenen Wesens
Mensch auch fiir die darwinistisch-biologische Betrachtung nicht verstind-
lich; (Anm. 249) auch kann sie seine Eigenart nicht vollig erhellen.

Die psychologisch-biologische Betrachtungsweise kann die Wurzel des
Ubels im Menschen nicht finden. An dieser Stelle unserer Uberlegungen
miissen sich daher zwei Gedankenlinien trennen:

- Die eine sucht weiter nach der Begriindung des Konflikts im Menschen;
sie fithrt in die Eros-Thanatos Debatte.

- Die andere nimmt die Tatsache des geistbestimmten (freien) Ich hin und
entwirft die Folgerungen daraus; sie fiihrt in die ethische Debatte. Beide Li-
nien sind in Freuds Werk angelegt; zusammen machen sie das aus, was wir
'seinen Mythos' nennen.

b) Seine Zerrissenheit: Eros wider Thanatos

Woher riihrt also die innere Zerrissenheit des Menschen? Freud kann
nicht bei der Beschreibung des Konflikts stehen bleiben. In seiner Spétpha-
se fundiert er seine bisherige Theorie mit der metapsychologischen Annah-
me des Todestriebs, der dem Eros entgegensteht. Eros ist nicht riickgewen-
det, er ist der grof3e, immer neue Aufbruch; einmal angestof3en, strebt er zu

72



immer dichterer Verbindung des Lebendigen. (Anm. 250) So ist es auch die
,iberstarke Entwicklung' der Libido im Menschen, (Anm. 251) die dessen
hochkomplexe psychische Organisation hervorbringt. Thre Differenziert-
heit macht sie nicht nur labiler, sondern auch leistungsfahiger, lebenstéhi-
ger. Grund genug, dass Thanatos aktiviert wird, der Ent-Spannung will, die
Ruhe des Todes. (Anm. 252) Thanatos hort nicht auf, Eros zu bekdmpfen.
Aber sein 'Strauben’, libidinds eingebunden, ergibt gleichwohl die gerichte-
te, sinnvollaggressive Neuanpassung. Damit nimmt aber die Entfernung von
der urspriinglichen Natur des Menschen weiter zu, seine inneren Widersprii-
che werden grofer.

Der Ausgleich, der Stillstand der menschlichen Entwicklung, wird ver-
hindert, weil einerseits die Triebspannung zu grof3 ist, und weil anderseits
diesem zerrissenen Wesen die dullere Realitdt zusétzlich hart zu begegnen
scheint. Damit ist fiir Freud der Kulturmensch in seiner heutigen Form das
(vorldufige?) Endresultat der Gegensitze und Spannungen zwischen Eros,
Thanatos und Ananke: "Wir konnen uns also erst bei der Aussage beruhigen,
der Kulturprozess sei jene Modifikation des Lebensprozesses, den er unter
dem Einfluss einer vom Eros gestellten, von der Ananke, der realen Not an-
geregten Aufgabe erfdahrt ..." (Anm. 253)

c) Seine Verlorenheit: die harte Realitat

(1) Unstillbare Sehnsucht

Wir sind an dieser Stelle zum Zentrum dessen vorgesto3en, was fiir Freud
das Ubel ist.

Nachdem wir vom eigentlich ,unnétigen' psycho-physischen Leiden aus-
gegangen waren, trafen wir auf das Todesproblem, die unheilbare Zerrissen-
heit des Menschen, die Freud in seiner spéten Trieblehre zu verstehen sucht.
Woran der Mensch aber letztlich krankt, ist die unverdanderliche Differenz
zwischen seinen Interessen und Bediirfnissen und den so vollig anders orien-
tierten Gesetzen der schonen-schrecklichen Natur in thm und aufer ihm. In
dieser Welt hat der Mensch keinen Ort. Seine tiefste Sehnsucht ist die nach
einer Geborgenheit, in der seine seelischen und leiblichen Grundbediirfnisse
gestillt wéren.

Aber ein solches Heimweh nach dem ,Paradies' ist unstillbar, weil es die
gesuchte Heimat nicht gibt.

Freud weist die menschliche Sehnsucht nach Erfiillung als Hybris zuriick.
Der Erwachsene muss das infantile Bediirfnis nach einer bergenden Natur,
nach einem tréstenden Gott aufgeben: Die Welt ist weder fiir den Menschen

73



noch auf ihn hin erschaffen, daher ist und bleibt er fremd in ihr. Nur wer sich
fiir die Mitte des Kosmos, fiir die Kronung der Natur hélt, wird sich liber
die ihm zustoBenden iiblen Widerfahrnisse beklagen. Mit dieser Einstellung
reiht sich Freud in eine lange philosophische Tradition ein, die - von Plotin
iber Spinoza bis Nietzsche (Anm. 254) - den Menschen zur Aufgabe seiner
ibersteigerten Anspriiche und zur Einsicht in seine untergeordnete Stellung
in der Welt bringen wollte.

(2) Das Modell Camus': Die Erfahrung der Absurditat

Es mag weniger auf direkten Einfluss Freuds zuriickzufiihren sein als auf
den gemeinsamen zeitgeschichtlichen Horizont, dass vergleichbare Gedan-
ken tliber die menschliche Situation in der Existenzphilosophie auftauchen.
(Anm. 255) Die leidenschaftlichsten Aussagen iiber das Scheitern mensch-
licher Sehnsucht nach Geborgenheit formuliert der Dichterphilosoph Ca-
mus. Wir ziehen sie hier zur Verdeutlichung der Konzeption Freuds heran.
Im ,Mythos von Sisyphos" (Anm. 256) kreist Camus um die Erfahrung des
,Absurden'. Sie besteht zuerst in der Einsicht in die Sinnlosigkeit des Alltags.
Der Mensch erkennt "die Nutzlosigkeit des Leidens ... Aus diesem Versto-
Ben-Sein gibt es fiir ihn kein Entrinnen, weil er der Erinnerung an eine ver-
lorene Heimat oder der Hoftnung auf ein gelobtes Land beraubt ist. Dieser

Zwiespalt zwischen dem Menschen und seinem Leben, ... ist eigentlich das
Gefiihl der Absurditét "(a. a. O. 11).

Das Bewusstsein der Fremdheit gegeniiber der Welt, der Beziehungslosig-
keit zwischen dem Menschen und den Dingen setzt sich tiberall durch: " ...
die Ahnung, wie sehr ein Stein fremd ist, undurchdringbar fiir uns, und mit
welcher Intensitit die Natur oder eine Landschaft uns verneint. In der Tiefe
jeder Schonheit liegt etwas Unmenschliches ... Die primitive Feindseligkeit
der Welt, die durch die Jahrtausende besteht, erhebt sich wieder gegen uns ...
diese Dichte und diese Fremdartigkeit der Welt sind das Absurde "(a. a. O.
17 1.).

Aber nicht ,die Welt' ist eigentlich absurd, sondern der Gegensatz von
Sehnsucht und fehlender Antwort: "An sich ist diese Welt nicht verniinftig
- das 1st alles, was man von ihr sagen kann. Absurd aber ist die Gegeniiber-
stellung des Irrationalen und des glithenden Verlangens nach Klarheit, das
im tiefsten Innern des Menschen laut wird. Das Absurde hingt ebenso sehr
vom Menschen ab wie von der Welt "(a. a. O. 23).

Diese Fremdheit der Welt, die Unzuldnglichkeit der irrationalen Natur
kennt auch Freud: Die Ananke ist unerbittlich. Aber eigentlich geht dieser
Satz schon zu weit. Sie ist weder unerbittlich noch grausam - das wéren ja

74



doch wieder irgendwie geartete Stellungnahmen zum Menschen, wenn auch
feindselige. Tatséchlich aber 'verhilt' sich die Ananke nicht; was Freud als
ihre 'Unerbittlichkeit' oder 'Grausamkeit' bezeichnet, ist nur eine Metapher
fiir die Erfahrung der Verlassenheit, die der Mensch im Chaos der Wirklich-
keit erleben kann.

Aber Freuds Ansatz hat noch etwas mit jenem von Camus gemein: Camus'
Aussagen liegen im Begegnungsfeld von dichterischer und philosophischer
Rede; geflihlsmaBige Betroffenheit verbindet sich hier mit der Arbeit der Re-
flexion. Der Aufschrei des Dichters, in welchem das sonst namenlose Entset-
zen an der Welt zu Wort kommt, ist vielleicht die erste Form, es zu ertragen:
den Blick darauf auszuhalten.

So ist wohl auch fiir Freud die Benennung der qualvollen Situation des
Menschen - der eingespannt ist in den Eros-Thanatos-Konflikt einerseits,
konfrontiert mit der harten Aullenwelt anderseits - der erste Schritt, sie zu
bewiltigen. Die furchtlose Bereitschaft, das Unvermeidliche zu erkennen,
erlaubt vielleicht den Zweiten: die Konzentration jener Kréfte, deren es zu
seiner Bewiltigung bedarf.

4. Freuds Mythos

a) Die stutzende Ananke

Fiir Freud ist die Un-Menschlichkeit der Welt die letzte Ursache des Lei-
dens. Wie ungeborgen der Mensch ist, zeigt sich in der Herrschaft des Tha-
natos, im Hingezogensein zum Tod, solange das Leben dauert. Was wie eine
Antwort aussieht, ein theoretischer Entwurf iiber das Wesen des Menschen
und des Lebendigen iiberhaupt, ist doch eine Interpretation, die selbst wieder
interpretiert werden muss. (Anm. 257) Freud weist die Hoffnung auf Erfiil-
lung des menschlichen Sinnverlangens zuriick. Aber er sieht selbst, dass der
Mensch die fremde Realitit nicht fraglos ertragen kann. Das Trostbediirfnis
rennt unablissig gegen die schweigende Leere der Natur an. Ohne eine Lo-
sung seiner grundsétzlichen Fragen nach dem Grund und dem Ziel des Le-
bens scheint niemand leben zu konnen. So suchen viele Menschen nach ei-
ner Gottheit, die sie, wenn vielleicht auch nicht vertrauensvoll anreden, so
doch wenigstens benennen kénnen.

Freud selbst begegnet keinem Gott; seine Realitét ist - nach einer Formu-
lierung Ricoeurs - der "Abriss einer Welt ohne Gott". (Anm. 258) Aber wenn
er die Herrschaft der Ananke erfahrt, so findet er doch auch hierin Notwen-
digkeiten und Gesetze, die wenigstens greifbar sind, und die es erlauben, das
menschliche Leben zu verstehen, zu planen.

75



Tréagt also Freuds pessimistischer Entwurf fiir ihn selbst eine Bedeutung?
Max Schur ordnet die Konzeption des Todestriebs entsprechend ein: "Konn-
te es nicht sein, dass die Aufdeckung eines Todestriebs es Freud buchstéblich
erlaubte, mit der Realitdt des Todes zu leben, insbesondere mit der gleich-
zeitigen Unterstiitzung durch seine ... Erschaffung des Eros . . 7" (Anm. 259)
Dieser Interpretation entspricht Freuds eigenes Eingestdndnis, dass die Idee
des Todestriebes, die zuerst als Arbeitshypothese dienen sollte, langsam
,Macht' iber ihn gewonnen habe. (Anm. 260) Er war sich dessen bewusst,
wie dringend er selbst das Gesetz braucht, "die Stiitze der Ananke, der uner-
bittlichen, unausweichlichen Notwendigkeit". (Anm. 261)

Freud spiirt, dass die Theorie von der aussichtlosen Verfallenheit des Le-
bendigen an die Gesetze der dueren und der inneren Natur, deren Kern-
punkt die Geltung eines ,Todestriebes' ist, thm hilft, das Leiden und den
Tod zu ertragen: "Vielleicht haben wir uns dazu entschlossen, weil ein Trost
in diesem Glauben liegt. Wenn man schon selbst sterben und vorher seine
Liebsten durch den Tod verlieren soll, so will man lieber einem Naturgesetz,
der hehren Ananke erlegen sein, als einem Zufall ... Aber vielleicht ist dieser
Glaube an die innere Gesetzmafigkeit des Sterbens auch nur eine der Illusi-
onen, die wir uns geschaffen haben, 'um die Schwere des Daseins zu ertra-
gen'." (Anm. 262)

Prinzipien gefunden zu haben, und seien es solche, die sich todlich wider-
streiten, gibt dem Denken den Halt des Sich-selbst-Verstehens. Die Entde-
ckung einer GesetzmaBigkeit verhilft zu der Sinnerfahrung, die nétig ist, um
das Ubel wenn nicht zu verstehen, so doch zu ertragen. Die Psychoanalyse
Freuds reiht sich damit ein in die Versuche, eine Antwort auf die entschei-
denden Fragen des Lebens zu geben. Sie ist Nachfolgerin der Theodizee; sie
hat den Gott verloren, den frithere Denker zu rechtfertigen suchten, sie recht-
fertigt nun ein Leben ohne transzendenten Sinn. Fiir ihren eigenen Entwurf
gilt dabei die Erkenntnis Spinozas: "Sofern die Seele alle Dinge als notwen-
dig erkennt, insofern hat sie eine groflere Macht iiber die Affekte oder leidet
sie weniger von ihnen." (Anm. 263) Die begriffene Notwendigkeit befreit.

b) Zur Interpretation von Freuds Mythos

Freud formuliert seine Einsichten in der "Bildersprache der Psychologie
(richtig der Tiefenpsychologie)" (Anm. 264). Wie anders konnte iiber diese
letzten Zusammenhédnge gesprochen werden? Logos und Ananke, Eros und
Thanatos, der soziologische Roman von der Urhorde - das sind Bilder und
Gleichnisse fiir jene Kréfte, die auf der ontologischen Ebene walten; Versu-
che, Bezeichnungen zu finden, mit deren Hilfe sich brauchbare Arbeitshypo-

76



thesen fiir den psychologisch-anthropologischen Bereich formulieren lassen.
Aber die Erfahrung der ,Absurditét', die hier zu Grunde liegt, schlie3t den
Menschen mit ein. So charakterisieren diese Worte und Mythologeme auch
den Konflikt des Menschen bzw. seine Auseinandersetzung mit diesen Kraf-
ten und ihren Erscheinungsformen.

Dieser Mensch ist aber fiir Freud der Dynamik der Urprinzipien nicht ein-
fach ausgeliefert. Zu Freuds Mythos gehort auch der Glaube an den ,Gott
Logos', der sich neben der Ananke findet. Und ist es nicht moglich, dass dem
libidindsen Sinnverlangen ein schopferisches Element innewohnt, das sich
nicht nur - als infantiles Trostbediirfnis- gegen die Anerkennung der Realitét
wehrt, sondern das diese Realitidt beeinflusst, verdndert, humanisiert? Gibt
es nicht - wie Freuds eigene Forschung und Praxis beweist - neben der bit-
ter-stiitzenden Einsicht in die Ananke die logosbestimmte Hoffnung und das
von Eros ermutigte Durchhalten?

Aber was konnte das konkret heilen? Welche Einstellung wire dazu no-
tig, und wie lésst sie sich begriinden?

Diese Fragen erfordern eine erneute Betrachtung des Moralischen: der
Ethik der Psychoanalyse.

IV. Die Antwort auf das Bose

1. Die Mdglichkeit der Ethik

a) Das so genannte Bose der Moral

Erst im Licht der zuletzt genannten Fragen offenbart sich ginzlich die
Oberflachlichkeit der konventionellen Moral. Kann sie mehr sein als Streben
nach dullerer Anpassung, nach 'Legalitit' - eine aufwindige Art von Selbst-
bestitigung, welche die Einsicht in die individuell und gesellschaftlich erfor-
derten Normen und Ziele gerade verhindert?

Was herkdmmlich als Boses behauptet wird, kann kaum mehr sein als
"das so genannte Bose". (Anm. 265) Das heilit nicht, dass solche vorldufi-
gen Konventionen tlberfliissig wiren. Wie Freud herausstellt, darf die Ge-
sellschaft gar nicht darauf verzichten. In all ihrer Fragwiirdigkeit ist ja ,Kul-
tur' als Triebverzicht notwendig. Der Mensch ist ein Kulturwesen, auch und
gerade wenn seine individuellen Bediirfnisse (seine ,Natur') seiner Sozialitét
entgegenstehen. ,Moral' als gesellschaftliche Forderung ist daher unerléss-
lich; und da - nach Freud - nur sehr wenige Menschen zu einem freiwilligen
Triebverzicht bereit und zu einer gelungenen Sublimierung fahig sind, muss
sie eben - mithilfe des Uberichs - erzwungen werden.

77



Die Tatsache moralischer Wertungen erlaubt aber noch andere Riick-
schliisse. Fiir die Psychoanalyse stellt es sich so dar: Was die Menschen her-
kommlich ,bdse' nennen, sind ihre abgewerteten infantilen Neigungen. Sie
bringen damit zum Ausdruck, dass sie Kulturelles hoher schétzen als Natiir-
liches; dies vielleicht auch dann, wenn das entsprechende Triebopfer fiir die
Erhaltung von Gesellschaft und Zivilisation gar nicht unbedingt erfordert
wire. Libidindse und aggressive Strebungen verfallen dem Verdikt. Hierin
auflert sich fiir Freud eine noch unentritselte Neigung, dasjenige als wertvol-
ler anzusehen, was Uberwindung kostet: "Vielleicht erklért der Mensch ein-
fach das fiir das Hohere, was das Schwierigere ist, und sein Stolz ist blof3 der
durch das Bewusstsein einer iiberwundenen Schwierigkeit gesteigerte Nar-
zissmus." (Anm. 266)

Der Kulturmensch kann von sich selbst Abstand nehmen, er erfahrt eine
gewisse Unabhingigkeit gegeniiber seinen Leidenschaften und Trieben. Fiir
diese Erfahrung der Freiheit ist er bereit, den hohen Preis der Entfremdung
von demjenigen zu zahlen, was er tatsdchlich oder scheinbar iiberwindet und
was er nie ganz abschiitteln kann.

b) Der Anfang der ethischen Freiheit

Diese Distanzierungsfihigkeit ist die Voraussetzung jeder moglichen ethi-
schen Entscheidung; sie entspricht der ,negativen Freiheit' Kants. Wir versu-
chen, Freuds Position zu diesem Punkt noch klarer zu fassen, indem wir sie
mit einem wichtigen Entwurf gegenwartiger philosophischer Anthropologie
konfrontieren, der ihr auf den ersten Blick zu entsprechen scheint. 1927 ver-
offentlichte Max Scheler als Werk seiner Spatphilosophie die Abhandlung
,Die Stellung des Menschen im Kosmos'. (Anm. 267) Er entwickelt darin ein
Konzept des Menschen, das - vergleichbar jenem Freuds - von einer allem
Leben gemeinsamen Basis ausgeht, von einer "Stufenfolge der psychischen
Kréfte und Fihigkeiten ... Was die Grenze des Psychischen betrifft, so fallt
sie mit der Grenze des Lebendigen liberhaupt zusammen "(a. a. O. 11). Ge-
geniiber der animalischen Welt taucht aber fiir Scheler mit dem Menschen
etwas vollig Neues auf: der Geist, der qualitativ vom Psychisch-Lebendigen
unterschieden ist. Er macht den Menschen erst eigentlich zum Menschen.
Seine Kraft besteht darin, sich dem Gesamtpsychischen entgegenstellen zu
konnen. So wird der Mensch wesentlich als der "Nein-sagen-Koénner" defi-
niert (a. a. O. 49 f1.).

Trotz seiner offensichtlich groen Nihe zum psychoanalytischen Konzept
lehnt Scheler dieses ab. (Anm. 268) Er sieht in Freud einen Vertreter der ,ne-
gativen Theorie', die den Geist seiner Eigenart und seiner Eigenstandigkeit

78



beraube, indem sie ihn im Akt des Neinsagens erst hervorgehen sehe. Aber
triftt diese Kritik Freuds Position wirklich?

Fiir Freud als polemischen Denker ist es freilich selbstverstdndlich, dass
er sich gegen die Vernunftmetaphysik wendet und sich nicht mit dem Geis-
tigen, sondern mit der Instinkt- und Triebwelt auseinandersetzt. Ihn beschaf-
tigt mehr die Gemeinsamkeit zwischen dem Geistigen und dem Triebhaften
als deren Unterschiede. Sieht man - innerhalb der beiden topischen Modelle
- auf die Genese des Ich, so ldsst sich tatsdchlich behaupten, dass es hier als
aus dem Nein 'entstehend' vorgestellt wird. (Anm. 269)

Aber Freuds Ich-Theorie hat noch eine andere Dimension als die entwick-
lungspsychologische: die therapeutische, d. i. die ethische. Sie taucht in der
bekannten Zielvorstellung der analytischen Therapie auf: "Wo Es war, soll
Ich werden." (Anm. 270) Dieses angestrebte Ich ist qualitativ von den sonst
diskutierten Instanzen des psychischen Apparats unterschieden. Die Selbst-
erkenntnis, die als Ziel der analytischen Therapie gefordert wird, verlangt
ein anderes Ich als jenes abhédngige, im Prozess der dulleren und inneren An-
passung entwickelte. Es ist ein "Ich als Subjekt" (Anm. 271), das unabhén-
gig vom Lust- und Unlustprinzip arbeitet, das sich iiber die Sprache befrei-
en und die Trieb- und Instinktwelt integrieren kann. Es ist nicht willkiirlich
losgelost von den Kédmpfen der psychischen Instanzen, besitzt aber die Fa-
higkeit, diese aus einem gewissen Abstand wahrzunehmen, zu beobachten,
zu erforschen, und die Entscheidungsfreiheit, einzugreifen - und sei es nur,
ganz konkret fiir Freud, mit dem Entschluss, eine analytische Therapie auf-
zunehmen. Dieses entscheidungsfahige, verniinftige Ich wird zumindest ten-
denziell von der analytischen Therapie vorausgesetzt, sie will es aber auch
im Analysanden schaffen. Es kann ja als Subjekt erst funktionieren, wenn
es nicht mehr das von Angst und Triebbediirfnissen getriebene Objekt des
Uberich und des Es ist. (Anm. 272)

So ist Freuds Theorie differenzierter, als seine oft einseitigen Formulie-
rungen auf den ersten Blick erkennen lassen. Sie entlarvt einerseits die Un-
freiheit des Ich, die Triebabkunft des so genannten Geistigen, und setzt doch
wieder, auf einer anderen Ebene, geistige Freiheit und ein verniinftiges Ich
voraus. Wenn sie es auch nicht expliziert, stellt die Psychoanalyse als theo-
retisches Konzept und als praktische Einstellung eine der vielféltigen Mog-
lichkeiten des Menschen vor, sich urteilend und handelnd zu sich selbst zu
verhalten; sie setzt ,unser Dasein' voraus und die Freiheit, unter verschiede-
nen Weisen seiner Bewiéltigung zu wihlen. (Anm. 273)

79



2. Die Ethik der Psychoanalyse

a) Das Gute

Was bleibt also, nachdem die falsche Moral psychoanalytisch entlarvt
worden ist? Wie sieht Freud Ethik und Schuld auf dem Hintergrund der my-
thischen Krifte Eros, Thanatos und Ananke?

Bei aller Offenheit und Vorsicht seiner Formulierungen weil3 Freud doch
ziemlich genau Bescheid dartiber, was fiir ithn selbst und fiir die Gesellschaft
,Jrichtig' ist. So bekennt er in einem Brief an Putnam: " ... dass ich mich aber
fiir einen sehr moralischen Menschen halte, der den guten Ausspruch von
Th. Vischer unterschreiben kann: ,Das Moralische versteht sich immer von
selbst. ' Ich glaube an Rechtsinn und Riicksicht fiir den Nebenmenschen; an
Missvergniigen, andere leiden zu machen oder zu iibervorteilen, kann ich es
mit den Besten, die ich kenne, aufnehmen. Ich habe eigentlich nie etwas Ge-
meines und Boshaftes getan und spiire auch keine Versuchung dazu, bin also
garnicht stolz darauf ..." (Anm. 274)

Wie kann es aber {iberhaupt solche Ethik geben? Woher stammt die Ver-
pflichtung - und sei es die zur Einhaltung der Konventionen - die Freud
selbstverstindlich lebte?

Wenn wir so versuchen, ,das Gute' bei Freud philosophisch zu interpretie-
ren, so scheint es sinnvoll, auf zwei Denker zuriickzugreifen, bei denen diese
Frage im Rahmen der Philosophie der Neuzeit gestellt wurde und die beide
einen sachlichen Bezug zur Tiefenpsychologie aufweisen: Leibniz und Spi-
noza.

(1) Historischer Bezug: Leibniz und Spinoza

Obwohl die Leibnizsche Monade ’kein Fenster' hat und jede von jeder an-
deren verschieden ist, gibt es zwischen ihnen eine grundsitzliche Uberein-
stimmung: Jede spiegelt das Universum wider. In jeder Individualitét ist das
Ganze als Ganzes perspektivisch prasent. Vom Menschen gilt dariiber hin-
aus, dass er "nicht nur eine Perzeption der Werke Gottes hat, sondern er ist
selbst auch im Stande, etwas ihnen Ahnliches - wenn auch nur im kleinen -
hervorzubringen ..." (Anm. 275)

Der tragende Grund der Dinge aber ist Gott als 'notwendige Substanz':
"Alle erschaffenen oder abgeleiteten Monaden sind seine Erzeugungen und
entstehen sozusagen von Augenblick zu Augenblick durch stindige blitzar-
tige Ausstrahlungen der Gottheit ..." (Anm. 276) Alles Handeln und alle Er-
kenntnis der Monaden beziehen ihre letzte Kraft aus Gott.

80



Noch eindeutiger verweisen fiir Spinoza die Dinge auf Gott, auf die ur-
spriingliche Dynamik, von der alle Bewegung ausgeht. Fiir Spinoza ist der
Mensch Teil der mit absoluter Notwendigkeit schaffenden Natur. Die Ver-
nunfteinsicht in die Struktur des menschlichen Wesens 6ftnet den Blick fiir
die Zusammenhénge zwischen Gott, der natura naturans, und den vielfalti-
gen Formen der natura naturata. Diese Einsicht befreit und erfreut; Spinoza
bezeichnet sie als Liebe zu Gott, amor intellectualis dei. Sie bedeutet aber
auch die Erkenntnis, dass die Seele selbst "in Gott ist und durch Gott begrif-
fen wird". (Anm. 277) Indem die Seele ihren eigenen Grund erfasst, ver-
steht sie auch, in welcher Weise sie ein Teil von thm ist und wie sie von ithm
bewegt wird: "Die geistige Liebe der Seele zu Gott ist Gottes Liebe selbst,
womit Gott sich selbst liebt ... Hieraus folgt, dass Gott, sofern er sich selbst
liebt, die Menschen liebt ..." (Anm. 278) In dieser Kraft der Liebe Gottes zu
sich selbst ist es auch moglich, dass der Mensch seine eigene Natur aus Ver-
nunftgriinden bejaht und sich selbst so bestimmt, dass er mit dieser in Uber-
einstimmung lebt. "Zu allen Handlungen, zu denen wir durch einen Affekt

... bestimmt werden, konnen wir auch ohne 1hn durch die Vernunft bestimmt
werden." (Anm. 279)

(2) Die Grundkraft des Lebendigen bei Freud

Was bringen diese Gedanken von Leibniz und Spinoza fiir die Ethik
Freuds ein, wie sie mit der spéten Trieblehre vorliegt?

Dass der Mensch von der Kraft der Gottheit getragen wird, mehr noch: dass
er selbst ein Teil dieser Kraft ist, heiBt in der Sprache des Mythos der Psy-
choanalyse: Eros ist der tragende Ursprung und der Motor alles dessen, was
Menschen verbindet; er ist schlieBlich der Grund der humanistischen Ethik.
Wenn Thanatos legiert ist mit Eros, dann vermag diese gerichtete Kraft den
Menschen nicht nur unbewusst anzutreiben, sondern auch sein Bewusstsein,
seine Vernunft zu affizieren. Vielleicht ldsst sich so die Selbstaussage Freuds
entschliisseln: "Der Menschenliebe hing ich selbst an, nicht aus Motiven der
Sentimentalitit oder der Idealforderung, sondern aus niichternen, 6konomi-
schen Griinden, weil ich sie, bei der Gegebenheit unserer Triebanlagen und
unserer Umwelt, fiir die Erhaltung der Menschenart fiir ebenso unerlésslich
erkldren musste wie etwa die Technik." (Anm. 280)

'Die Erhaltung der Menschenart' - dieser zerrissenen, mit Leid belasteten
Gattung - kann Freud nicht weiter rechtfertigen. Dieses Ziel ist fiir ihn evi-
dent; das Leben ist in sich ein Wert: "Das Leben zu ertragen, bleibt ja doch
die erste Pflicht aller Lebenden." (Anm. 281)

81



Weil Eros in uns wirkt und weil Logos mdglich ist, gibt es Ethik und ver-
nunftmifBig erfassbare moralische Letztwerte. Zu irrationalen Idealen miis-
sen sie nicht im Gegensatz stehen, sie sind aber eindeutiger als jene, weni-
ger ambivalent, und daher auch eher realisierbar. So kann fiir Freud wie fiir
Spinoza eine entschlossene Ethik aus der Erkenntnis der menschlichen Natur
folgen. Thre Durchschlagskraft ergibt sich nicht aus ihrer libidindsen Beset-
zung, dem Affekt, sondern beruht auf der bewussten Entscheidung. (Anm.
282) Vielleicht ist es fiir Freuds ,Philosophie', mehr noch als fiir jene Spino-
zas, notwendig, zur Ethik zu werden, weil Eros eben keine alleinherrschende
Gottheit ist, weil diese Grundkraft des Lebendigen immer schon von Thana-
tos bedroht ist.

Spinoza kennt nichts dem Todestrieb Freuds Vergleichbares; er hélt es fiir
ausgeschlossen, dass es einen bis zum Tod fiihrenden Widerstreit innerhalb
eines Dinges geben konnte. (Anm. 283) Bei aller Anerkenntnis der Leiden-
schaften und ihres Einflusses ist fiir ihn doch die Vernunft das Seinsméchti-
gere. Freud dagegen weil3, dass "der Mensch Wunsch ist, bevor er Wort ist"
(Anm. 284) und dass auch die Vernunft bleibend gefdhrdet ist, selbst zu ei-
nem Werkzeug von Thanatos zu werden. Gerade deshalb ist Erforschung der
bewussten und unbewussten Motivationsstrange so dringend geboten: Dass
Eros wirken kann, verlangt die Mitarbeit des verniinftigen Ich. Weil die Wir-
kung von Thanatos nicht ausgeldscht werden kann, bleibt Freuds Ethik pes-
simistisch. Gerade damit verweist sie aber auch auf Freiheit; sie fordert den
Einsatz der bewussten Person.

b) Das ethisch Bose

Lasst sich die Ethik der Psychoanalyse inhaltlich noch nidher bestimmen?
Da menschliche Natur - wenn auch spannungsvoll und mit inneren Rissen -
vor allem kulturell konstituiert ist, leitet Freud ab: Das ethisch Bose ist das
Gemeinschaftsschédliche.

Unsere bisherigen Uberlegungen erlauben, diese Folgerung noch priziser
zu formulieren: Schuldhaft ist das Handeln gegen die gelduterte Vernuntt,
die den Prozess der Einsicht in ,die Menschenart' durchlaufen hat. Ethisch
bose sind damit weder die Triebbediirfnisse des Es noch der vielleicht zer-
storerische Einfluss des Uberich. Worauf es ankommt, ist ihre Integration
im Ich, die Art und Weise, wie ein Mensch mit seinen eigenen Gegebenhei-
ten umgeht. Mit dieser Definition des Bosen nahert sich Freud der Stellung
Kants. (Anm. 285)

Die Begrenztheit des Menschen, wie Freud sie erkannt hat, wird aber
deutlich darin sichtbar, dass es letztlich keinen (inhaltlich fassbaren) allge-

82



mein geltenden Wert, genauso wenig einen eindeutigen Fortschritt in der Tu-
gend gibt. Nicht nur ist jeder Mensch aufgerufen, seine individuelle Reife
zu finden; das Beispiel des Krieges im Grof3en, der Fehlleistungen, Traume
etc. im Kleinen zeigt auch, dass es eine bleibende "Revolution in der Gesin-
nung" im Menschen (Anm. 286) nicht gibt. Bei jeder Ich-Regression kann
die urspriingliche asoziale Triebnatur des Menschen wieder durchbrechen.
Aber was dann an ,Bosem' auftaucht, kann kaum ethisch verantwortet wer-
den. Wire es anders, so miisste ja schon die Behebung psycho-physischer
Storungen, etwa die psychoanalytische Behandlung, den Menschen auto-
matisch auch ethisch verbessern. Wie Freud freimiitig gegeniiber seinem an
ethischen Fragen interessierten Freund Putnam zugibt, kann davon aber kei-
ne Rede sein: "Die Nichtswiirdigkeit der Menschen, auch der Analytiker,
hat uns immer gro3en Eindruck gemacht, aber warum sollten die Analysier-
ten durchaus die Besseren sein? Die Analyse macht einheitlich, aber nicht
an und fir sich gut. Ich glaube nicht, wie Sokrates und Putnam, dass alle

Untugenden in einer Art von Unklarheit und Unwissenheit begriindet sind."
(Anm. 287)

Bei all seiner eigenen Moralitit und bei all seiner Verbitterung iiber diese
'"Nichtswiirdigkeit' der Menschen fiihlt sich Freud aber schlieBlich nicht zu-
standig, tiber Fragen des ethisch Bosen und der objektiven Schuld (im Ge-
gensatz zum Schuldgefiihl) zu urteilen. Weil er sieht, wie viele- fast unerfiill-
bare - Voraussetzungen notig sind, bis ein Mensch zur Freiheit fahig ist, hiitet
er sich vor moralischem Rigorismus. Seine Einstellung gegeniiber Menschen
ist von einer gewissen resignativen Toleranz geprigt. Uber ihr eigenes Ethos
hinaus kann die Psychoanalyse keine inhaltlichen ethischen Normen aufstel-
len. Sie kann aber dazu beitragen helfen, dass Menschen Ziele entwerfen und
verantwortliche Entscheidungen treffen konnen. Da Freud weil3, dass solche
Féahigkeiten vom Ich wahrgenommen werden miissen, nicht vom unbewuss-
ten Uberich-Zwang diktiert sein diirfen, ist fiir ihn die Stirkung des Ich, die
Befreiung der Vernunftkrifte eine der Hauptaufgaben der Analyse: "Endlich
stellt sich auch fiir die Analyse eine Wertskala her, ihr Ziel ist aber nur die
hohere Harmonie des ,Ichs', das die Aufgabe erfiillen soll, zwischen den An-
spriichen des Trieblebens (des ,Es') und denen der AuBBenwelt, also zwischen
innerer und dullerer Realitdt, erfolgreich zu vermitteln." (Anm. 288)

c) Die Vernunft

Die reifen Ich-Krifte fasst Freud im Begriff der ,Vernunft' zusammen. Sie
ist das Zentrum der selbststdndigen und realitdtsgerechten Wertung, der ge-
planten und verantworteten Handlung. Die Vernunft ist fiir Freud ehrwiirdig

83



und kostbar. In der Schrift ,Die Zukunft einer Illusion' beurteilte er die Kraft
des ,Gottes Logos' sehr hoffnungsvoll. (Anm. 289) Nach dem Ersten Welt-
krieg war Freuds Optimismus verschwunden; seine schlechten Erfahrungen
schwichten sein Vertrauen in die Vernunft. Er hielt aber daran fest, dass sie
fiir die humane Zukunft der Menschen eine ausschlaggebende Rolle spielt.
Mit der Uberzeugung von der befreienden Wirkung verniinftiger Einsicht
stellt Freud sich in eine Linie mit Spinoza, der betont: "Ein Affekt, der eine
Leidenschaft ist, hort auf, eine Leidenschaft zu sein, sobald wir uns von ithm
eine klare und deutliche Idee bilden ... Folgesatz: Ein Affekt ist umsomehr in

unserer Gewalt und die Seele leidet umsoweniger von ithm, je bekannter er
uns ist." (Anm. 290)

Dass Bewusstmachen bisher unbewusst wirkender Bedirfnisse und
Angste diese 18sen kann, ist eines der wichtigsten und bestgesicherten For-
schungsergebnisse der Psychoanalyse: Mithilfe seiner verniinftigen Einsicht
vermag der Mensch - sprechend - sich selbst ndher zu kommen, er kann sei-
ne eigenen Widerspriiche und Abgriinde erfahren. Das ist noch nicht deren
Verdnderung, aber die Vorbedingung dafiir. Wenn das Ich sich selbst zum
Objekt macht und sich zergliedert, zeigt sich ihm seine Gebundenheit und
seine Freiheit. Was es von sich selbst erkannt hat, davon kann es sich auch
distanzieren.

Wie geht das im Detail vor sich? Freud hat eine allmdhliche Umstrukturie-
rung im Auge; er nimmt Riickkoppelungen im Bereich des Psychischen an,
Durchgénge einer Instanz durch die andere; Reprédsentation des Unbewuss-
ten im Bewusstsein, woran die Arbeit beginnen kann. So ist die Vernunft, die
Kraft des bewussten Ich, das Instrument, mit dessen Hilfe der Mensch begin-
nen kann, das Leid und das Bose zu bewiltigen. Die Bedeutung der Vernunft
im Zusammenhang mit dem Problem des Bdsen hatte schon Leibniz in sei-
ner 'Theodizee' hervorgehoben. Die 'Rechtfertigung Gottes' lag fiir ihn nicht
zuletzt darin, dass er dem Menschen die Kraft gegeben hatte, zu verstehen
und sinnvoll zu handeln: "Gott ... gab uns das Licht der Vernunft und damit
Mittel und Wege, allen Schwierigkeiten entgegenzutreten." (Anm. 291)

Der Abstand der Jahrhunderte und der Untergang der Vernunftmetaphy-
sik bedingen, dass Freud ihre Kraft nicht mehr so hoch einschitzen kann,
vielmehr thre Abhingigkeit von der Triebsituation betont. Doch ist die Hoff-
nung auf einen Erfolg der Vernunft nicht ungerechtfertigt: Die Modifikation
der Krifteverhiltnisse zwischen Ichkréaften und Triebschicht ist nicht ausge-
schlossen. Kann es nicht sein, dass der Verstand langsam die Masse des Un-
verstandlichen durchdringt? Konnte nicht die fortgesetzte Arbeit am Ich so
vieler Individuen schlieBlich zu einer Verdnderung des Es fithren? Ist - nach

84



dem Uberich - nicht vielleicht noch die Entstehung einer ganz anderen 'ar-
chaischen Erbschaft' denkbar? Und wenn das mdglich wire - sind wir dann
dem Es weiterhin so ausgeliefert? Muss dann nicht das Instanzenmodell, das
Bild der menschlichen Psyche, revidiert werden? "Die Annahme von Erb-
spuren im Es dndert sozusagen unsere Ansichten dariiber ...", notiert der alte
Freud. (Anm. 292)

Lassen sich diese Spekulationen noch weiter ausfithren? Was wiirde sich
in der Dynamik der Grundprinzipien dndern, wenn sich das Es wandelte?
Das heif3t: Wo ist Freuds Entwurf offen fiir neue Elemente? Veranderlich in
Freuds Mythos ist das Verhiltnis von Eros/Thanatos zur Vernunft. Im my-
thologisch-genetischen (nicht im ethisch-therapeutischen) Modell ist ja die
Vernunft das letzte Ergebnis des Kampfes zwischen Eros und Thanatos. Die
Verdnderungen der menschlichen Psyche sind die Reaktionen des Lebens-
willens, der selbst schon vom Todestrieb beeinflusst ist, auf die feindliche
Ananke. Im 'Nein', in welchem sich das Denken konstituiert, kommen Eros
und Thanatos zusammen; es entsteht aus der Unterdriickung bzw. dem Auf-
schieben der Triebbediirfnisse, was Thanatos ermdglicht und Eros erzwingt.

Die Vernunft wird von Freud wie Eros gekennzeichnet, sie "gehort zu je-
nen Michten, von denen man am ehesten einen einigenden Einfluss auf die
Menschen erwarten darf ...", (Anm. 293) ihre Durchschlagskraft empfiangt
sie aber (als gerichtete Aggressivitit) von Thanatos. Das macht ihre Uner-
lasslichkeit und ihre Gefédhrlichkeit aus. Das begriindet auch ihre Sonderstel-
lung in der psychoanalytischen Wissenschaft, wo sie kontrolliert eingesetzt
wird. In der Vernunft kommt Eros zum Tragen, in ihr geschieht ein Stiick
Selbstbewiltigung des Todestriebes. (Anm. 294)

3. Das Scheitern am Problem des Bosen: die Wiirde

Die Vernunft vermag viel. Aber aller intellektuelle und ethische Einsatz
kann die Ananke nicht autheben, die metaphysische Ungeborgenheit des
Menschen, die Tatsache seines Todes.

Diesem Schmerz gegeniiber entwickelt Freud seine am Ideal der Stoa und
am Klugheitsprinzip ausgerichteten Verhaltensregeln. (Anm. 295) Sie liegen
jenseits von Trotz und Resignation; in ihnen spricht sich die Traurigkeit, aber
auch die Weisheit Freuds aus. Es ist jene niichterne Hellsichtigkeit der "Ver-
nunft, die ithre Grenzen feststellt", wie sie auch Camus fiir die absurde Situa-
tion fordert, die engagierte Bereitschaft, ,dennoch' zu leben und zu handeln,
der Mut zum Experiment, den ,der Tod und das Absurde' aus iiberholten
Konventionen befreit haben: "Die gottliche Verfligungsmacht des zum Tode

85



Verurteilten, vor dem sich einmal im friihesten Morgenlicht die Gefangnis-
tore 6ffnen ..." (Anm. 296)

Das Ziel eines leidenschaftlich intensiven Lebens, das Camus aber zusétz-
lich aufzeigt, kann Freud nicht erfiillen. Seiner Einsicht in die bitteren Geset-
ze des Lebens sowie seiner eigenen Leiderfahrung entspricht eher die Hal-
tung einer Ergebung, die sich in Selbstbescheidung unter die ,Realitét' beugt.
Ziehen wir hier zum letzten Mal als Parallele Spinoza, den "Philosophen der
Psychoanalyse" (Anm. 297), heran.

Es scheint fast, als ob das Bild, das Spinoza vom ethischen Menschen ent-
wirft, auch das Vorbild Freuds gewesen sei: Der Vernunftgeleitete Spinozas
sucht wie der Gereifte Freuds das Allgemeinniitzliche, Vernunftgeméale; er
verzichtet auf Hass, Verachtung, Geringschétzung der anderen; er lebt in re-
signiert-freundlicher Ruhe. (Anm. 298)

Wie Spinoza von seiner Philosophie, so erwartet Freud von der analy-
tischen Erkenntnis wenn nicht Ruhe und Gleichmut, so doch wenigstens
Gefasstheit: ,, ... sofern sie uns lehrt, wie wir uns gegen die Fiigungen des
Schicksals oder gegen das, was nicht in unserer Gewalt steht ... verhalten
miissen: ndmlich beiderlei Antlitz des Schicksals mit Gleichmut erwarten
und ertragen ..." (Anm. 299)

Standhaftigkeit und Gelassenheit sind die Formen, mit denen der Mensch
nach Freud dem Ubel entgegentreten kann, das sich nicht abschaffen oder
mildern lédsst. Vielleicht gibt dann seine Haltung anderen Kraft, das Werk
der Forschung und Bewiltigung fortzusetzen; vielleicht tragt er dann noch
zur Gestaltung des Ubels bei, auch wenn er selbst daran zerbricht. In diesem
Sinn mag etwa der fast dankbare Nachruf verstanden werden, den Freud fiir
einen frith unter grofen Leiden verstorbenen Freund verfasst: "Er hat sei-

86



ne Hoffnungslosigkeit mit heldenhafter Klarheit ertragen, der Analyse keine
Schande gemacht." (Anm. 300)

Diese Einstellung zu erreichen, das unveridnderliche Wesen der Dinge zu
erkennen und anzunehmen, ist schwer, sie fordert alle menschliche Kraft.
(Anm. 301) Aber gerade dass er sich dem Scheitern seines Sinnverlangens
und seines Gliicksbediirfnisses stellen kann, beweist fiir Freud die mogliche
GroBle des Menschen. Seine Wiirde zeigt sich darin, dass er sich auch vom
scheinbaren Sieg des Sinnlosen nicht zum Verrat an seiner verniinftigen Ein-
stellung zwingen ldsst.

87



2. Teil C. G. Jung

A. Das Bose bei C. G. Jung

1. Das Geheimnis der widerspriichlichen Welt

a) Jungs Ansatz in der geistesgeschichtlichen Tradition

C. G. Jung beginnt seine Entwicklung zum Tiefenpsychologen unabhin-
gig von Sigmund Freud, dem er erst als junger Arzt begegnet. (Anm. 302)
Den philosophischen Horizont, in dem sein Werk zu verstehen ist, versucht
Jung mehrfach selbst anzugeben. Wenn er sich auf Schelling, Meister Eck-
art, Nikolaus Cusanus beruft, bezieht er es in die neuplatonische Tradition
ein. Dabei handelt es sich weniger um Schiilerschaft als um Verwurzelung
im selben geistigen Boden. Von Jung aus gesehen, sind es die gnostischen
und neuplatonischen Denker, deren Ansétze - als Korrektiv und Ergéinzung
zur klassischen Philosophie - ihm halfen zu verstehen, was er beim Umgang
mit seinen Patienten bzw. in der Selbsterfahrung erlebte: "Etwa von 1918 bis
1926 hatte ich mich ernsthaft mit den Gnostikern beschéftigt ... Fiir meine
Fragestellung waren die Gnostiker zu weit entfernt, als dass ich an sie hétte
ankniipfen konnen ... , und lange Zeit war es mir nicht moglich, die Briicke
vom Gnostizismus - oder Neuplatonismus - zur Gegenwart zu finden. Erst
als ich anfing, die Alchemie zu verstehen, erkannte ich, dass sich durch sie
die historische Verbindung zum Gnostizismus ergibt ... Als eine Naturphi-
losophie des Mittelalters schlug sie eine Briicke sowohl in die Vergangen-
heit, nimlich zum Gnostizismus, als auch in die Zukunft, zur modernen Psy-
chologie des Unbewussten." (Anm. 303) Philosophische Entwiirfe sind, wie
aus diesem Zitat deutlich wird, fiir Jung ein Bezugsrahmen fiir seine eige-
nen Einsichten, eine Verstindnishilfe oder auch eine Bestdtigung. Er selbst
mochte bewusst kein System entwerfen, er mochte wahrnehmen und verste-
hen: "Ich kann nur hoffen und wiinschen, dass niemand 'Jungianer' wird. Ich
vertrete ja keine Doktrin, sondern beschreibe Tatsachen und schlage gewisse
Auffassungen vor, die ich fiir diskussionswiirdig halte ..." (Anm. 304)

Dass Jung aber gnostisches, neuplatonisches, alchemistisches Gedanken-
gut als Vergleichsmaterial heranziehen kann, l4sst Riickschliisse zu nicht nur
auf die psychischen Phinomene, die ihm begegneten, sondern auch auf die
Art seines verstehenden Zugriffs. Sein eigener Ansatz ist dem neuplatoni-
schen verwandt. (Anm. 305)

Gnosis und Neuplatonismus - das bedeutet fiir Jungs Psychologie: Be-
riicksichtigung dessen, was jenseits des Menschlichen ist, des Triebhaften,

88



Archaischen ebenso wie des Geistigen, Heiligen, im allgemeinsten Sinn des
Numinosen, Kraftgeladenen, des Gottlichen. Das Transzendente umgreift
den Menschen und triagt ihn, erschiittert und erleuchtet ihn, ist erfahrbar,
aber nicht begrifflich erkennbar. Gleichwohl stellt es eine stindige Heraus-
forderung fiir den menschlichen Intellekt dar, sich mit ihm auseinanderzu-
setzen. (Anm. 306)

Dieser spezifisch getonte Erkenntnisdrang wurzelt in Jungs personlicher
Lebensgeschichte. Dass der Mensch einbezogen ist in Grofleres, mit diesem
Fremdartigen konfrontiert und unwiderstehlich angezogen von ithm - diese
Erfahrung pragt Jungs Selbstverstandnis von Kindheit an. Die duere Natur
erscheint thm, der stolz das Geriicht seiner illegitimen Verwandtschaft mit
Goethe erwihnt, als ,Gotteswelt'. Sie regt an und begliickt und trdgt doch zu-
gleich unheimliche und geféhrliche Ziige. Gerade ihr Doppelcharakter ist es,
der die Auseinandersetzung mit ihr erzwingt.

Das 'Ubermenschliche' (Anm. 307) begegnet Jung aber nicht nur auflen,
es drangt sich ihm auch in inneren Erlebnissen auf: Auch in sich selbst fin-
det er dieses Fremde und Anziehende, das zu ihm gehort und das er doch
wieder nicht selbst ist; er spiirt es in Triumen und Fantasien, in Gliickszu-
stinden und Angsten, die ihn beeindrucken, auch wenn sie ihm vorerst un-
verstindlich bleiben. Die Welt und er selbst sind fremd, geheimnisvoll und
widerspriichlich.

Was er so an und in sich selbst erfahrt, erschlie8t sich Jung nach und nach
als ein Grundprinzip aller Wirklichkeit: dass iiberall Spannungen herrschen,
Polaritdten, energetische Gegensitze; sie machen auch das Geheimnis des
Lebendigen aus. (Anm. 308)

Von dieser Annahme sind auch seine Uberlegungen zum Problem des Bo-
sen bestimmt.

In der Spannung, im Gegensatz, im Paradoxen duflert sich das Wesen der
Wirklichkeit. Threm letzten Grund, von dessen Erkenntnis fiir Jung schlieB3-
lich jede Wissenschaft und jeder ethische Entwurf abhéngen, ndhern wir uns
iiber das Verstindnis der vielféltigen Gegensatzpaare. Dabei kommt nach
Jungs Uberzeugung der Auseinandersetzung mit dem Ubel, mit den Gegen-
sdtzen von gut und bdse, Leben und Tod, im weiteren Sinn mit jenen von
Oben und Unten, Hell und Dunkel, Mann und Frau besondere Bedeutung zu.
Die Konfrontation mit dem Unbequemen, dem Leidvollen, dem Schweren
und dem Schlimmen fordert den personalen Einsatz des Menschen, seine in-
tellektuellen und gemiithaften Kréfte; so fordert sie seine Bewusstwerdung,
seine Selbstverwirklichung. Er erkennt sein eigenes Wesen und erfahrt da-

89



bei die Dynamik und die Struktur jener Krifte, die nicht nur ihn bestimmen,
sondern die in der Gesamtwirklichkeit am Werk sind und diese konstituie-
ren. (Anm. 309)

b) Die Entfaltung der Fragestellung bei Jung

Der Hauptakzent von Jungs Werk liegt auf der Begegnung mit dem Nu-
minosen (in psychologischer Terminologie: mit dem Unbewussten), auf der
Erforschung von dessen Erscheinungsformen und im Entwurf von ihm ent-
sprechenden menschlichen Einstellungs- und Verhaltensweisen. Dieser all-
gemeine Hintergrund gibt auch den Rahmen ab fiir seine Fragestellung zum
Problem des Ubels.

Wie Freud geht Jung vom herrschenden Sprachgebrauch aus. Fiir den
durchschnittlichen Zeitgenossen, der in jedem Menschen steckt, ist all das
'bose', was schlimme, unlustvolle Erlebnisse verursacht. Hier ist 'das Bose'
ein Sammelbegriff fiir negative Erfahrungen. Jung beniitzt selbst diesen
umgangssprachlich unscharfen Begriff. Seine Psychologie will gerade den
selbstverstandlichen Sprachgebrauch, das mitklingende kollektive Bewusst-
sein, aufnehmen und ernst nehmen. Er ist 'Realitit' und bildet gleichsam das
Ausgangsmaterial der Analytischen Psychologie. Der assoziationsreichen
Umgangssprache tragt Jungs vielbeklagte ungenaue Terminologie insofern
Rechnung, als diese flieBenden Begriffe geeignet sind, die unterschiedlichen
psychischen Schichten im Leser bzw. Horer anzuriihren. Fiir die systemati-
sche Darstellung, die im folgenden versucht wird, ist es daher nétig, in ei-
nem einleitenden Kapitel die verschiedenen Aspekte des Wortes 'bose' her-
auszuarbeiten.

Jung versucht nicht, das Problem des Bdsen, das in seinem Werk breiten
Raum einnimmt, mit logisch exakt gefiihrten Uberlegungen zu l1dsen. Seine
Methode besteht darin, ein Problem wie dieses in verschiedenen Bahnen zu
umkreisen und, wenn moglich, dabei in andere, groflere Zusammenhéinge
einzuordnen.

Unterschiedliche Dimensionen des Bdsen ergeben sich Jung bei der Un-
tersuchung, welche Erfahrungen sich in der Wertung 'bdse' verbergen. Was
meinen Menschen, wenn sie von 'gut' und 'bose' sprechen? Welche Gegen-
sdtze driicken sie damit aus, und worin griinden diese? Wie lassen sie sich
beschreiben, verstehen?

Wie kann sich das Bose liberhaupt so vielgestaltig darstellen? Ist es nicht
vielleicht doch bloBBe Meinung, bezogen auf gesellschaftliche Normen, be-

90



zogen auf individuell oder kollektiv abgewehrte Moglichkeiten, bezogen auf
abgewehrte Angst und Unlust?

Aber ist anderseits menschliches Leben moglich, wenn es unter der Leit-
vorstellung von einem nur relativen Bosen steht? Braucht nicht zumindest
die ethische Einstellung das Bewusstsein eines Absolut-Bosen? Und verbin-
det sich nicht mit der Erkenntnis der Grenzen des Ich die Einsicht in das vor-
gegebene Bose? Damit fragt Jung nach dem Verhéltnis zwischen Realitit
und Relativitit des Bosen.

In welchem seelischen Bereich aber wird denn das erfahren, was man als
bose bezeichnet? Welche psychischen Faktoren sind bei einer bosen Hand-
lung beteiligt bzw. konstelliert?

Mit dieser Frage nach dem Ort des Bésen wendet sich Jung der ethischen
Debatte zu.

Sie wird mit grundsitzlichen Uberlegungen beschlossen: Wie kann man
mit dem Bosen im eigenen Innern umgehen? Welche Rolle spielt es in der
Okonomie der Personlichkeit und der Sozietit? Lisst sich das Bose bearbei-
ten, bewiltigen - und was bedeutet das fiir das Individuum, fiir die Gesell-
schaft, fiir die Wirklichkeit?

Wir werden im Folgenden diesen verschiedenen, sich teils iiberschneiden-
den Kreisen um das Problem des Bosen nachgehen. Damit der Hintergrund
der Darlegungen - Jungs Menschenbild - deutlich wird, setzen wir eine Skiz-
ze der Psyche, wie Jung sie sieht, voran.

2. Psyche als spannungsvolle Einheit
a) Polaritaten der Psyche

(1) Bewusstsein und Unbewusstes

Wie Freud sieht Jung die bewusste Psyche eingebettet in den Bereich
des Unbewussten. Wie dieser erschlieft auch er das Unbewusste aus seinen
Manifestationen. Die Existenz und die Kraft des Seelischen sind fiir Jung
schlechthin evident: "Wirklich ... ist, was wirkt." (Anm. 310) Mehr noch:
"Das psychische Phdnomen" ist im Bereich des Begegnenden als einziges
unmittelbar nachzuweisen, es erscheint fiir Jung als "eine Kategorie des
Seins an und fiir sich". (Anm. 311) Erleben-Konnen als Seinsweise kommt
aber dabei keineswegs der "philosophischen Ansicht" gleich, "alle Lebens-
vorginge seien sowieso psychisch". Seelisches ist zusdtzlich charakterisiert
durch die Moglichkeit der Reaktion und Einflussnahme: "Ich habe darum

91



vorgeschlagen, den Begriff des Psychischen nur in jener Sphire anzuwen-
den, wo nachweisbar ein Wille den reflexmifigen resp. instinktiven Vorgang
noch zu verdndern vermag." (Anm. 312)

In der Psyche treffen sich somit Bewusstes und Unbewusstes, Wille und
Instinktbereich.

Stimmt Jung mit Freud so weit iiberein, so versucht er doch nachdriick-
lich, seinen Begriff des Unbewussten von jenem Freuds abzugrenzen: " ...
aber in der Bewertung des Unbewussten trennen sich unsere Auffassungen.
Fiir ihn ist es wesentlich ein Anhéngsel des Bewusstseins, in dem alle In-
kompeatibilititen aufgestapelt sind. Fiir mich ist das Unbewusste eine kollek-
tive psychische Disposition schopferischer Art ..." (Anm. 313)

Jung unterscheidet damit zwischen dem personlichen Unbewussten und
dessen Wurzelgrund, dem kollektiven. Die (verdrdangten) Inhalte des person-
lichen Unbewussten treten in ihrer Bedeutung zuriick gegeniiber der Eigen-
schaft des kollektiven, 'Mutterboden' zu sein, auch "aller methaphysischen
Aussagen, aller Mythologie, aller Philosophie (insofern sie nicht blof kri-
tisch ist) und aller auf psychologischen Voraussetzungen beruhenden Le-
bensformen". (Anm. 314)

Das kollektive Unbewusste ist die Matrix aller Sinnmdoglichkeiten, die es
nicht etwa als Kompromiss bzw. Sublimationsformen verdriangter Triebre-
gungen hervorbringt, sondern spontan oder als schopferische Antwort auf
die Situation des Bewusstseins.

Dass Psyche in der Polaritit von Bewusstsein und Unbewusstem steht, be-
deutet den spannungsvollen Gegensatz von Fiille (der Emotionen, der Fan-
tasien etc.) und Differenziertheit (des Gedankens, der Interessenrichtungen
etc.), von tragender Einheit und kldrender Erkenntnis; in Metaphern: von
Dunkel und Licht, Weiblich-Miitterlichem und Méannlich-Viterlichem. Die-
se Gegensitze lassen sich nicht voneinander 16sen, ohne dass eine psychi-
sche Spaltung entsteht. Sie sind die vielfdltigen Aspekte einer Gesamtheit,
die Glieder eines zweitaktigen Rhythmus.

(2) Geist und Trieb

Als Ausschnitt des kollektiven Unbewussten hat grundsitzlich jede
menschliche Psyche Anteil an allen verschiedenen Gegensatzpaaren. Jung
stellt allerdings weitgehende Unterschiede fest, die sich aus der spezifischen
kulturellen, nationalen, zeitgeschichtlichen Situation des Individuums her-
leiten lassen.

92



Die Psyche des Européers, die zumindest unbewusst christlich bestimmt
ist, erfahrt in besonders intensiver Weise den Gegensatz von Geist und Trieb.
(Anm. 315)

Dieser Gegensatz fillt nicht mit jenem anderen von Bewusstsein und Un-
bewusstem zusammen. Vielmehr eignet nach Jung dem Unbewussten eine
urspriingliche geistige Komponente. Gegeniiber Freud will er den Geist "als
ein dem Trieb aequivalent entgegenstehendes Gegenstiick" anerkannt wis-
sen. (Anm. 316) 'Geistig' nennt Jung dabei jede Tendenz zur Integration und
Ordnung des Triebhaften und der Affektivitit. Dieses Geistige erscheint als
eigengesetzliches, kraftgeladenes Streben, das Chaotisches gliedern und
konzentrieren will. Archetypischer Geist gestaltet die Triebhaftigkeit um
zum sinnvollen Bild. Daher betont Jung, "dass das geistige Prinzip, streng
genommen, nicht mit dem Triebe kollidiert, sondern mit der Triebhaftigkeit,
als welche ein ungerechtfertigtes Uberwiegen der Triebnatur gegeniiber dem
Geistigen zu verstehen ist. Das Geistige erscheint in der Psyche auch als ein
Trieb, ja, als eine wahre Leidenschaft ... Es ist ein Prinzip sui generis, nim-
lich die der Triebkraft unerldssliche Form. "

Mit der Entwicklung des Menschen zum Gemeinschaftswesen - und in je-
dem Neugeborenen wieder - setzt sie sich unauthaltsam durch. (Anm. 317)
Das geistige Prinzip ist die Fiahigkeit der Libido zur Symbolbildung; es be-
zieht seine Kraft aus den Triebvorgéngen, die es zugleich wandelt. (Anm.
318) Zumindest beim Europder ist der Gegensatz von Geist und Triebhaf-
tigkeit "Ausdruck und vielleicht auch Grundlage" der psychischen Energie
iiberhaupt. (Anm. 319) Die Spannung zwischen beharrender Bewahrung
(Struktur) und weitertreibender Dynamik (Energie) scheint Jung aber eines
der Grundgesetze zu sein, die sich vom Archetypischen allgemein aussagen
lassen. (Anm. 320)

(3) Typ und Gegentyp (Anm. 321)

Die individuelle Psyche lasst sich ndherhin typologisch erfassen. Sie un-
terliegt der polaren Gegensatzspannung von Extraversion und Introversion
einerseits, von rationalen und irrationalen Funktionen anderseits. Auch diese
letzteren sind wieder untereinander gegensitzlich: Dem (rationale) Zusam-
menhinge erfassenden Denken widersteht das (ebenfalls rationale) Werte er-
fassende Fiihlen; dem (irrationalen) vornehmlich sinnliche Tatsachen wahr-
nehmenden Empfinden widersteht das (ebenfalls irrationale) Moglichkeiten
erahnende Intuieren. Entsprechend der bewussten Einstellung des Ich ergibt
sich der Typus mit der vorherrschenden, ,differenzierten' Funktion. Sie kenn-

93



zeichnet die Art, wie sich das Individuum innerhalb der Welt orientiert, wie
es die Aufgaben und Probleme des Lebens zu bewiltigen versucht.

Im 'Schatten’', unbewusst gegeben und mehr oder weniger energetisch auf-
geladen, konstelliert sich der Gegentypus: die verdriangten und verleugneten
Personlichkeitsanteile unter der Herrschaft der minderwertigen Funktion,
die archaisch und unkontrollierbar ist. Der Gegentypus wird oft auf duBBere
Partner projiziert und dort vielleicht hingerissen geliebt oder ebenso leiden-
schaftlich abgelehnt.

b) Die Dynamik der Psyche (Anm. 322)

(1) Kompensation und Korrektur

Die Spannungen in der Psyche stellen energetische Potenziale dar. Sie dy-
namisieren den Prozess des seelischen Lebens, der im stdndigen Bemiihen
um die Herstellung eines Ausgleichs zwischen den gegensétzlichen inne-
ren und duBeren Anforderungen besteht. Dabei verhalten sich Bewusstsein
und Unbewusstes korrektiv bzw. kompensatorisch zueinander. Die "gottli-
che Freiheit" des menschlichen Geistes, "nicht nur jenseits der, sondern auch
gegen die Natur zu denken", (Anm. 323) bringt auf ihrer Kehrseite die Ge-
fahr der Vereinseitigung mit sich: Mit fortschreitender Differenzierung 16st
sich das Bewusstsein von seinen unbewussten Wurzeln und wird steril. Nur
wenn es ihm gelingt, die Produkte des Unbewussten, wie etwa Tradume und
Fantasien, zu ergreifen und zu verstehen, erfihrt es wieder deren bereichern-
de und heilende Kompensation. Jung prézisiert: "Die Kompensation muss
von der Komplementierung streng unterschieden werden. Das Komplement
ist ein zu beschrankter und beschrinkender Begriff ... , da er ein sozusagen
zwangsldufiges Ergédnzungsverhéltnis bezeichnet. Die Kompensation dage-
gen ist ... eine Gegeneinanderhaltung und Vergleichung verschiedener Daten
oder Standpunkte, wodurch ein Ausgleich oder eine Berichtigung entsteht
..."" (Anm. 324) Dadurch werden psychisches Gleichgewicht und Gesundheit
des Menschen hergestellt.

Geht diese Tatigkeit des Unbewussten auch gesetzmiBig, automatisch vor
sich, so kann sie doch ihre volle Wirkung nur entfalten, wenn das Bewusst-
sein ihr die entsprechende Beachtung, "eine gewisse stetige Aufmerksam-
keit", zuwendet. (Anm. 325) Denn Bewusstsein und Unbewusstes sind ge-
genseitig aufeinander bezogen und aufeinander angewiesen. Unbeschadet
seines 'geistigen' Aspekts tendiert nimlich das Unbewusste zum automati-
schen Funktionieren: Triebe konnen kollidieren, Archetypen sich zwangshaft
durchsetzen " ... auch unter Bedingungen, welche fiir das Individuum unter

94



Umstdnden lebensgefdhrlich sind. Demgegeniiber ermoglicht das Bewusst-
sein geordnete Anpassungsleistungen, d. h. Triecbhemmungen, und kann dar-
um nicht vermisst werden". (Anm. 326) Die Tatigkeit des Bewusstseins gibt
der aus dem Unbewussten andringenden Kraft Richtung. Wollte sich das Ich
ins Unbewusste autheben, so wire der Prozess zerstort.

Ziel der kompensatorischen und korrigierenden Bezogenheit ist das ge-
meinsame Wirken des Bewusstseins und des Unbewussten, eine Gegensatz-
vereinigung, die im Symbol des Selbst dargestellt wird.

(2) Projektion

Das Verhiltnis zwischen dem Bewusstsein und dem Unbewussten gliedert
Jung weiter auf in die verschiedenartigen Beziehungen zwischen dem Ich,
dem Bezugspunkt des Bewusstseinsfeldes, und den kraftgeladenen Inhalten
des Unbewussten, die in den Gestalten von Schatten, Animus und Anima,
der Mana-Personlichkeit und dem Selbst beispielhaft auftreten. (Anm. 327)
Es handelt sich hierbei um 'archetypische' Figuren, Bildkategorien, welche
die seelische Erfahrung strukturieren. Sie sind letztlich nicht begriindbar

oder aufzulosen, sind aber zumindest teilweise dem Bewusstsein zuginglich
und verstiandlich. (Anm. 328)

Diese Figuren treten prinzipiell bei allen Menschen auf; ihre konkrete Ge-
stalt hdangt aber von der individuellen Lebenssituation und Lebensgeschich-
te ab.

Uber den Mechanismus der Projektion verschrinken sie den einzelnen
mit der Gemeinschaft. Besonders der Schatten und 'das Seelenbild' (Anm.
329), Animus oder Anima, werden vom seiner selbst unbewussten Men-
schen - scheinbar - an anderen wahrgenommen, d. 1. projiziert. Erst die Aus-
einandersetzung mit den faszinierenden oder drgerlichen Eigenschaften, die
dem Freund bzw. dem Feind zuzugehoren scheinen, bringt die individu-
elle Selbsterkenntnis, die Riicknahme der Inhalte des eigenen Unbewuss-
ten. So hinderlich solche Projektionen im mitmenschlichen Umgang zuerst
sein konnen, so unerlisslich sind sie nach Jung fiir die Selbstwerdung. "Der
Schatten kann nur durch die Beziehung zu einem Gegeniiber realisiert wer-

den, und Animus und Anima nur durch die Beziehung zum Gegengeschlecht
... (Anm. 330)

Erst die konkrete Begegnung, der Umgang miteinander, ermdglicht es den
Menschen, ihrer eigenen hellen und dunklen Seiten gewahr zu werden. Be-
wusstwerden Tliber sich selbst ist aber die Voraussetzung fiir unverstellte Be-
ziehungen. Erst die Riicknahme der Projektionen, die Integration des Schat-

95



tens und des Seelenbildes, die Einsicht in die Tiefe des eigenen Wesens, ldsst
das Individuum zu seiner unverwechselbaren Personlichkeit finden. Dann
erst kann es auch die Individualitit des anderen wahrnehmen, der zuvor viel-
leicht ausschlieBlich Rollentrdger in einem archetypisch vorgegebenen Spiel
war. (Anm. 331)

Gegeniiber der gleichsam 'autoerotischen' Weltauffassung der Projek-
tionen ist es die Erfahrung der eigenen Wurzeln, die auch das Wissen um
die Zusammengehorigkeit der Menschen erdftnet. (Anm. 332) Hinter dem
Schatten und der Anima steht daher die Wirklichkeit des Gro3eren-Ganzen,
des Selbst, in dem die Isolierung der Einzelmenschen aufgehoben ist. So ist
es Uber die Arbeit an Projektionen - die oft als Zwang und als Fessel empfun-
den werden - moglich, dass Menschen ihre urspriingliche Verbindung mit-
einander und ihre freie Bezogenheit aufeinander entdecken.

c) Die Ganzheit der Psyche

Das Ziel jeder kompensatorischen AuBerung des Unbewussten ist die Ver-
einigung der Gegensétze, die Verwirklichung des Ganzen. Diese Hypothese
liegt Jungs Menschenbild, damit auch seinen Reflexionen iiber die Bedeu-
tung des Bosen, zu Grunde: "Da aber alles Lebende nach seiner Ganzheit
strebt, so findet gegeniiber der unvermeidlichen Einseitigkeit des Bewusst-
seins eine bestindige Korrektur und Kompensation von selten des allgemein
menschlichen Wesens in uns statt, mit dem Ziel ... einer Assimilation des Ich
an eine umfangreichere Personlichkeit." (Anm. 333)

Diese ist das iiberpersonliche Selbst, das die "Totalitdt des Menschen" be-
zeichnet, "die Summe seiner bewussten und unbewussten Gegebenheiten".
(Anm. 334) Es umfasst "Ichbewusstsein, Schatten, Anima und das kollektive
Unbewusste in unbestimmbarer Erstreckung". (Anm. 335)

Das Selbst stellt den Motor und das Ziel der psychischen Entwicklung dar.
Jung hilt daher den "Trieb zur Selbstverwirklichung" fiir wesentlicher als

Sexualitidt und Machtstreben, und bezeichnet ihn als den "religiosen Ganz-
heitstrieb". (Anm. 336)

Der Prozess der Selbstverwirklichung, die Individuation, ist fiir Jung
schicksalhaft im Menschen angelegt. Er ist definiert als "jener je nachdem
einfache oder komplizierte biologische Vorgang, mit dem jedes lebende We-
sen zu dem Wesen wird, wozu es von Anfang an zu werden bestimmt ist".
(Anm. 337) Die Bestimmung des Menschen nun ist es, die je-personliche
Synthese seiner inneren Gegensitze zu finden und sich so mit der Welt zu
vermitteln. Obwohl die Psyche des zivilisierten Menschen nicht mehr jenes

96



’selbstregulierende System' des archaischen ist, ist in ihm noch die sinnvoll-
zielgerichtete Entwicklung angelegt. (Anm. 338)

Diesen schicksalhaften und schopferischen Aspekt des menschlichen Le-
bens sieht Jung symbolisiert im "Archetyp des gottlichen Kindes". Da es den
"starksten Drang des Wesens" darstellt, ist es uniiberwindlich. "Es ist ein mit
allen natiirlichen Instinktkrédften ausgeriistetes Nichtanderskonnen, wahrend
das Bewusstsein sich stets in einem vermeintlichen Anderskonnen verfangt
..." (Anm. 339) Im offenen und dialogischen Umgang mit dem Bewussten
muss das Ich das Selbst aber verwirklichen helfen. Trotz aller Doppelge-
sichtigkeit, die Jung am Unbewussten wahrnimmt, (Anm. 340) bringt er thm
doch ein grofBes Mall von Vertrauen entgegen. In der Tiefe der Psyche liegt
nicht nur die Moglichkeit von Zerstorung, sondern gerade auch von Hei-
lung und Sinn: "In allem Chaos ist Kosmos und in aller Unordnung geheime
Ordnung, in aller Wirkung stetiges Gesetz ..." (Anm. 341) Gibt es nicht viel-
leicht sogar eine Sinndimension, die den Bereich des Psychischen umgreift?
Vielleicht - wie Jung in der Schrift 'Synchronizitét als Prinzip akausaler Zu-
sammenhinge' (1952) andeutet- ist menschlich erfahrbarer Sinn nur "ein be-
sonderer Fall des allgemeinen ursachelosen Angeordnetseins "? (Anm. 342)
Wie die mogliche Ganzheit der Psyche bleibt aber auch dieser Sinn ritsel-
voll und dem rationalen wissenschaftlichen Zugriff entzogen. Er mag aber
erahnt und ertastet werden in den Bildern, in deren bewusstseinsfahigem Ge-
halt die Wirkung des Unbewussten durchbricht: in den Symbolen. Das Sym-
bol ist die raum-zeitliche Darstellung des Archetyps, der damit in gewisser
Weise der bewussten Auseinandersetzung und Integration zuganglich wird.
(Anm. 343)

3. Das Bose. Zugang zu Jungs Sprachgebrauch

a) Das Bose als das moralisch Schlechte

Gegeniiber der Psychoanalyse Freuds mochte Jung sich weniger mit dem
Bdsen in der menschlichen Existenz auseinandersetzen, als mit dem mogli-
chen Guten. (Anm. 344) Im Lauf seiner Forschungen dringt sich ihm aber
immer mehr die Erkenntnis auf, dass Gutes und Boses nicht eindeutig zu
trennen sind, sondern dass gerade das Goéttliche ein teuflisch-ddmonisches
Gesicht tragt.

Die inhaltliche Bedeutung dessen, was als bése zu bezeichnen sei, setzt
Jung dabei voraus. Er lehnt es ab, sich mit Fragen der Terminologie ausein-
anderzusetzen.

97



Wie Freud iibernimmt Jung den herrschenden Sprachgebrauch. Bose ist
danach, was der iiblichen Moral, den kollektiven Selbstverstandlichkeiten,
widerspricht: "Als moralische Michte bleiben Gut und Bdse unerschiittert
und als einfache Tatbestdnde, wie sie das Strafgesetzbuch, der Dekalog und
die traditionelle christliche Moral auffassen, unbezweifelt." (Anm. 345)

Diese Normen stellt Jung auch dann nicht grundséatzlich in Frage, wenn er
den psycho-physischen Bediirfnissen des Individuums den Vorrang vor je-
nen einzurdumen bereit ist. Einen Umsturz der moralischen Gesellschafts-
ordnung hat er nicht im Sinn; aller Zweifel an der Form der gegenwartigen
Kultur hindert Jung nicht daran, sie prinzipiell zu bejahen. (Anm. 346) Der
Widerspruch liegt ja im Menschen selbst. Denn jedes Kind wird "mit einer
ungeheuren Inkongruenz geboren: einerseits ein sozusagen tierdhnliches,
unbewusstes Wesen, andererseits die letzte Verkorperung einer uralten und
unendlich komplizierten Erbsumme". (Anm. 347)

Aber diese Spannung ist es ja, die das fruchtbare Gefille der Libido her-
stellt, daher ist sie fiir die menschliche Psyche unerlésslich. Allerdings kann
der einzelne gezwungen sein, sich um eines personlichen, hoheren Ideals
willen gegen die herrschende Moral zu entscheiden; er kann in 'Pflichtenkol-
lisionen' geraten, in denen er seinen eigenen Weg suchen muss. (Anm. 348)
Fiir ihn treten dann die konventionelle Moral und das individuell gebotene
Gute in Gegensatz.

b) Das Bose als das Schlimme

Als bose bezeichnet Jung auch all das, was Schuldgefiihle bzw. Vorwiirfe
vonseiten anderer hervorruft; 'bose' ist dann, was Leiden schafft, was Men-
schen trennt und isoliert.

Bei diesem analogen Sprachgebrauch wird deutlich, dass Jung - in Uber-
einstimmung mit seinen typologischen Theorien - sich weigert, das Bose in-
tellektuell zu definieren: Boses wird erlebt, nicht festgesetzt; es ist fiir Jung
zuerst eine Angelegenheit der Bewertung, der Fiihlfunktion, nicht des Den-
kens. Bei dem Bosen, wie es in der Umgangssprache verstanden wird, han-
delt es sich um ein Feld gleichartiger schlimmer Erfahrungen, nicht um eine
logische Bestimmung. Um all diese Erfahrungen aufzunehmen, sieht Jung
von genauer sprachlicher Differenzierung ab. (Anm. 349)

Uber 'objektive’ Schuld urteilt der Analytiker nicht. Die Einstellung oder
Handlung, die das Schuldgefiihl hervorgerufen hat, kann sehr wohl indivi-
duell notwendig gewesen sein. Vielleicht wurde mit ihr nur ein angelerntes

98



Tabu gebrochen. Vielleicht muss aber das Belastende tatsachlich als schuld-
haft anerkannt werden.

Es kann gefordert sein, dass der Betroffene bekennt, was ihn bedriickt,
und sich dadurch wieder in die menschliche Gemeinschaft eingliedert. Das
Bekenntnis vermag in dieser Situation den Bann des Bosen zu 16sen: "Es ist,
wie wenn die Menschheit ein unausloschliches Anrecht auf das Dunkle, Un-
vollkommene des Mitmenschen hétte, denn solcherart sind ja die Dinge, die
zum Selbstschutz geheim gehalten werden. Es scheint eine natiirliche Siinde
zu sein, seinen Minderwert zu verbergen, ebenso sehr wie seine Minderwer-
tigkeit ausschlieBlich zu leben ..." (Anm. 350)

So ist das Leiden, das aus der Isolation folgt, schlimm, und bose ist das
Isolierende selbst. Die analytische Betrachtung zeigt, dass das scheinbar
Trennende gerade das allgemein Menschliche ist, der primitive Mensch, den
jeder vor den anderen verbergen will. Zur Reifung gehort fiir Jung aber ge-
rade, dass man das Trennende ertrdgt und so die Trennung iiberwindet: "Wer
aber sich selbst behalt, wird erst dadurch den Sinn des Selbstseins erfahren,
wenn er auch unter sich selber in das ununterschieden Menschliche hinunter-
steigen kann ..." (Anm. 351)

c) Das Bose als das Wertzerstorende

Die inhaltliche Definition des Bosen ldsst sich den unterschiedlichen Wer-
tebenen zuordnen, die in die Sprache der Analytischen Psychologie Jungs
eingegangen sind: "Die Psychologie weil3 nicht, was gut und bose an sich ist;
sie kennt diese nur als Urteile liber Relationen: gut ist das, was von einem
gewissen Standpunkt aus als passend, annehmbar oder wertvoll erscheint ..."
(Anm. 352)

(1) Wird das Gute entsprechend den Idealen der herrschenden Moral be-
stimmt, so folgen meist eindeutige Handlungsanweisungen. Das Bdse ist
vom gesatzten Recht und von der allgemeinen Sittlichkeit her festgelegt.

(2) Wird das Gute in mehr oder weniger personal ausgerichteten Lebens-
werten gesehen - etwa in der Integritit der eigenen Person oder des Mit-
menschen -, so ist bose alles, was Lebendiges gefahrdet bzw. das Wohl der
Person angreift. Auf dieser Ebene der Betrachtung unterscheidet Jung nicht
zwischen moralischem und physischem Ubel. Das Bdse umfasst hier alles,
woran Menschen leiden, also "Dummbheit, Stinde, Krankheit, Alter und Tod".
(Anm. 353)

(3) Besteht das Gute in der Realisierung des Selbst, dann verschiebt sich
die Bedeutung des Bosen entscheidend.

99



Im Selbst fallen die Gegensédtze zusammen. Daher ist auch das moralisch
und physisch Bose Teil des Selbst. Es gewinnt einen anderen Stellenwert -es
gehort dazu. Das moralische Ubel wird zum Ausgangspunkt und zur Durch-
gangsstufe des Guten; das physische triagt zu Vollstindigkeit des Lebens bei.
(Anm. 354)

Ziel des Menschen ist nun die Selbst-Verwirklichung, die Individuation,
die den einzelnen erst zur Person formt, damit aber auch die menschliche
Gemeinschaft bereichert. (Anm. 355) Gut ist daher diejenige "Entwicklung,
die ... Moglichkeiten des Lebens gewihrt". (Anm. 356) Bose ist danach al-
les, was dieses Ziel der Vollstindigkeit hemmen, seinen Sinn zerstoren oder
seine Dynamik einengen will.

Damit verwirft Jung jeglichen Dogmatismus, jedes Beharren auf sterilen
Formen des Lebens und Denkens; die Einseitigkeit, welche die Ganzheit
verhindert, das Machtstreben, das den Blick vor der notwendigen Wandlung
verschlieB3t. (Anm. 357)

d) Das Bose als das Dunkle

Zusammenfassend ldsst sich festhalten: Jung unterscheidet sprachlich
nicht zwischen dem unangepassten und belastenden Primitiven im Men-
schen (dem unannehmbar Hésslichen), dem naturhaft Widrigen, dem schick-
salhaft Schlimmen und dem ethisch Schuldhaften. ,Das Bose' ist fiir Jung ein
Erlebnisbegriff, der sehr Gegensitzliches umgreift: Er geht vom unbedach-
ten Sprachgebrauch des Alltags aus, zielt aber auch auf inhaltlich dazu wi-
derspriichliche Bedeutungen; er nimmt die schmerzlichen Erfahrungen der
Menschen auf, bewertet und deutet aber doch auch selbst. (Anm. 358) So
wird das Bose schlieBlich ein Begriff fiir alles, was dem Menschen fremd
und unheimlich, angst- und leidenmachend erscheint, was das Gliick ver-
hindert und das Lebensziel nicht erreichen ldsst. Dabei lasst Jung aber offen,
ob nicht gerade in dieser Dunkelheit des Bosen Krifte verborgen liegen, die
Sinn und Heilung bringen konnen.

4. Die Dimensionen des Bosen

a) Die erkenntnistheoretische Dimension

Am Ursprung der Menschheit wie zu Beginn des Einzellebens herrscht
die Einheit des Unbewussten. Das erwachende Bewusstsein muss sich thm
entwinden und das Chaos differenzieren. Erkennen setzt Unterscheidung vo-
raus; um sich orientieren zu konnen, zerlegt das Bewusstsein die Wirklich-

100



keit in Gegensatzpaare. Auch die Selbsterfahrung beginnt mit dem Entde-
cken von Gegensitzen in der Psyche. (Anm. 359)

Entsprechend betrachtet Jung auch die Unterscheidung von gut und bdse
nicht nur als psychologische, sondern vor allem als "erkenntnistheoretische
Notwendigkeit". (Anm. 360) Gut und Bose sind "nichts anderes als die mo-
ralischen Aspekte dieser natilirlichen Gegensitze". (Anm. 361) Unter diesem
Gesichtspunkt ist das Bose daher zuerst formal "eine menschliche Wertka-
tegorie", deren Inhalt erst nachtraglich festgelegt wird. Die Unterscheidung
von gut und bose ist die "Voraussetzung des moralischen Urteils ... Von die-
sem Standpunkt aus miisste man also feststellen, dass Gut und Bose als die
koexistenten Hélften eines moralischen Urteils ... schon immer zugleich da
sind." (Anm. 362)

b) Die moralpsychologische Dimension

Menschen fillen stindig moralische Urteile iiber andere und iiber sich
selbst. Dabei verbindet sich jedes 'sachliche' Urteil auch mit Bewertungen
oder wird auch aus sehr personlichen Motiven getroffen. Wie die Psychoa-
nalyse, so hebt auch die Analytische Psychologie hervor, dass vor allem das
abwertende moralische Urteil subjektiv begriindet ist, dass es sich mit Wiin-
schen und Angsten, bzw. dem Umgang damit, verkniipft: Alles Fremde, zu-
mal wenn es aus dem eigenen Unbewussten aufsteigt, kann als ,bose' erlebt
werden; tritt es liberméchtig vor das Bewusstsein, kann es sogar als Damo-
nisches erscheinen. (Anm. 363) Die dsthetische Wahrnehmung nennt die un-
einfiihlbare Form hisslich; und die Empfindung des Hisslichen wird desto
eher zum Hass, als in diesem scheinbar Unverstindlichen unerkanntes Ei-
genes andriangt, denn "der Hass des Menschen konzentriert sich immer auf
das Etwas, das ihm seine schlechten Eigenschaften zu Bewusstsein bringt" -
oder bringen kénnte. (Anm. 364) Uber das fragliche Objekt ist damit freilich
wenig ausgesagt; das Abgelehnte liegt im Urteilenden selbst.

Gemil den energetischen Gesetzen der Libido steigert sich die Heftig-
keit der (projektiven) Abwertung mit zunehmender Abspaltung des Bosen
im eigenen Innern. Das moralische Urteil- auch tiber die eigene Person- kann
dann zum Panzer werden, mit dem sich der Betreffende in seiner Lebens-
form, seiner Weltanschauung, seinem Typus einkapselt. Er ahnt dann nicht,
dass gerade im Schlechten das Gute und Hilfreiche enthalten sein kann: "Es
1st der von unserem kollektiv orientierten Bewusstsein verworfene, archai-
sche Mensch in uns, der uns so hésslich und unannehmbar erscheint und der
doch der Triager jener Schonheit ist, die wir anderswo vergeblich suchen."
(Anm. 365)

101



c) Die archetypische Dimension

Unter grofBen Anstrengungen konnen Projektionen zuriickgezogen wer-
den. Der gereifte Mensch kann dariiber hinaus versuchen, sich des Urteils
iiber sich und andere zu enthalten. Die Notwendigkeit der Unterscheidung
und Bewertung der Welt bleibt aber doch bestehen, sonst kann der (europai-
sche) Mensch nicht leben.

Das heif3t fiir Jung: Der Gegensatz von gut und bose ist archetypisch ver-
ankert. Die Erfahrung des Bosen baut sich nicht nur aus Projektionen auf,
sondern sie verweist auf 'objektive', dem Bewusstsein vorgegebene Kraft-
zentren des kollektiven Unbewussten. (Anm. 366)

Gut und Bose sind so fundamentale Erfahrungen, dass Menschen sie zu
allen Zeiten in religioser und mythischer Sprache auszudriicken versucht ha-
ben. Auch Jung selbst verwendet theologische und philosophische Formu-
lierungen, ohne sich aber mit dem zugehorigen theoretischen System iden-
tifizieren zu wollen: "Wenn wir aufpassen, merken wir, dass das Gute und
das Bose principia sind ... ,Principia’, aufs Letzte zuriickgefiihrt, sind Gotte-
saspekte. Gut und Bose sind Prinzipien unseres ethischen Urteils, aber auf
die letzte ontische Wurzel zuriickgefiihrt, sind es 'Anfiange', Aspekte Gottes,
Gottesnamen." (Anm. 367)

Der Inhalt des Urteils wird von Menschen festgelegt - aber die Tatsache
des Beurteilens selbst ist vorgegeben, wie die Sachverhalte, auf die es sich
bezieht. Vor diesen vorgegebenen 'gottlichen' Dunkelheiten muss menschli-
che Wertung schlieBlich verstummen. (Anm. 368)

Der Dualismus, der sich in dieser Grunderfahrung andeutet, wird aller-
dings selbst als leidvoll, als Wurzel des Ubels erlebt. Diesen Sachverhalt ver-
deutlicht Jung an der griechischen Zahlenspekulation: (Anm. 369) Wenn die
Zwei aus der Eins hervorgeht, bedeutet das qualitativ anderes als den natiir-
lichen Zahlenablauf. Mit dem Zweiten tritt dem Ersten - dem einigen Urprin-
zip - das Andere entgegen, das Widerstrebende und Fremde. Das Eine will
bewahren, das Andere will scheiden. Die hier entstehende Spannung l6st
sich zwar teilweise im Dritten, das dem entfalteten Einen entspricht; soll es
aber zur Ganzheit (psychologisch: zur korperlichen Vollexistenz) kommen,
so bedarf es des Vierten. Jede Ganzheit ist nach Jung quaternarisch; erst im
Vierten kehrt das Eine als Vollendetes, als zweidimensionale Dreiheit, wie-
der. Auch im alttestamentlichen Gottesbild findet Jung diese Spekulation, die
auf archetypischer Grundlage beruht, angelegt. Er untersucht sie eingehend
in mehreren Schriften. (Anm. 370)

102



Der Weg von der Eins zur Vier lésst sich an der inneren Bewegung der
christlichen Trinitdt verdeutlichen:

In der Zeit des "Vaters' herrscht Einheit; seine inneren Widerspriiche blei-
ben verhiillt. Die Frage nach der Verantwortung Gottes auch fiir das Bose
(Theodizee) wird nicht in letzter Radikalitdt gestellt. Die noch unbewusste
Problematik deutet sich aber in der religiosen Ambivalenz und Tabuangst der
Menschen an.

Erst in der Zeit des 'Sohnes' taucht das Problem des Bosen wirklich auf.
Die kosmische Ureinheit ist zerspalten: Der Sohn ist das Nicht-Dunkel, das
Licht. Um aber die Einheit auf einer neuen Stufe wiederherzustellen, muss er
durch die Finsternis, sein Anderes, hindurchgehen. (Anm. 371) Das so ent-
stehende Dritte ist im christlichen Dogma der Heilige Geist, in welchem der
Vater als Entfaltender, der Sohn als Erlosender erkannt wird. Insofern der
Geist beide der Erkenntnis zugénglich macht, bezieht er die Menschheit in
die Bewegung zwischen Vater und Sohn ein. Er zielt damit darauf hin, auch
diese -und mit ihr das Bose (das Dunkle, die Materie, das Weibliche) - in die
Gottheit einzugliedern, wodurch die Einheit zur Vollstindigkeit wird. (Anm.
372) Dass sich Gott - iiber Christus hinaus - im Menschen inkarnieren will,
dass er die dem Jahwe des Alten Testaments innewohnenden Widerspriiche
ausgleichen will, das erfordert vonseiten des Menschen die Bemiihung, Gut
und Bose, "die Aspekte Gottes", bewusst zu iibernehmen und zu ertragen.
(Anm. 373) Um diese iliberpersonlichen Méchte in sich vereinigen zu kon-
nen, muss er sich ihnen in gewissem Mal3e ausliefern; nur, wenn er ihnen
nicht ausweicht, wird er ihnen angemessen begegnen kdnnen.

Ging es bei der ersten Dimension des Bosen um erkenntnistheoretische
Uberlegungen und bei der zweiten um psychische Mechanismen, so zeigt die
dritte Betrachtungsweise die archetypische Dimension des Bdsen, die sich in
mythologischen, theologischen, metaphysischen Formulierungen aussagen
lasst: Gut und Bose iibergreifen den Menschen; und doch sollen sie in ihm
verbunden werden. Das Ziel Gottes ist der Mensch. (Anm. 374)

5. Die Relationen des Bosen

a) Das vorlaufige Bose

Die menschliche Entwicklung zeigt die Vorlaufigkeit und Bedingtheit des
Bosen: Vom angestrebten Endziel des Menschen her gesehen, erscheinen die
verschiedenen Phasen des Prozesses in einem anderen Licht. (Anm. 375)
Was als bose bewertet werden musste, zeigt sich im Gesamtzusammenhang
als Ansto3 der Entwicklung, als unvermeidliche Durchgangsstufe. Boses

103



kann zum Mittler des Guten werden; und als notwendige Ergénzung kann es
schlieBlich sogar Teil des Guten - des Vollstindigen - sein.

(1) Boses als Mittel zum Guten

Das Wandlungsgeschehen der Individuation scheint sich nicht ohne den
Gang durch das Bose zu vollziehen. Der Impuls zur Entwicklung steigt zwar
aus dem Unbewussten selbst auf; er wird aber vom Bewusstsein als leidbrin-

gend erfahren, da die gleichzeitige Anziehungskraft des Unbewussten beste-
hen bleibt.

Die regressiven Tendenzen der Psyche wehren den individuellen Auf-
bruch ab, er erregt beim Betroffenen selbst und/oder bei seiner Umgebung
Unwillen und Angst und wird als bose bezeichnet: "Das retardierende Ideal
ist immer primitiver, natlirlicher (im guten wie im bosen Sinne) und 'mora-
lischer', insofern es treu zum uberlieferten Gesetze halt. Das fortschrittliche
Ideal ist immer abstrakter, unnatiirlicher und insofern 'unmoralischer', als es
Untreue gegeniiber der Tradition erfordert ..." (Anm. 376)

Es ist also keineswegs nur die 'tierische Triebnatur', die Argernis erregt, es
konnen auch bewusste oder unbewusste Impulse zur Verdnderung der Ein-
stellung und des Verhaltens sein, die einen Menschen in Konflikt bringen
und vielleicht sogar in die Neurose treiben. Die Begegnung mit dem als bose
erlebten Neuen kann so der Priifstein werden fiir die Individuation bzw. die
individuelle Heilung und die kollektive Fortentwicklung. (Anm. 377) Das
scheinbar Bose bietet den Ansto zur Uberpriifung der Situation, der bishe-
rigen Ausrichtung der Normen: "Der Mensch vergisst nimlich immer wie-
der, dass etwas, das einstmals gut war, nicht fiir immer und ewig gut bleibt."
(Anm. 378) Die Offenheit gegeniiber dem Leben und den Erfordernissen des
eigenen Wesens verlangt die grundséitzliche Bereitschaft zur Wandlung, die
erst mit dem Tod endgiiltig abgeschlossen ist. Um der Welt gegeniiber die
richtige Einstellung zu haben, kann gerade der Verzicht auf das bisher als
richtig Erkannte gefordert sein.

Woher anders aber sollte die Kraft zur Erneuerung kommen, wenn nicht
aus dem noch-archaischen, aus den noch nicht erschopften Inhalten des Un-
bewussten, die dem Bewusstsein bisher unannehmbar erschienen sind? Wie
Jung am Beispiel des alchemistischen opus zu zeigen versucht, kann gerade
des "Dunkelwesen bestimmt (sein), zur medicina zu werden". (Anm. 379)
Um die energetische Ladung des Unbewussten zu senken und die Libido ins
Bewusstsein tiberzufiihren, ist Zuwendung gerade zu diesen dunklen Inhal-
ten des Unbewussten notig. Die Introversion - die sich sowohl als depressive
Verstimmung, als Verschlossenheit, wie auch als menschenfeindliche Selbst-

104



bezogenheit dullern kann - ist dann die Vorbedingung fiir die Regeneration
des Lebens. (Anm. 380)

Die Art und das Ausmal} des Bosen, das im Einzelfall nétig ist, damit ein
Mensch zu seiner Vollstindigkeit findet, ist dabei individuell: "Jedem ist die-
jenige Erniedrigung, die thm bekommt, in seinem Charakter mitgegeben.
Sucht er seine Ganzheit ernstlich, so wird er unvermutet in das thm eigen-
tiimliche Loch treten, und aus dieser Dunkelheit wird thm das Licht aufge-
hen. ." (Anm. 381)

Auf einer bestimmten Entwicklungsstufe erweist sich so das Bose als gut
fiir das Ganze. (Anm. 382) Geméall dem Gesetz der Enantiodromie, nach dem
ein lberreiztes Prinzip seinen Gegensatz aus sich hervortreibt, fiihrt es das
Gute selbst herbei. Daher ist die Bewertung einer Handlung so schwierig.
Die menschliche Einsicht ist fragmentarisch und kennt nicht den "grof3e(n)
Plan, nach dem das unbewusste Leben der Seele konstruiert ist". (Anm. 383)
Zuriickhaltung im Urteil ist daher geboten. Aber auch diese Selbstbeschei-
dung ist zweideutig, auch fiir sie gilt wieder, dass "auch im Besten, ja gera-
dezu im Besten ... der Keim des Bosen" ist. (Anm. 384) Wer sich iiber den
Gegensatz von gut und bdse erheben will, lduft Gefahr, gerade dann dem B6-
sen zu verfallen, "denn wie leicht kann sich damit das Bse einschmuggeln,
wenn es einfach erklirt, es sei eben das potenziell Bessere ..." Jede nur-in-
tellektuelle Stellungnahme bzw. Distanzierung verfehlt das moralische Pro-
blem.

"Unterliegt man ithm nicht zum Teil, so geht nichts von diesem Bosen in
uns hinein, und dann kann auch keine Erneuerung und Heilung stattfinden
... Unterliegt das Ich aber nur zum Teil und kann es sich vor dem génzlichen
Verschlungenwerden durch Selbstbehauptung retten, dann kann es die Stim-
me (sc. die zum Bosen rit) assimilieren, und dann stellt sich heraus, dass das
Bose nur ein boser Schein war, in Wirklichkeit aber ein Bringer des Heils
und der Erleuchtung ..." (Anm. 385)

(2) Boses als Element des Guten

Wie der Korper nur wirklich ist, wenn er einen Schatten wirft, so gehdren
zum Menschen Freude und Leid, zum Lebendigen das Differenzierte und
das Primitive. "Das Leben selber flieit zugleich aus klaren und triiben Quel-
len." (Anm. 386) Beide gehoren zusammen.

Die Bipolaritit des Archetypus symbolisiert das Selbst, das Hell und Dun-
kel, Gut und Bose enthilt. "Nicht Vollkommenbheit, sondern Vollstindigkeit"

105



(Anm. 387) wird vom Menschen verlangt. Sein Leben erfiillen heiflt daher
dessen Abgriinde erfahren. (Anm. 388)

Ohne ihre ,tierische' Seite funktioniert die Psyche nicht. Das Dunkle und
Fremde ldsst sich nicht einfach verleugnen, "es will mitleben"; (Anm. 389)
verweigert man thm seinen Platz im bewussten Leben, so setzt es sich un-
erkannt als Symptom, als Unfreiheit, als scheinbares Schicksal oder an den
Lebenspartnern durch.

Jung weil}, dass solche Anerkennung des Bosen alle menschlichen Krif-
te fordern kann: "Man bedenke, was es heif3t, die Daseinsberechtigung des
Unvernlinftigen, des Sinnlosen und des Bosen anzuerkennen!" (Anm. 390)
Aber diese Arbeit ist sinnvoll; ihre Frucht ist der ganze, der matiirliche'
Mensch, der "in bewusstem Dasein jene Einheit und Totalitét, jene Sicher-
heit und Aufopferungsfahigkeit (erreicht), wie sie das wilde Tier unbewusst
und instinktmiBig besitzt". (Anm. 391)

Dieser ganze Mensch stimmt mit sich selbst {iberein; er kann der sein, der
er ist. Das Bdse ist in thm wirklich und wirksam, ohne unbedingt zerstore-
risch zu sein. Sein Symbol ist das Kreuz: Bild der Verbindung, nicht Authe-
bung der Gegensitze, ihrer Bandigung durch Integration. (Anm. 392)

b) Das machtvolle Bose

Wie kann man an der Macht und der Bosheit des Bosen festhalten, wenn
man seinen moglichen Sinn, seine Relativitit, verstanden hat? Dass die
Rechtfertigung des Bosen als eines Mittels zur bzw. als Teil der Vollstédn-
digkeit Gefahr lduft, seine ddmonischen Aspekte zu verharmlosen, hat Jung
selbst gesehen. Schon in seiner Jugend wird ihm die Doppeldeutigkeit des
Bosen klar: Bei der Lektiire des 'Faust' ahnt er "die geheimnisvolle Rolle,
welche es in der Erlosung der Menschen aus Dunkelheit und Leiden spielt",
aber er erkennt auch seine "weltumspannende Macht". Daher wirft er Goethe
vor, "dass er Mephisto mit einer blo3en Spielerei ... erledigte ... Ich bedauer-
te es aufs tiefste, dass auch Goethe, der - oh so triigerischen -Verharmlosung
des Bosen zum Opfer gefallen war". (Anm. 393)

Jungs Bestehen auf der autonomen Macht, der 'Realitét' des Bosen liegen
auch personliche Erlebnisse zu Grunde. Er war der "Verharmlosung des Bo-
sen" teilweise selbst zum Opfer gefallen. Der Eindruck der Geschehnisse des
Dritten Reiches in Deutschland stiirzte seine vorher eher naive Haltung um.
In einem Brief vom 20. 4. 46 bekennt er: "In Threm Brief zitieren Sie meine
Worte, dass ich keine Illusionen hatte. Dieser Behauptung muss ich wider-
sprechen: vor der Hitler-Ara hatte ich noch immer Illusionen ... In der Tat

106



hitte ich nie gedacht, dass der Mensch so absolut bose sein konnte. Ich dach-
te wohl, er konne bdse sein, womit das Bose zumindest einen gewissen Cha-
rakter hétte, aber in Deutschland war das Bose verderbt. Es war ein Unrat des
Bosen, unvorstellbar schlimmer als das tlibliche Bose ..." (Anm. 394)

In dieser konkreten Betroffenheit und Beschimung mag das Bindeglied
zu der Uberzeugung von der dimonischen Kraft des Bésen zu sehen sein.
Der konkret (,empirisch') bezogenen Einstellung Jungs entspricht es ja, das
Bose gemél der Situation zu beurteilen, in der es auftritt. So geht die Zeitge-
schichte in die Theorie ein: Wenn das Bose als Morderisches begegnet, dann
muss es entsprechend ernst genommen werden.

Die Realitit des Bosen festzuhalten, ist daher fiir Jung eine Frage der
praktischen Psychologie. Deshalb bekdampft er auch so sehr die scholasti-
sche Theorie der privatio boni. Sie ist fiir ihn eine 'Beschonigung', denn "die
menschliche Natur ist unendlicher Bosheit fahig, und die bosen Taten sind so
wirklich wie die guten ..." (Anm. 395)

Gerade gegeniiber einem offensichtlich einseitigen Gottes- und Men-
schenbild muss Jung stirker auf die Macht des Bosen pochen: "Solange das
Bose ein mé on ist, wird niemand den Schatten ernst nehmen ... Die Zukunft
der Menschheit wird in hohem Malle von der Schattenerkenntnis abhingen.
Das Bose ist - psychologisch gesprochen - furchtbar real." (Anm. 396)

Es ist gefahrlich, das Bose nicht ernst zu nehmen. Wer es nicht anerkennt
und sich davon absetzt, wird mit thm identisch. Das Ich, das nicht zwischen
Individuellem und Archetypischem, "dem kongenitalen Instinktsystem", un-
terscheidet, muss zerspringen: "Die Moglichkeiten des Archetyps, im Guten
wie im Bosen, iiberschreiten die menschliche Reichweite um ein Vielfaches,
und ein Mensch kann solche Spannweite nur dadurch erreichen, dass er sich
mit dem Damon identifiziert, beziehungsweise sich von diesem ergreifen
lasst, wobei aber der Mensch verloren geht." (Anm. 397)

Die ,Gottidhnlichkeit', die dann entsteht, bedeutet die (ggf. psychotische)
,negative Inflation', in der die Inhalte des Unbewussten {ibermifBig intensi-
viert sind. Das steuernde Ichbewusstsein aber fehlt, und so konnen sie in in-
neren und/oder duBBeren Katastrophen explodieren. (Anm. 398)

Das Wissen um die Realitdt des Bosen stellt psychologisch somit die
Schutzmauer dar gegen die Gefahr, von ihm iiberschwemmt zu werden. Die-
se Gefahr droht gerade demjenigen, der seiner selbst nicht bewusst ist, und
zwar droht sie desto eher, je mehr er entsprechend unbewusste Gesinnungs-
genossen findet.

107



Hier kommt nach Jung der Kultur eine wichtige, wenn auch ambivalen-
te Aufgabe der Stiitzung und Biandigung zu: "Die Gesellschaftsbildung kann
aber auch das Gute fordern; sie ist sogar notwendig wegen der moralischen
Schwiche der meisten Menschen, die, um sich iiberhaupt halten zu kénnen,
sich an duBeres Gut anklammern miissen." (Anm. 399)

Dieselbe Funktion sieht Jung auch die Religionssysteme erfiillen: Sie set-
zen der Siindhaftigkeit des Menschen die Kraft und das Ziel des Guten ent-
gegen. Wer um die Realitdt des Bosen und die "Rohheit der menschlichen
Natur" weil}, wird deshalb die Religion sowenig verwerfen wie die gesell-
schaftliche Moral. (Anm. 400)

6. Der Ort des Bosen

Die menschliche Psyche ist der Bereich, in dem sich archetypisches und
moralisches BOses begegnen, wo relatives und absolutes Bdses unterschie-
den werden miissen.

Wie stellen sich die verschiedenen Ebenen des Bosen fiir das Individuum
dar, und wie vollzieht das Ich die notwendige Abgrenzung? (Anm. 401)

a) Das kollektive Unbewusste

Das archetypisch Bose als 'Prinzip der Gottheit' wurzelt im Unbewussten.
Das Unbewusste ist fiir Jung 'Natur' und als solche 'inhuman'; seine Dyna-
mik verlduft jenseits von kulturellen Zwecken und moralischen Riicksichten.
(Anm. 402) Den Archetypen eignet gefahrliche Numinositét: Sie konnen das
Ich so sehr in ihren Bann ziehen, dass es sich in sie auflost. Es kann sich da-
bei mit ihrem hellen und/oder mit ihrem dunklen Aspekt identifizieren - in
beiden Féllen wird es selbst un-menschlich.

Fiir das Urteil des Bewusstseins trigt also das Unbewusste immer zwei
gegensitzliche Gesichter. Selbst seine kompensatorischen Impulse kdnnen,
wenn sie nicht entsprechend verstanden werden, katastrophale Wirkungen
zeitigen. (Anm. 403) Daher sind Aufmerksamkeit und Vorsicht geboten.

Dies gilt vor allem auch fiir jene schillerne Gestalt des Unbewussten,
die sich (fiir den Mann) als Anima darstellt. Sie lockt den trigen Menschen
zum Leben, sie flihrt ihm die Fiille seiner Moglichkeiten bzw. Wiinsche vor
Augen. Aber "indem die Anima das Leben will, will sie Gutes und Boses".
(Anm. 404) Als der "Archetypus des Lebendigen schlechthin" steht sie selbst
"jenseits von Sinn und Verantwortung". (Anm. 405) Die Vielfalt der Schon-
heit und des Lebens ldsst sich nicht in ethische Kategorien einfangen. Als
Angebot des Lebens ist das Unbewusste weder gut noch bdse, sondern vor-

108



erst moralisch indifferent. Die Gegensdtze des Bewusstseins sind hier noch
zusammengeschlossen. (Anm. 406)

Daher 1st das Unbewusste zwar nie moralisch zu verwerfen, aber insofern
es der Ursprung und die Matrix des Bewusstseins ist, liefert es diesem das
Material zum ethisch Bosen. Es enthélt ja immer auch die dunklen Seiten der
Archetypen, die zerstorerischen Mdglichkeiten menschlichen Verhaltens. So
spricht Jung vom "Archetypus des Schattens ": Infolge der Gegensatzstruk-
tur der Wirklichkeit und seines eigenen Wesens kann der Mensch niemals
ausschlieBlich 'gute' Eigenschaften verwirklichen. Immer gehort der 'Schat-
ten' dazu, das Undifferenzierte, Minderwertige, Ungelebte. Die dunkle Seite
gehort zu seiner Ganzheit: "Das Selbst hat (flir heutige Erfahrung) auch bose
Komponenten ..." (Anm. 407)

b) Das personliche Unbewusste

Das personliche Unbewusste enthilt den Niederschlag der Erlebnisse und
Verdrangungen der individuellen Lebensgeschichte. Jung vergleicht es ge-
legentlich mit den Inhalten des 'Es' bei Freud, ordnet ihm aber eine wesent-
lich geringere Rolle bei der Entstehung und Heilung der Neurosen zu. (Anm.
408) Gleichwohl beginnt normalerweise jede Analyse mit der Auseinander-
setzung mit dem personlichen Unbewussten: das Ich begegnet seinem eige-
nen Schatten. (Anm. 409)

Wie schon erwihnt, ist der Schatten eine allgemein menschliche Moglich-
keit. So hat auch jede Gesellschaft den ihr eigentiimlichen 'Kollektivschat-
ten', in dem zusammengefasst ist, was immer die allgemeine Moral verwirft,
was zu den selbstverstandlich anerkannten Idealen nicht passt. Kein Mit-
glied der Gesellschaft kann sich ohne weiteres auerhalb dieser spezifischen
Licht-Schatten-Struktur seiner zeitgeschichtlichen Situation bewegen. Der
individuelle Schatten enthilt zudem noch all jene Eigenschaften der Person,
die dem - von der Einstellung der Eltern vorgezeichneten - Ich-Ideal wider-
sprechen oder welche die Verwirklichung der angestrebten bzw. von ande-
ren erwarteten Persona (Anm. 410) verhindern konnte. Insofern sich das Ich
mit dem kollektiven Bewusstsein und dessen Vorstellungen identifiziert, hat
es teil an dessen Einseitigkeit: "Ein Mensch von heutzutage, der dem mora-
lischen Kollektivideal mehr oder weniger entspricht, hat aus seinem Herzen
eine Mordergrube gemacht, ... wenn er selbst dadurch auch keineswegs ge-
stort ist." (Anm. 411)

Je mehr er sich zudem in sein Wunschbild von sich selbst verkrampft, des-
to mehr verleugnet und verdréngt er die entgegengesetzten personlichen Ei-

109



gentiimlichkeiten - zusétzlich zu jenen, die thm zugehoren, insofern er an der
allgemeinen Menschennatur teilhat. (Anm. 412)

Wie Freud kritisiert somit auch Jung die Gesellschaft: Die kollektiven
Normen berticksichtigen das menschliche Wesen nur ungeniigend, zudem
verlangen sie von unterschiedlichen Individuen ein und dasselbe Mal} an
Disziplin. Die Menschen bemiihen sich, ihnen Folge zu leisten, ungeachtet
der Tatsache, dass "Moral eine Gabe zu sein (scheint) wie die Intelligenz".
Sie unterdriicken den "statistischen Verbrecher" in sich, "jene Tendenzen, die
den Betrag antisozialer Elemente in der psychischen Struktur des Menschen
darstellen". (Anm. 413)

Der Schatten wird damit mehr und mehr zum Reservoir des Bosen, das
desto dunkler ist, je mehr es verdrangt wird. Das Unbewusste, mit allem Ab-
gewehrten, Unbrauchbaren belastet, wird vom Bewusstsein als feindlich und
gefihrlich erlebt, hisslicher, als es tatsdchlich ist. Energetisch aufgeladen,
konnen die abgelehnten Tendenzen schlieBlich destruktiv durchbrechen:
"Der gebildete Mensch versucht, den unteren Menschen in sich zu verdran-
gen, ohne sich klarzumachen, dass er diesen dazu zwingt, aufriihrerisch zu
werden." (Anm. 414)

Der Schatten ist komplementidr und kompensatorisch zum Ich-Bewulft-
sein. Oft ist er kontaminiert mit gegengeschlechtlichen Personlichkeitsantei-
len, die das Ich verabscheut oder die es fiirchtet: die verfiihrerische Anima,
der vergewaltigende Animus. Auch die inferiore Funktion ist anfanglich mit
dem Schatten verkniipft. So stellt der Schatten die herrschende Einstellung
des Bewusstseins in Frage. Dabei trigt er selbst eine hohe energetische La-
dung: "Insofern nun aber ein Unwert ebenfalls eine Moglichkeit ist, durch
welche Energie zur Entfaltung gelangen kann, so ist er eigentlich auch ein
Wert, aber ein solcher, der unniitze oder schiadliche Energiemanifestationen
vermittelt." (Anm. 415)

Dass aber das Schattenhafte Unwert sei, ist eine Meinung des kollektiven
Bewusstseins, die iiberpriift werden kann und muss: " ... der Schatten ist in
der Regel nur etwas Niedriges, Primitives, Unangepasstes und Missliches,
und nicht absolut bose. Er enthilt auch kindische oder primitive Eigenschaf-
ten, die in gewisser Weise die menschliche Existenz beleben und verscho-
nern wiirden; aber man stoft sich an hergebrachten Regeln ..." (Anm. 416)
Hinter dem Argernis des Schattens steht letztlich das Selbst, das den Men-
schen zur Suche nach seiner Vollstandigkeit ansto3t, zur Verwirklichung sei-
ner Ganzheit.

110



So ist es wieder das Bewusstsein, dessen Einstellung und Bewertung dar-
iber entscheidet, welche Funktion der Schatten in der Dynamik der Person-
lichkeit einnimmt: ob er das Reservoir des Dunklen und Verdringten bleibt
oder ob er zum Schatz bisher ungenutzter Potenzen wird. Die Angst und die
Abwehr des Bewusstseins sind freilich auch berechtigt. Die Archetypen wei-
sen ja tatsidchlich destruktive Aspekte auf; und das personliche Unbewusste
kann so gefahrlich sein wie das kollektive. (Anm. 417) Hat sich ein Kom-
plex einmal autonom gegen ein schwaches Ich durchgesetzt, so lésst er sich
kaum mehr ohne Personlichkeitsverstimmelung auflosen. Fausts Mephisto
ist fiir Jung solch ein Beispiel fiir den "diabolische(n) Aspekt jeder psychi-
schen Funktion, die sich aus der Hierarchie des Ganzen bis zur Unabhingig-
keit und absoluten Herrschaft befreit". (Anm. 418)

Die Kraft des Ich ist beschrinkt. Menschliche Verantwortung besteht da-
rin, um die eigenen Hohen und Tiefen zu wissen, seine Individualitit aber
weder mit den gottlichen noch mit den teuflischen Dimensionen der Psyche
zu verwechseln.

So stoBt der Mensch bei der Begegnung mit seinem Schatten auf seine
Grenze und seine Bediirftigkeit: "Die Konfrontation mit seiner Dunkelheit
(sollte ihn) nicht nur vor der Identifikation warnen, sondern ihm auch einen
heilsamen Schrecken vor dem, wessen ein Mensch fahig ist, einjagen. Er
kann den unheimlichen Gegensatz seiner Natur nicht aus eigener Kraft be-
waltigen, sondern nur durch die Erfahrung eines von ihm unabhingigen, d.
h. eines von ihm nicht bewirkten seelischen Vorganges." (Anm. 419)

c) Das Ich

Nur im Ich-Bewuftsein gibt es sowohl naturhaft-archetypisches als auch
ethisch Boses.

(1) Das archetypisch Bose und das Ich

Insofern jedes Individuum Anteil hat an der allgemeinen Menschennatur,
hat es auch Anteil an jeder moglichen Form des Bosen, an "Unmenschlich-
keit, Kriminalitét und ruchlos Ublem" (Anm. 420) - ohne dafiir verantwort-
lich zu sein.

Hier kommt Jungs Vorstellung von der Struktur der Psyche zum Tragen:
Die Psyche umfasst das Ich, sie ist einem Raum vergleichbar, in den die Re-
prasentanten des AuBBerpsychischen - des Somatischen einerseits, des Geisti-
gen anderseits - hineinragen. Der Ich-Komplex kann die archetypischen In-
halte nur spiiren, nicht begreifen; die selektive Wahrnehmung des Ich gleicht
dem kreisenden Licht-Kegel eines Leuchtturms, der das Dunkel durchstreift.

111



Wollte das Ich seine beobachtende und integrierende Rolle aufgeben, sich
etwa die kollektiven Tugenden und Laster zurechnen, so wiirde es sich in
die psychischen Gegensitze auflosen, der Strahl miisste verléschen. (Anm.
421)

Der Bereich des Archetypischen ist vorgegeben. Und insofern das Ich
sich notwendig im Gegensatz von gut und bdse orientieren muss, kann es
der Verstrickung in das Leiden und die Schuld auch nicht entgehen. Diese
paradoxe Erfahrung des notwendigen Bdsen symbolisiert sich fiir Jung im
Bild der "prometheischen Schuld' und des 'Muttermordes'. Die Natur selbst
dringt den Menschen zur Bewusstheit. Und doch erlebt das Bewusstsein
gleichzeitig die Umklammerung, mit der das Unbewusste es festhalten will.
Es muss sich von dieser ndhrenden Wurzel, der 'Mutter' schlechthin, befrei-
en; es muss sich aus der Geborgenheit im Kollektiv 16sen - um den Preis der
Einsamkeit und der Todesangst, die erst das Individuum erleben kann. Ge-
gen dieses Leiden wehrt sich das Ich - nicht nur das Ich des Neurotikers -;
seine Sehnsucht nach Riickkehr driickt sich als Inzestverlangen aus, als zu-
gleich verabscheute und begliickende Hoffnung, sich (wieder) mit der Mut-
ter zu vereinigen. (Anm. 422)

Dieser Kampf und dieser Schmerz wiederholen sich auf jeder Stufe der
Individuation, die ein Schritt zu 'hoherer Bewusstheit' ist; die 'promethei-
sche Tat' des Menschen, selbststéindig und frei zu werden, wird von den Got-
tern durch Verbannung, d. i. durch das Leid der Einsamkeit, bestraft. (Anm.
423)

Doch muss diese Loslosung sein; ohne sie gibt es keine Bewegung und
keine Entwicklung. Jung weiB, "dass man nicht nur sein Gliick, sondern auch
seine entscheidende Schuld versdumen kann, ohne welche ein Mensch seine
Ganzheit nicht erreichen wird". (Anm. 424) Die perpetuierte 'Unschuld' des
Kindes ergibt schlieBlich den infantilen Erwachsenen.

Wer im Unbewussten verharrt, verstoBt gegen das eigentlich geforderte
menschliche Ziel. In mythischer Sprache formuliert Jung: Das Bewusstsein
muss sich vom Mutterprinzip abkehren. Zwischen dessen Einigungsstre-
ben und seiner eigenen 'miannlichen' Unterscheidungstendenz (Anm. 425)
besteht uniiberwindliche Feindschaft: "Es gibt keine Bewusstheit ohne Un-
terscheidung von Gegensétzen. Das ist das Vaterprinzip des Logos, der sich
in unendlichem Kampfe der Urwédrme und der Urfinsternis des miitterlichen
Schof3es, eben der Unbewusstheit entwindet ... Unbewusstheit ist die Ur-
stinde, das Bose schlechthin fiir den Logos. Seine weltschopferische Befrei-
ungstat aber ist Muttermord ..." (Anm. 426)

112



Von je verschiedenem Blickpunkt aus kann Jung daher sowohl die Ent-
wicklung des Bewusstseins als auch das Verbleiben im Unbewussten als 'Ur-
siinde' bezeichnen; ersteres wird vom Ich als qualvolle Trennung erlebt, letz-
teres ist die Verweigerung der Selbstwerdung. (Anm. 427)

Der Weg der Losung aus dem Unbewussten ist aber nicht nur schmerzhaft,
sondern auch gefédhrlich. Je mehr das Bewusstsein seine Herkunft verleug-
net, desto mehr spaltet es sich auch von den schopferischen Elementen des
Unbewussten ab. Es verliert seine Kraft und verfillt so erst recht der Regres-
sion, wird von Inhalten des missachteten Unbewussten blockiert und gestort
(Neurose), oder tiberschwemmt (Psychose). Dann tritt alles verworfene und
sduberlich vermiedene Bose auf: die einseitige Einstellung des Bewusstseins
ddmonisiert das Unbewusste.

Hier liegt die eigentliche ethische Aufgabe des Menschen: sich seiner
Grenzen und Chancen bewusst zu sein; sich aus der Identitiat mit der '"Mutter'
zu befreien, ohne dann dem Vaterprinzip zu verfallen, sondern seinen indivi-
duellen Weg im Spannungsfeld beider zu gehen.

(2) Das ethisch Bose im Ich

Dominieren unbewusste Inhalte iiber den Ich-Komplex, so kann man die
bewusste Person dafiir nicht ohne weiteres verantwortlich machen. Die Be-
urteilung eines Menschen soll nach Jung auch - zumindest vorerst - von des-
sen Schatten absehen. (Anm. 428)

Doch ist die Haltung des Bewusstseins unendlich wichtig. Der Wille ist
den Instinkten ja nicht ausgeliefert - ein freier Libidobetrag bleibt fiir das
Bewusstsein. (Anm. 429) Neben den Trieben gibt es die Einstellung des Ich,
das jene bejaht oder verneint, verleugnet oder verwandelt. (Anm. 430)

Gegentiber Freud stellt Jung somit gerade auch die Kraft des Ich heraus.
Das Individuum ist seiner Triebhaftigkeit nicht verfallen. Zu seiner urspriing-
lichen Konstitution zdhlt die moralische Anlage; neben dem Egoismus ist die
Sozialitidt vorgegeben: " ... die Moral ist eine Funktion der menschlichen
Seele, die so alt ist wie die Menschheit ... Sie ist ein instinktives Regulativ
des Handelns ..." (Anm. 431) Ein grundsétzlicher Kulturpessimismus scheint
Jung daher nicht angebracht zu sein: "Die Moralitét ist kein Missverstindnis,
das ein ehrgeiziger Moses auf dem Sinai erfand, sondern gehort mit zu den
Lebensgesetzen, und wird im normalen Ablauf des Lebens erzeugt wie ein
Haus oder ein Schiff oder ein anderes Kulturinstrument ..." (Anm. 432)

Bei aller Achtung vor der autonomen Macht des Unbewussten weist Jung
damit dem Ich die Féahigkeit der Steuerung zu, die Entscheidung dariiber, ob

113



es von der - psychisch angelegten - Moralitdt Gebrauch macht oder, was oft
genug der Fall ist, eben nicht: "Hat uns der Weltkrieg mit seinen Graueln die
Augen wirklich noch nicht weiter gedffnet, sodass wir immer noch nicht se-
hen kénnen, dass unser Bewusstsein noch teuflischer und perverser ist als
das Naturwesen des Unbewussten?" (Anm. 433)

Das Ich ist der Ort der Wertung und der reflektierten Handlung. Hier ent-
stehen die Begriffe von gut und bose, und hier wird die ethische Stellungnah-
me und Tat gesetzt - oder auch verweigert.

7. Der Umgang mit dem Bosen

a) Die Begegnung mit dem Bosen

Mit dem Bdsen umzugehen, setzt die bewusste Begegnung mit ihm vor-
aus. Dies verlangt nicht nur die Bereitschaft, das System der eigenen Uber-
zeugungen in Frage zu stellen, auf die Sicherheit kollektiver Deutungssche-
mata zu verzichten, sondern auch den Mut, das Bose nicht zuerst im anderen,
sondern in sich selbst zu suchen und - ohne es vorerst zu werten - zu ihm zu
stehen. Ist so der Blick gedftnet fiir die Selbsterkenntnis, konnen auch jene
verdringten Inhalte aus dem Unbewussten auftauchen, gegen welche die
konventionelle Moral das Ich bisher abgeschirmt hatte. Diese erste Stufe der
Individuation, die Auseinandersetzung mit dem Schatten, bringt die erwéhn-
te 'Realitit' des Bosen ins Bewusstsein. Die neuen Erfahrungen tiberwéltigen
das Ich; es braucht daher dringend Unterstiitzung: "In der Konfrontation mit
der Dunkelheit muss man sich an das Gute klammern, sonst verschlingt ei-
nen der Teufel ..." (Anm. 434) Die bisherige Weltanschauung wird briichig;
selbstverstindliche Ideale werden fragwiirdig und offenbaren ihre andere,
thre unbekannte dunkle Seite: Je mehr sie vom Bewusstsein erstrebt wurden,
desto mehr hat sich ihr jeweiliger Gegensatz im Unbewussten konstelliert.

In diesem Stadium der Selbsterfahrung erscheint die Analytische Psy-
chologie als ein dualistisches System. Wie fiir die Alchemie ist es auch Ziel
des analytischen Prozesses, die verlorene "Einheit zu erreichen ": das "Werk
der Versohnung anscheinend inkompatibler Gegensitze zu vollbringen, die
charakteristischerweise nicht blof3 als die natiirliche Feindschaft der physi-
schen Elemente, sondern zugleich als moralischer Konflikt verstanden wer-
den." Die Ausgangssubstanz des opus ist dabei "die peinliche Dunkelheit der
Seele", (Anm. 435) die fremden Maéchte, denen das Ich sich stellen muss.
Insofern aber in der Tiefe der Psyche nicht nur der 'Teufel', sondern auch
der 'Gott' wohnt, fordert die Analyse nicht nur die "ethische Entwicklung",

114



sondern zeigt auch die "Tiefe und Schonheit der menschlichen Seele" auf.
(Anm. 436)

b) Die Erkenntnis und Gestaltung des Bosen

(1) Verstehen und Bewerten

Neben dem Kampf gegen die Projektion des Bosen bzw. die Identifikation
mit thm steht das Bemiihen, seine Bedeutung zu verstehen. Fiir Jung zihlt
die Erkenntnis - neben Glaube, Hoffnung und Liebe - zu den "vier hochs-
ten Errungenschaften menschlichen Strebens". (Anm. 437) Ohne allzu frii-
he (verdrangende) Wertung sucht sie nach dem Sinn der Bilder und Kraf-
te aus dem Unbewussten, nach deren Zielrichtung. Diese Erkenntnis muss
aber ganzheitlich sein, nicht nur intellektuell; die unmittelbare Begegnung
mit einem so dringenden Problem wie dem des Bosen darf nicht spurlos am
Menschen vorbeigehen: "Man kann sich den schwierigen Akt der Selbster-
kenntnis aber ... dadurch erleichtern, dass das moralische Kriterium durch
sog. objektive Wissenschaftlichkeit oder durch ungeschminkten Zynismus
ausgeschaltet wird ... . Das Resultat dieses Betruges ist, dass die Erkenntnis
threr Wirksamkeit beraubt wird, indem die moralische Reaktion ausbleibt."
(Anm. 438)

Offenheit und Wertung, Selbstaufgabe und Selbstbestimmung, Verstehen
und Reifen fordern und ermdglichen sich wechselseitig. (Anm. 439)

Wo freilich die 'moralische Begabung' gering ist, die Selbststeuerung
nicht vom reifen 'ethischen Gefiihl' vollzogen werden kann, muss das kol-
lektiv dressierte Uberich, oder der nach Nutzen und Nachteil abwigende
Verstand eingreifen. (Anm. 440)

(2) Die Symbolik des Bosen

Die individuellen bzw. kollektiven Bemiihungen, das Bdse zu verstehen
und zu bewiltigen, schlagen sich in der Symbolik der Religionen nieder.

Symbole erlauben eine gewisse Distanz zum Objekt, insofern sie die Libi-
do von diesem abziehen. Sie formen und leiten das Bewusstsein und vermit-
teln thm kontrollierten Zugang zum belebenden Unbewussten.

Jung weist allerdings darauf hin, dass sich Symbole auch iiberleben bzw.
dass sie einseitig werden konnen. Fiir ein gewandeltes Bewusstsein, das sie
dennoch festhilt, werden sie dann zu leeren Hiilsen oder fiihren es irre.

Der christliche Gottesbegriff ist fiir Jung das Beispiel eines solchen ge-
fahrlich einseitigen Symbols: Das Christentum hat nur den oberen, den hel-

115



len Gott aufgenommen, dessen dunkle Seite aber dem Menschen zugescho-
ben. Um des seelischen Gleichgewichts willen musste der heilende Erloser
einerseits, der entlastende Teufel anderseits entstehen. Psychologisch gese-
hen, erscheint Christus als herrschendes Selbstsymbol; aber es ist unvoll-
standig und daher unbefriedigend, denn ihm fehlt das Element des Bosen.
(Anm. 441)

Kompensatorisch zur christlichen Uberwertigkeit des Guten sieht Jung
sich im spéteren Mittelalter u. a. die Symbolik der Alchemie entwickeln.
Hier weist die Paradoxie der Arkansubstanz - "von welcher angenommen
wurde, dass sie als prima materia die Gegensétze unvereinigt und als lapis
Philosophorum vereinigt enthalte" (Anm. 442) - ebenso auf den umfassen-
den Ansatz hin wie die durchgehende Doppeldeutigkeit der alchemistischen
Selbstsymbole: Fisch, Schlange, Stein. Auch die Trinitit der Reihe Sulfur -
Mercurius - Sal entspricht der christlichen nur scheinbar: Wegen der Dop-
pelnatur des Merkur ist sie eine verkappte Quaternitét, in die das chthonische
Element aufgenommen ist. So sind die Tiefen des Bosen zugleich die Tiefen
(profunda) der Gottheit, womit die Einseitigkeit und gewaltsame Eindeu-
tigkeit des christlichen dogmatischen Bewusstseins korrigiert wird. (Anm.
443)

c) Die Integration des Bosen

Jung interpretiert die alchemistische Symbolik als eine Vorwegnahme der
Analytischen Psychologie, als Darstellung der Erfahrungen, die mit dem
Prozess der Individuation verbunden sind: "Man darf daher vermuten, dass
in der Alchemie tatsdchlich ein Versuch zur symbolischen Integration des
Bosen vorliegt, und zwar vermittels einer Lokalisation des gottlichen Erlo-
sungsdramas im Menschen selber." (Anm. 444)

Das alchemistische opus muss dem christlichen Betrachter als ein ,myste-
rium iniquitatis' erscheinen; der analytische Psychologe erkennt in thm dage-
gen "ein chthonisches Mysterium, welches ... seine Wurzeln im Wandlungs-
prozess des Unbewussten besitzt". (Anm. 445) Diesen Prozess bewusst zu
gestalten ist die ethische Aufgabe des Menschen.

Zwar gibt es in den gesellschaftlichen Normsystemen und besonders in
den Religionen nach Jung eine Art von unbewusst-automatischer Umfor-
mung des Bosen, aber sie ist instabil und letztlich unfruchtbar. Sittlichkeit,
die ihren positiven Beitrag zu den Problemen der Zeit leisten soll, setzt jene
Freiheit voraus, die erst aus dem Prozess der Bewusstwerdung entsteht:
"Ethische Entscheidung gibt es nur dort, wo der Konflikt in allen seinen As-
pekten bewusst ist." (Anm. 446)

116



Damit gewinnen auch die Schmerzen, die auf dem Weg der Individuation,
bei der Auseinandersetzung mit den archetypischen Inhalten des Unbewuss-
ten entstehen, ihren positiven Sinn: Sie bereiten die Wandlung, die menschli-
che Reifung vor: Ohne den Druck des Konflikts gibt es "keine Einigung und
keine Geburt eines Dritten und Ubergeordneten ..." (Anm. 447)

Vom Ziel, von der Verwirklichung der Ganzheit her gesehen, ist die ganze
Individuation, und besonders die 'ethische Entscheidung' ein gemeinsames
Werk des Ich und des Selbst, das tragt und antreibt und das im Bosen und
durch das Leiden gefunden werden will.

Wer so den Prozess der Individuation vollzieht, erfiillt nach Jung eine
wichtige Aufgabe auch fiir die Gemeinschaft. Er lehnt den Vorschlag des
Christentums ab, das Bose zu meiden, und versucht stattdessen, mit diesem
umzugehen zu lernen. (Anm. 448)

Das bedeutet keineswegs, dass er etwa nach moralischer Willkiir strebt:
"Es ist richtig, dass die Psychoanalyse die animalischen Triebe bewusst
macht, aber nicht, wie einzelne interpretieren, um sie direkt einer ziigellosen
Freiheit zu tiberlassen, sondern um sie einem sinnvollen Ganzen einzuord-
nen." (Anm. 449)

Gerade dabei zeigt sich, dass der westlich-christliche Mensch eine Anni-
herung an das Bose braucht, um seine psychische Entwurzelung auszuglei-
chen. Das Problem des Bosen muss durch "Riickbesinnung auf die funda-
mentale menschliche Natur" beantwortet werden. (Anm. 450)

Damit verschiebt sich beim Versuch der Integration des Bosen schlielich
das Problem selbst: "Es geht nicht ldnger um die undurchfiihrbare Versoh-
nung von gut und bose, sondern um die Versohnung des Menschen mit sei-
nem vegetativen (=unbewussten) Leben." (Anm. 451) Es geht um die Frage
der Beziehung zwischen Bewusstsein und Unbewusstem, um die Verwirkli-
chung der Ganzheit, die eine "Wiederherstellung der urspriinglichen Einheit
auf der Stufe der Bewusstheit" (Anm. 452) bedeutet. Und es geht schlielich
um die Stellung des Menschen in der gesamten Wirklichkeit, denn die Arbeit
am Problem des Bosen fiihrt den Menschen zur Erkenntnis seines Wesens,
zur Erfahrung dessen, was er ist - und dessen, was ihn umgreift: "Das heif3t,
selbst der erleuchtete Mensch bleibt der, der er ist, und ist nie mehr als sein
beschrinktes Ich gegeniiber dem, der ihm einwohnt, und dessen Gestalt kei-
ne erkennbaren Grenzen hat, der ihn allseits umfasst, tief wie die Griinde der
Erde und weitrdumig wie der Himmel." (Anm. 453)

117



B. Jungs Deutung des Bosen

l. Jungs Ansatz

1. Wirklichkeit und Wissenschaft

a) Die Erfahrung des Umgreifenden

Jung ist ein ergriffener Forscher. Die Erfahrung des tragenden Unbewuss-
ten priagt sein Denken und treibt es an. (Anm. 454) Die 'Wirklichkeit der See-
le' stellt fiir ihn nicht nur eine brauchbare 'Arbeitshypothese' dar, (Anm. 455)
sie ist fiir ihn eine nicht weiter hinterfragbare Tatsache. Er wendet sein Inte-
resse dem Unbewussten zu, das er als die 'Natur im Menschen' versteht, wo-
bei 'Natur' hier die Bedeutung des schlechthin Gegebenen und Vorhandenen
(Anm. 456) tragt.

Diese Natur begegnet Jung als eigengesetzliche, als schopferische und als
sinnhafte:

(1) Wie die daullere, so erscheint die innere Natur dem Menschen zugleich
grofartig und unheimlich: Das 'kollektive Unbewusste' kann sich gegebe-
nenfalls in der individuellen Psyche mit unbeeinflussbarer Kraft durchset-
zen, das Bewusstsein mit archetypischen Elementen {iberschwemmen.

(2) Die innere Natur ist nicht nur stirker als das Bewusstsein und unab-
hingig von diesem, sie offenbart sich auch als schopferische Quelle. Wie die
duflere Natur eine Fiille von Formen hervorbringt und wieder vernichtet, so
ist im Menschen das Unbewusste die 'Mutter aller Moglichkeiten'. (Anm.
457) Neben dem gesetzmiBligen Ablauf seiner energetischen Prozesse eig-
net thm gleichsam spielerische Freiheit und liberlegene Weisheit. Selbst die
Triebschicht, die zum innersten Bereich der 'Naturtatsachen' zéhlt, (Anm.
458) besitzt eine schopferische Komponente: Aus ihr gehen alle 'wert- und
sinnvollen Neuerungen' der menschlichen Kultur hervor. (Anm. 459)

(3) Damit spricht Jung der Natur auch Sinnhaftigkeit zu. Er denkt dabei
nicht - wie etwa Freud - zuerst an die Motiviertheit allen psychischen Ge-
schehens, sondern an dessen Richtung auf ein Ziel, das vom Bewusstsein er-
kannt und ergriffen werden kann.

Das kollektive Unbewusste arbeitet natiirlich auf Gattungsziele hin. Doch
hat sich im Lauf der Zeit der homo sapiens entwickelt, ein Lebewesen mit ei-
nem so nur "dem Menschen eigentiimlichen Entwicklungstrieb", (Anm. 460)
in dessen Psyche schlieBlich selbst scheinbar so disfunktionale Phanomene
wie neurotische Symptome final ausgerichtet sein konnen: Sie werden zur

118



"AuBerung einer Macht und eines Sinnes ... , die man noch nicht versteht".
(Anm. 461)

Um diesen Sinn zu erschlielen, bedarf es freilich des Bewusstseins. Das
Unbewusste zeigt an; das Bewusstsein deutet. Damit ist das Bewusstsein -
selbst mithsam von der Natur hervorgetrieben - mehr als ein Epiphdnomen
des Unbewussten: Es kann und muss sich von diesem befreien. In der gestal-
tenden Reflexion bricht es den Zwang der Naturgesetzlichkeit auf. (Anm.
462) Die Distanzierung verlduft iiber die rationalen Krifte des Menschen,
und hier zuerst liber das Denken: das Bemiihen, GesetzmaBigkeiten zu erfas-
sen, Zusammenhinge zu entwerfen, logisch-methodisch vorzugehen.

b) Die Grenzen des Denkens

Dass der Versuch, die Wirklichkeit - gerade auch des Psychischen - wis-
senschaftlich-denkend zu begreifen, unerlésslich ist, hilt Jung fest. Uner-
miidlich weist er aber auch auf die Grenzen dieses Zugriffs hin, die Grenzen
der Ratio, der Wissenschaft, des Logos allgemein.

Jungs erkenntnistheoretischer Ansatz fiigt sich dabei in den Horizont von
"Plato, Kant, Schopenhauer, Ed. v. Hartmann und Nietzsche" - wie er selbst
die Etappen seiner "wichtigsten Philosophiestudien" markiert: (Anm. 463)
Das intellektuelle Erkennen stellt nur eine Stufe im Prozess der menschli-
chen Welterfahrung dar. Die Relativierung des Verstandes sucht Jung psy-
chologischanthropologisch zu begriinden: Das Denken ist nur "eine der vier
psychologischen Grundfunktionen", und zwar diejenige, "welche, ihren ei-
genen Gesetzen gemil, gegebene Vorstellungen in (begrifflichen) Zusam-
menhang bringt". (Anm. 464)

Erst mit dem thm entgegengesetzten, aber gleichfalls rationalen Gefiihl
und dem irrationalen Funktionenpaar (Intuition und Empfindung) ergénzt
es sich zur Totalitdt der Bewusstseinskrifte. Die vier Funktionen sind aber
grundsétzlich unaustauschbar, sie lassen "sich nicht aufeinander beziehen,
resp. reduzieren". (Anm. 465) Daher wendet sich Jung gegen all jene philo-
sophisch-anthropologischen Entwiirfe, die dem Denken die entscheidende
Rolle bei der spezifisch menschlichen Form der Weltbewiltigung zuweisen
wollen oder die den Verstand an die Spitze menschlicher Féhigkeiten setzen.
Er mochte den Intellekt vielmehr entthronen; die Bedeutung des Logos ver-
schiebt sich fiir thn vom im engeren Sinn Logischen zum Sinnhaften. (Anm.
466) Jungs Einwinde gegen die Wissenschaft im allgemeinen verstiarken
sich, wenn es um die Wissenschaften vom Menschen, im besonderen um die
Psychologie geht. Kann es eine 'wissenschaftliche' Psychologie {iberhaupt
geben? Die Eigenart ihres Forschungsobjektes erlaubt kaum exakte Aussa-

119



gen: "Die Struktur der Psyche ist in der Tat dermallen kontradiktorisch oder
kontrapunktisch, dass es wohl keine psychologische Feststellung oder kei-
nen allgemeinen Satz gibt, zu dem man nicht sofort auch das Gegenteil be-
haupten miisste." (Anm. 467)

Lassen sich - beziiglich einer individuellen Psyche - die Gegensitze im
Gesprich vielleicht noch abtasten, so scheint bei der kollektiven die auf Lo-
gik, auf statistische GesetzmaBigkeiten ausgerichtete Forschung vollig zu
versagen. Thre Strukturprinzipien, die Archetypen, stellen sich in jeder Situ-
ation unterschiedlich dar; ihr eigentliches Sein aber ist nicht erkennbar. Da
sie sich zudem unldsbar mit Emotionen verkniipfen, gewinnen sie einen fiir
das Denken unangenehmen, schillernden Charakter, der eine sachliche Aus-
einandersetzung mit ihnen behindert. (Anm. 468) Jung bezweifelt daher,
dass die theoretische Betrachtung iiberhaupt diesem Phinomenbereich ent-
sprechen kann. Verbirgt sich hinter ihr nicht allzu oft die Abwehr gegen eine
Erfahrung, die den Menschen zutiefst betreffen will? Die wissenschaftliche
Aussage erfasst zumeist nur Bewusstseinstatsachen; die Psyche aber ist wei-
ter als das Bewusstsein, ist lebendiger Prozess.

Ein zusitzliches Hemmnis objektivierenden Denkens sieht Jung in der
Tatsache, dass in der Psychologie - wie teilweise auch in der Philosophie -
Objekt und Subjekt der Forschung zusammenfallen. (Anm. 469) Dadurch
entsteht die Gefahr, dass sich die Erkenntnis erheblich verzerrt. Die starkste
Verfélschung ergibt sich bei der neurotischen Projektion, wenn die eigenen,
unbewussten und unbewiltigten Probleme dem Beobachter am Gegenstand
erscheinen. Daher gilt fiir den Philosophen, und erst recht fiir den forschen-
den (und den behandelnden) Psychologen, dass er sich zuerst selbst erken-
nen muss. (Anm. 470)

Doch gibt es auch dann, fiir den 'Gesunden', keine endgiiltige, festlegba-
re Erkenntnis. Die personlichen Voraussetzungen lassen sich immer nur teil-
weise bewusst machen, nie aber ausldschen. Der eigene '"Typus' bleibt die
Pramisse, die selbst in die Theorie mit eingeht. Je nach der Konstellation der
Archetypen, je nach der erfassenden Funktion zeigt die Wirklichkeit dem
Betrachter verschiedene Gesichter. (Anm. 471)

c) Analytische Psychologie als Wissenschaft

Trotz all dieser Schwierigkeiten hat Jung zeit seines Lebens daran fest-
gehalten, dass wissenschaftliche Erkenntnis moglich ist und dass auch sei-
ne eigenen psychologischen Forschungen als 'wissenschaftlich' bezeichnet
werden konnen. Seine Erfahrungen theoretisch zu verarbeiten, war thm ur-

120



spriingliches Bediirfnis. (Anm. 472) Wie anders konnen sie verstanden und
integriert werden?

So wehrt sich Jung leidenschaftlich gegen den Vorwurf, er verkiinde eine
neue, esoterische Heilslehre: "Die analytische Psychologie ist keine Weltan-
schauung, sondern eine Wissenschaft, und als solche liefert sie die Bausteine
oder die Werkzeuge, womit einer seine Weltanschauung aufbauen, nieder-
reiflen oder auch ausbessern kann ... Ich mochte, sie wire eine, denn dann
wiére ich der Miihsal des Forschens und Zweifelns enthoben und vermochte
iberdies klar und einfach zu sagen, welches der Weg ist, der zum Paradies
filhrt." (Anm. 473)

Dass die Analytische Psychologie Jungs héufig als Quasi-Religion abge-
lehnt wird, mag darauf zuriickzufiihren sein, dass sie sich in ihrem Grund-
konzept als eine Reaktion gegen die" iibertriebene Rationalisierung des Be-
wusstseins" darstellt. (Anm. 474) Thre Offenheit fiir das Unbewusste, die
daraus folgt, erlaubt ihr, sich auch bisher vergessenen Phdnomenen zuzu-
wenden, riickt sie aber selbst in den Einflussbereich des faszinierend-gefahr-
lichen und mehrdeutigen Unbewussten.

Seine Beobachtungen an Patienten interpretiert Jung, indem er sie in den
groflen Rahmen der Mythen, Mirchen und religiosen Anschauungen der
Menschheit einordnet. In erster Linie verfolgt er dabei die therapeutische
Absicht, den Sinn eines individuellen psychischen Produkts durch die Ge-
geniiberstellung mit dhnlichen Produkten besser zu verstehen und in seiner
Eigenart abzugrenzen. Zudem wird er von anthropologischem Interesse ge-
leitet: Die objektiven Gebilde der Mythen, Miarchen und Ideologien sind
Selbstaussagen der Psyche, iiber welche diese - riickschlieBend - erkannt
werden kann.

Kollektive und individuelle Psyche legen sich gegenseitig aus. Diese Me-
thode der Interpretation nennt Jung 'Amplifikation'; um sie zu handhaben,
bedarf es nicht nur eines gewissen Malles an Selbsterfahrung, sondern auch
einiger Kenntnisse anderer Wissenschaften vom Menschen, besonders der
Religionswissenschaft, der Volkerkunde und der Geschichte. Die psycholo-
gische Wissenschaft, wie Jung sie entwirft, stellt sich so zuerst als eine Her-
meneutik kollektiver und individueller Symbole dar. Dabei verbindet sie me-
thodisch das Organon-Prinzip (Anm. 475) mit einer analytisch-typologisch
orientierten Theorie des 'Vorverstandnisses'.

Jung selbst legte allerdings groBen Wert darauf, dass seine Psychologie
auch naturwissenschaftliche Aspekte zeigt. Als experimentelle Methode ent-
wickelte er (zusammen mit F. Riklin) den so genannten Assoziationstest, der

121



diagnostischen Zwecken dient. (Anm. 476) Geht es freilich um therapeuti-
sche Mafinahmen, so muss der Psychologe Verfahren aus dem geisteswis-
senschaftlichen, ja aus dem religiosen Bereich zu Hilfe nehmen: "Es gibt
Wege, die in die Nachbarschaft des Erlebnisses fiihren, aber man sollte sich
scheuen, diese Wege 'Methoden' zu nennen, denn dieser Name wirkt lebener-
totend, und tiberdies ist der Weg zum Erlebnis nichts weniger als ein Kunst-
griff, sondern vielmehr ein Wagnis, das den unbedingten Einsatz der ganzen
Personlichkeit fordert." (Anm. 477)

Entsprechend ist das Ergebnis solcher therapeutischen Arbeit nicht mehr
in allgemein giiltigen Gesetzen formulierbar. Es zeigen sich vielmehr indi-
viduelle Entfaltungsmoglichkeiten oder - wenn es um das Verstindnis einer
bestimmten zeitgeschichtlichen Situation geht - Strukturen eines konkreten
historischen Prozesses, deren Elemente sich aufeinander beziehen lassen.
Abgesehen von ihrem speziellen hermeneutischen Ansatz, beschrinkt sich
die Analytische Psychologie Jungs damit selbst auf Hinweise zur Diagnostik
bzw. auf Beitrdge zu einer kiinftigen Anthropologie.

Jung selbst ist jeder Theoriebildung gegeniiber misstrauisch. Auch seine
eigenen Uberlegungen sollen nicht mehr sein als 'Arbeitshypothesen' und
'Hilfsbegriffe'. Im Rahmen seiner an Kant orientierten erkenntniskritischen
Auffassung ist es zu verstehen, dass er die von ihm gewonnenen Einsichten
'humanisiert', d. h. auf die menschliche Psyche riickbezieht, und dass er sich
dariiber hinausgehende metaphysische Aussagen verbieten mochte. (Anm.
478) Wie lassen sich dann aber die irrationalen Aspekte der Psyche iiber-
haupt rational fassen und beschreiben? In welcher Form sind psychologisch-
wissenschaftliche Aussagen zuldssig? Und welche Stellung nehmen sie fiir
das Individuum einerseits, fiir die Kollektivitiat anderseits ein? Zu diesen
Fragen entwickelt Jung seinen Begriff des Mythos.

2. Das Bild der Wirklichkeit: der Mythos

a) Die Voraussetzungen mythischer Erkenntnis

Die Grundbedingung jeder wissenschaftlichen Arbeit ist fiir Jung die Hal-
tung der "Ehrfurcht vor der Natur". (Anm. 479) Damit meint er eine unbe-
dingte geistige Offenheit allem Begegnenden gegeniiber. Das heilit zugleich:
Philosophische und psychologische Forschung erfordert den Verzicht auf
den - in der christlichen Tradition - einseitig entwickelten Intellekt, der sich
der duBeren und inneren Natur gewaltsam bemaéchtigt hat und dessen Zugriff
"dem natiirlichen irrationalen Menschen immer weniger Raum bot". (Anm.
480) Die Ausrichtung auf den 'ganzen Menschen' ldsst in Jungs Forschungs-

122



interesse auch jene Phdnomene (etwa parapsychologischer Art) Aufnahme
finden, die von der experimentell-statistisch ausgerichteten Wissenschaft
vernachldssigt werden miissen. (Anm. 481) Diese Offenheit begriindet auch
die bereits erwidhnte Zuriickhaltung gegeniiber einer vorschnellen Wertung
des Geschehens: "Ich fithle mich ndmlich nicht dazu berufen, ethisch abzu-
wégen, was die venerabilis mater Natura tut, um ihre kostliche Blume zu ent-
falten ..." (Anm. 482)

Psychologische Einsichten und Zusammenhénge, die unter solchen Vor-
aussetzungen gefunden werden, schlagen sich dann fiir Jung auch in Aussa-
gen nieder, die dem Ritsel der Psyche entsprechen: in ,mythischen' Formu-
lierungen.

b) Der Begriff des Mythos bei C. G. Jung

(1) Definition und Funktion des Mythos

Ob eine Aussage, eine Theorie 'mythisch' ist oder nicht, hdngt fiir Jung
nicht von ihrer sprachlichen Formulierung ab, sondern von dem Objekt, auf
das sie sich bezieht: 'Mythen' sind all jene Aussagen, die sich auf das Gesamt
der Wirklichkeit beziehen.

Im Mythos trifft das Bewusstsein eine "Aussage iiber Vorginge im Unbe-
wussten", es nimmt in einer bestimmten Form zum Unbewussten Stellung
und kanalisiert zugleich dessen kraftgeladene Inhalte. Die Fiille des Arche-
typischen bleibt bewahrt, es wird aber dem Verstehen zugédnglich und damit
fruchtbar gemacht. (Anm. 483)

Solche Mythen im Sinne Jungs sind alle Versuche, eine dringliche Le-
bensfrage aus der Ganzheit der Person zu beantworten, sei es in bildhaf-
ten Erzdhlungen, sei es in abstrakten, theoretischen Konstruktionen. Ob der
Mythos dabei als Mythos erkannt wird, ist vorerst ohne Belang; der Mythos
wird erfahren und gelebt, nicht erdacht, wenngleich das Denken an seiner
Formulierung Anteil hat.

Im Mythos flieBen bewusste Gestaltung und unbewusste Sinnhaftigkeit
zusammen. Somit gehdrt er zum Mittelbereich zwischen dem Bewusstsein
und dem Unbewussten: Er ragt aus dem Unbewussten heraus, insofern er
dessen Formen bereits bildhaft bearbeitet und so auch Distanzierung davon
ermdglicht; er ibergreift das Bewusstsein, insofern er thm die energetischen
Ladungen des Unbewussten vermittelt, und diese nicht so sehr erklart, als
vielmehr darstellt. (Anm. 484)

123



Der Mythos bietet individuelle und kollektive Identifizierungsmdoglich-
keiten; er ist das Abbild, die Zusammenfassung, der Extrakt der unrefiektier-
ten, meist unbewussten Grundanschauungen einer Gruppe oder einer Gesell-
schaft. Der Mythos ist die herrschende Uberzeugung vom Sinn der Welt und
des menschlichen Lebens. (Anm. 485)

Der Mythos ist insofern Selbstausdruck der Psyche, als er aus ihrem Ver-
such hervorgeht, die Kréfte des Unbewussten mit dem verstehenden Zugrift
des Bewusstseins zusammenzuschlief3en, und so eine Antwort auf die dran-
genden Fragen der Zeit zu geben. (Anm. 486) Jeder Mythos erlaubt Riick-
schliisse auf die Problematik der Zeit, in welcher er entstanden 1st und Gel-
tung gehabt hat, da er sowohl deren spezifische Schwierigkeiten als auch die
entsprechenden Kompensationen des Unbewussten enthilt. Damit ist jeder
Mythos auch bedingt und vorlaufig, zeigt nur eine von unerschopflich vie-
len Moglichkeiten der Sinnerfahrung an. Daher kann er - wie jedes Symbol
- auch altern, einseitig werden und verfallen. Dann wird er leicht zur Ideolo-
gie, zum Klischee, das lediglich dem herrschenden kollektiven Bewusstsein
zugehort.

(2) Deutung des Mythos

Die Begrenztheit jeder mythischen Antwort macht es nach Jung nétig,
dass sich jede Generation neu den Grundfragen der Wirklichkeit, vor allem
auch dem Gegensatzproblem, stellt. Der Sinn des Lebens und der Welt ist nie
endgiiltig gefunden.

Tatsdchlich - wie Jung an den vielen gingigen 'Ismen' des 20. Jahrhun-
derts abliest - dauert auch heute die Mythenbildung fort. Auch sie miissen
bearbeitet, verstanden, tibersetzt werden. Die Untersuchung fritherer Mythen
kann dazu einen entscheidenden Beitrag leisten. (Anm. 487)

Eine endgiiltige Auflosung der Symbole, eine abschlieBende 'Existentiali-
sierung' der Mythen hilt Jung aber fiir ausgeschlossen. Wir kénnen zwar un-
sere eigene Losung finden, nicht aber eine absolute Wahrheit. Bei der Deu-
tung eines Mythos wird lediglich ein veralteter Mythos durch einen anderen
ersetzt, aus dem der Interpret selbst lebt: "Auch der beste Erkldrungsversuch
ist nichts anderes als eine mehr oder weniger gegliickte Ubersetzung in eine
andere Bildersprache. (Sprache ist ja nichts anderes als Bild!)" (Anm. 488)
Das gilt, wie Jung wohl weil3, auch fiir die psychologische Erkldrung, wie
sie die Analytische Psychologie vornimmt: "Wir schieben die Symbole nur
etwas weiter zuriick ... ohne aber dem Irrtum zu verfallen, wir hiatten damit
mehr geschaffen, als blof ein neues Symbol fiir dasselbe Ritsel, das allen
Zeiten vor uns schon Rétsel war." (Anm. 489)

124



Die Uberfithrung des Mythos in den Begriff ist deswegen nicht moglich,
weil das Unbewusste nie ins Bewusstsein aufgehoben werden kann. Von die-
ser Voraussetzung her erklirt sich auch Jungs Widerstand gegen Hegel ei-
nerseits, ebenso seine Vorliebe fiir das mystische Element anderseits, wie er
es bei Meister Eckehart und bei Schelling findet. Der Mythos ist nicht ein
zwar notwendiges, aber doch vorldaufiges Moment im Prozess der Erkennt-
nis, sondern ein qualitativ anderer Aspekt dieser selbst. Rationale und irra-
tionale Funktionen des Bewusstseins sind einander gleichgeordnet. Der Im-
puls aber, der beide anregt, ist der Anstof3 aus dem Unbewussten, der zum
'Erlebnis' flihrt.

Wie fiir Schopenhauer, Ed. v. Hartmann und Nietzsche entspringt fiir Jung
die Dynamik der Erkenntniskraft - die selbst Erscheinung der Libido ist -
dem Unbewussten. (Anm. 490)

3) Konsequenzen fur Jungs Sprache

Dass die Analytische Psychologie sich selbst als erkannten Mythos weil,
wirkt sich auch in Jungs Sprache aus. Seine Formulierungen sind oft unge-
nau und schillernd.

Das liegt weniger daran, dass viele von Jungs Texten aus der freien Rede
hervorgegangen sind, auch nicht an dem - bereits erwdhnten - Wunsch Jungs
nach 'Allgemeinverstindlichkeit'. Jungs Sprache will etwas von der Erfah-
rung wiedergeben, von der sie redet: "Die Sprache, welche ich spreche, muss
zweideutig bzw. doppelsinnig sein. Eindeutigkeit hat nur Sinn bei der Tatsa-
chenfeststellung, nicht aber bei der Interpretation ... In der Erfahrung gerat
alles in die Doppelsinnigkeit der Psyche ..." (Anm. 491)

Jungs Sprache ist daher offen fiir das Bild, den Gefiihlston, fiir mitschwin-
gende Ober- und Untertone von Assoziationen. Sie ist oft weniger Darstel-
lung und Erklarung als Umschreibung, Umkreisung. Sie ist Hinweis auf ei-
nen Realititsbereich, der jenseits des Bewusstseins liegt, und nimmt daher
auch Formulierungen auf, welche die vom Bewusstsein gezogene Scheideli-
nie zwischen den Gegensitzen zu iliberschreiten suchen und in den letztlich
unerkennbaren Bereich vorstof3en wollen.

Das Ganze des Lebens und der Welt, auf das sich der Mythos bezieht - das
Ganze der Psyche, iiber das die Analytische Psychologie spricht -, ist flir das
Denken ein Grenzbereich. [hm entsprechen die Grenzformen der Sprache,
wie die Metapher und das Paradox. (Anm. 492)

125



3. Jungs Grundaussage

Das Problem des Bdsen - sein Verhiltnis zum Guten, seine Stellung in der
Psyche und in der Welt - 16st sich fiir Jung erst auf dem Hintergrund jener
anderen Fragen, welche die Analytische Psychologie untersucht: nach der
Beziehung von Bewusstsein und Unbewusstem, von Geist und Natur. Eine
tragfahige Antwort muss umfassend sein; sie soll die Realitit so interpretie-
ren, dass sinnvolles Handeln moglich und menschliches Selbstverstindnis
erweitert wird.

Der Mythos von der 'kosmischen Bedeutung des Bewusstseins', den Jung
entwirft, erfiillt beide Forderungen. Zwar wird das Denken (als Spezifikum
des Menschen) relativiert, aber doch auch wieder aufgewertet: In der Re-
flexion, der rationalen Kraft des Ich, tritt das Bewusstsein dem Unbewuss-
ten gestaltend entgegen; im Denken, als der Moglichkeit des Selbstbewusst-
seins, kommt das Unbewusste zu sich selbst. Das menschliche Bewusstsein,
mit der so nur ihm eigenen Anordnung der Funktionen, ist dazu aufgerufen,
die bisher unbewusste ZweckmaiBigkeit in Zielrichtung umzusetzen. Damit
ist der Mensch zu verantwortlichem Forschen und Handeln nicht nur befa-
higt, sondern auch verpflichtet.

Jungs Mythos von der kosmischen Bedeutung des Bewusstseins pragt
auch seine Antwort auf das Problem des Bosen: Wie im Bereich der Sprache
das Paradox den fest gefiigten Boden des Denkens aufbrechen soll, so hat im
menschlichen Leben das Bose paradoxe Funktion: Das physische und das
moralische Bose stellen immer wieder die scheinbar end-giiltigen Meinun-
gen der Menschen tiber sich selbst in Frage; sie treiben zu vertiefter Selbst-
besinnung an; sie zeigen die Wahrheit des Lebendigen auf: seine Gegensatz-
natur.

Damit wird das Bose zugleich relativiert und hervorgehoben: Den Gegen-
sitzen kann, was lebt, nicht entflichen.

Das Bdse ist aber nicht nur der polare Gegensatz zum Guten, es ist auch
das Prinzip des Wider-Spruchs: Es stellt in Frage, was gesichert scheint, es
bricht ein geschlossenes System auf. Es treibt zur Bewegung, zur Verdnde-
rung, zur Suche nach Neuem an.

Aber woraufthin geschieht diese Offnung? Das angestrebte GroBere ist
menschlicher Vorstellung unzugénglich. Es kiindet sich aber im Symbol an,
das auf mogliche Ganzheit verweist: Der Gegensatz ist nicht die letzte Aus-
sage Uber die Wirklichkeit.

Dabei ist die intendierte und geahnte Ganzheit, das Selbst, ein fiir mensch-
liches Handeln notwendiges Postulat. Sie nimmt zwar dem Bosen nichts von

126



seinem schlimmen und quélenden Charakter, aber sie befdhigt dazu, es wahr-
zunehmen und sich ihm zu stellen.

Jung entwirft einen Mythos - und damit auch wieder ein System -, in wel-
chem das system-aufbrechende Element einen konstitutiven Ort einnimmt.
Ein solches System kann nicht abschlief8bar sein, es wird selbst wieder ver-
andert werden. Dieser Prozess der Erneuerung kommt nicht zu Ende, da er
nicht vom Bewusstsein geplant ist, sondern seine Impulse aus dem Unbe-
wussten empfangt. Das Bewusstsein aber kann in thm gleichwohl Sinn und
Richtung erkennen.

In der Sprache der Analytischen Psychologie heifit das: Das Wesen der Li-
bido ist Bewegung; ihre Ausdrucksformen sind Symbole einer unabschlie3-
baren Wandlung. Doch ist ihr Bild nicht die Spirale, sondern der Kreis, des-
sen Anfang sich nicht von seinem Ende trennen ldsst: die unbegreifliche
Ganzheit, die zugleich ist und wird.

Wie Jung in seinem eigenen Leben erfuhr, begegnet dieses Paradox von
gleichzeitigem Sein und Werden auch in der individuellen Entwicklung. In-
dividuation ist der Weg zum Selbst - aber das Ziel ist doch auch gegenwirtig:
"Es gibt keine lineare Entwicklung, es gibt nur die Circumambulation des
Selbst. Eine einsinnige Entwicklung gibt es hochstens am Anfang; spiter ist
alles Hinweis auf die Mitte." (Anm. 493) Die 'Mitte' aber ist das vollstindi-
ge, das erfiillte Leben, das als solches gut ist.

Il. Das Bose als konkretes Phanomen in der Lebenswelt

1. Der Zugang: das Gegensatzproblem

a) Jungs Einstieg: das Arbeitsfeld der Psychiatrie

Wie fiir Freud, so ist auch fiir Jung das Erkenntnisbediirfnis der Motor
seiner Forschungen. Ein charakteristischer Unterschied der beiden Autoren
zeigt sich jedoch von Anfang an: Freud spiirt zuerst die noch allgemeine
"Ahnung einer Aufgabe", er mochte in seinem "Leben zu unserem mensch-
lichen Wissen einen Beitrag leisten"; (Anm. 494) in welcher Richtung dieser
liegen konnte, dass er auch die Philosophie mitbetreffen konnte, wird thm
erst viel spater klar. Demgegeniiber verlauft Jungs Entwicklung und Berufs-
wahl geradliniger.

Ihn beschiftigt von Kindheit an die naturphilosophische Frage nach dem
Wesen der Welt, zusammengefasst im Gegensatzproblem: "Es war vor allem
das Problem der Gegensitze von gut und bose, von Geist und Stoft, von Hell
und Dunkel, das mich aufs tiefste bertiihrte ..." (Anm. 495) Zur Losung die-

127



ses Problems beizutragen, wird fiir ithn ein Ziel seines Lebens. Nicht zuletzt
ist es die Konfrontation mit konkretem Leiden, die seine philosophischen
'"Nachforschungen' anst6ft. Schopenhauers Gedanken ziehen ihn dabei be-
sonders an: "Er war der erste, der vom Leiden der Welt sprach, welches uns
sichtbar und aufdringlich umgibt, von Verwirrung, Leidenschaft, Bosem, das
alle anderen kaum zu beachten schienen und immer in Harmonie und Ver-
standlichkeit auflosen wollten ..." (Anm. 496) Das physische Leiden steht
fiir Jung am Ausgangspunkt; aber er sucht zugleich dessen anthropologische
und kosmologische Bedeutung zu verstehen. Will Wissenschaft bestehen
konnen, so muss sie das reale Leiden ernst nehmen, aber sie muss sich auch
dem allgemeinen Problem der Gegensitze stellen. Entsprechend ist in Jungs
eigenem wissenschaftlichen Entwurf eine gegenldufige Bewegung sichtbar:
von der (psychologischen) Anthropologie zur Kosmologie und von dort wie-
der zuriick zur (philosophischen) Anthropologie.

Einen solchen Riickgriff nimmt auch Freud vor: Um den Menschen zu
verstehen - sein Erleben, Verhalten, Handeln - muss man die kosmologi-
schen bzw. ontologischen Strukturen erkennen. Aber fiir Jung ist die Er-
kenntnis des Menschen nicht das Endziel, das kosmologische Interesse hélt
ihr vielmehr die Waage: Ich muss mich selbst erkennen, damit ich die Welt
verstehe.

Das Arbeitsfeld, auf dem er sowohl seine personliche Betroffenheit als
auch sein drztliches Engagement und sein philosophisches Interesse einbrin-
gen kann, wird fiir Jung die Psychiatrie: " ... es war mir durch eine blitzartige
Erleuchtung klar geworden, dass es fiir mich kein anderes Ziel geben konnte
als Psychiatrie ... Hier war das gemeinsame Feld der Erfahrung von biologi-
schen und geistigen Tatsachen, welches ich tiberall gesucht und nicht gefun-
den habe ..." (Anm. 497)

Die therapeutisch ausgerichtete Psychiatrie ist der Ort, wo Jung dem Lei-
den begegnet: dem scheinbar sinnlosen und zerstérenden Leiden an der
Krankheit, an der Schuld (bzw. dem Schuldgefiihl), an dem gescheiterten
und vernichteten Leben. Hier kann er mit seiner Arbeit einsetzen: konkret
helfen und zugleich wissenschaftlich forschen. Dabei mdchte Jung - wie er
immer wieder betont - 'Empiriker' bleiben, nicht 'Philosoph’ sein: Die Praxis
umgreift die Theorie; sie ist nicht nur ihre Korrektur, sondern ihr Ausgangs-
punkt und ihr Ziel. (Anm. 498)

128



b) Historischer Bezug: Heraklit

(1) Der Logos der Bewegung

Auf der Suche nach der Bedeutung des Bosen macht Jung eine wesentli-
che Voraussetzung: Er postuliert Sinn in allem offensichtlichen Unsinn; er
hilt hartnéckig daran fest, dass dieser scheinbare Unsinn zu Sinnvollem ge-
wandelt werden konne. Dabei bezieht er sich immer wieder auf das Gegen-
satzmodell Heraklits, auf dessen Theorie von der Enantiodromie, dem Um-
schlagen der Gegensétze ineinander. (Anm. 499)

Das Gegensatzproblem taucht schon als Thema der vorsokratischen Philo-
sophie auf: Ohne das Negative lasst sich das Positive nicht begreifen. Diese
These gilt nicht nur im Bereich der Sprachlogik. Fiir die Pythagoreer war die
Unterscheidung von Negativ und Positiv nicht nur eine Vorbedingung der
Erkenntnis, sondern ein Prinzip des Seins selbst: Polare Gegensitze erfiillen
eine notwendige Funktion fiireinander; sie konnen sich nur auseinander bzw.
im Bezug zueinander entwickeln.

Heraklit schliefllich versuchte in immer neuen Anldufen des Denkens, die
Frage zu erkldren, welche Stellung den Dissonanzen im Ganzen der Welt zu-
komme, welche Funktion die Disharmonie fiir die doch vorgegebene Har-
monie des Kosmos habe. (Anm. 500)

Das Grundprinzip der Wirklichkeit war fiir Heraklit die Bewegung, deren
gottliche Einheit gerade im nicht-endenden Hin und Her besteht. Ihr Bild
ist das Feuer; ihre Erscheinungsform der Gegensatz: "Gott ist Tag/Nacht,
Winter/Sommer, Krieg/Frieden, Sattheit/Hunger. Er wandelt sich aber gera-
de wie das Feuer, das wenn es mit Raucherwerk vermengt ist, nach dem Duft
eines jeglichen heif3t." (Anm. 501)

Aus dem Gegenspiel der Paare geht der Kosmos, das geordnete Ganze,
hervor. Der Untergang des einen ermdglicht das Hervorgehen des anderen.
Wandlung und Entwicklung, in die auch die (dtherische) Seele einbezogen
ist, vollziehen sich nach dem gleich bleibenden Gesetz der Bewegung, des
'Kampfes': "Zu wissen ist notwendig, dass der Krieg allgemeines Grund-
prinzip und der Streit Recht, und dass alles geschieht durch Streit und Len-
kung (Notwendigkeit)." (Anm. 502) Die philosophische Einsicht erfasst die
Harmonie im Strom der Disharmonien, der ineinander umschlagenden Ge-
gensitze. Was die ethische Beurteilung der Gegensitze betrifft, so ist nach
Heraklit hier Zuriickhaltung geboten. Freilich konnen die Menschen nicht
anders, als gegeniiber der Natur "parteiisch' zu sein: "Fiir Gott ist alles schon
und gut und gerecht; die Menschen aber hatten das eine als ungerecht, das
andere als gerecht angenommen." (Anm. 503) Diese moralische Bewertung

129



folgt dabei zumeist dem Kriterium der Niitzlichkeit und wechselt daher mit
dem Bezugspunkt.

Die Gegensitze selbst werden vom menschlichen Urteil aber nicht be-
riihrt; ithre Notwendigkeit ist iiber Gut und Bose erhaben. In der Abfolge der
Gegensitze vollzieht sich ja fiir Heraklit das Goéttliche selbst, der Logos der
Bewegung; als ganzer ist der Kosmos gut.

(2) Die Vielfalt des Ganzen

In der Geschichte der Reflexion tiber die Ursache und den Sinn des Bosen
stellt die Berufung auf das 'Ganze' des Kosmos ein wiederkehrendes Argu-
ment dar.

So wissen schon die Stoiker um die Vollkommenheit und Verniinftigkeit
des Weltganzen; bei neuplatonischen Denkern (von Plotin bis Giordano Bru-
no) wird das Ubel durch die Schénheit des Alls relativiert, zu dessen Man-
nigfaltigkeit es sogar noch beitragt, und auch Leibniz hilt daran fest, dass in
der bestehenden Welt jedes Malum notwendig fiir das Ganze ist. (Anm. 504)
Fiir diese Autoren gehoren die Gegensitze zusammen - auch Gut und Bose
-: Sie bilden gemeinsam die Wirklichkeit, daher sind sie auch je fiir sich un-
umginglich. Sie verlieren im Rahmen des Ganzen nicht ihre Eigenart; wohl
aber kann sich die Bewertung dndern, die ihnen menschliche Meinung zu-
legte.

Wenn Jung sich in der Gegensatzproblematik auf die philosophische Tra-
dition, insbesondere auch auf Heraklit beruft, so lehnt er sich an dessen Kos-
mosbegrift, an die Vorstellung von einem harmonisch-gesetzméBig struktu-
rierten Ganzen an.

Fiir die Analytische Psychologie heiflt das: Menschliches Leben braucht
die Spannung der Gegensitze, um 'ganz' zu sein: "In der lebendigen psychi-
schen Struktur geschieht nichts auf blo3 mechanische Weise, sondern in der
Okonomie des Ganzen bezogen aufs Ganze: es ist zweckhaft und hat Sinn."
(Anm. 505) Das Wesen der Libido ist Wandlung, Bewegung. Leid, Krank-
heit, Trauer gehoren zur Vollstdndigkeit ebenso wie Gliick, Gesundheit und
Freude. Nur wenn das Bose dem Guten gegeniibersteht, verwirklichen sich
alle Dimensionen der Individualitét; die Fiille des Lebendigen schlie3t den
Tod mit ein.

130



c) Die Konkretion: menschliches Leiden

Aber enthalten diese Sidtze mehr als selbstverstdndliche Belanglosigkei-
ten? Strauben wir uns nicht gegen diese Behauptungen? Streben wir nicht
nach Gliick - ausschlieBlich? Die Einsicht in die "Notwendigkeit' des Leidens
kann helfen, es resigniert zu ertragen, aber sie vermittelt noch keinen Sinn.
Die Provokation, die gerade das anscheinend unschuldige Leiden etwa der
Kinder und der Tiere darstellt, regt immer noch die Frage nach der Recht-
fertigung Gottes an, wie Jung aus seiner eigenen Lebensgeschichte weil.
(Anm. 506) Eine Antwort aber, die sich an der Zielvorstellung des Gliicks,
der Gerechtigkeit oder der Liebe ausrichtet, lehnt Jung wie Freud ab: Da sie
von einseitigen Erwartungen ausgeht, muss sie scheitern. Es kann nicht um
eine 'Rechtfertigung' Gottes oder der Welt gehen; gefordert ist vielmehr die
Korrektur unserer infantilen Einstellung, die sich an die Erinnerung an das
Paradies klammert, die regressiv am Wunschbild des geborgenen embryo-
nalen Status festhilt. Die Lebenswelt entspricht nicht den menschlichen Be-
diirfnissen.

Anders als Freud leitet Jung aber aus dieser kritischen Einsicht nicht die
Forderung eines endgiiltigen Verzichts auf die Erflillung dieser tiefen Hoff-
nungen ab. Die Sehnsucht nach Geborgenheit und Vollendung ist schlieB3-
lich ebenso real wie die Erfahrung der Verlassenheit und des Scheiterns. In
diesen gegensitzlichen Formen menschlicher Befindlichkeit, menschlichen
Selbstverstdndnisses driicken sich fiir Jung die widerspriichlichen und doch
zusammengehdrigen Aspekte des Lebens aus: Logos in der Abfolge der Ge-
gensatze.

In den Extremerfahrungen von Gliick und Ungliick zeigt sich das Ganze,
wird Sinn erfahrbar. Das Bose, so erlitten, kann dann finale Ausrichtung ge-
winnen: Hinter tihm wird eine vollere Einheit des Lebens sichtbar. Das Bose
als Leiden gewinnt so Signalfunktion; es fordert zur Selbstbesinnung auf:
Das psycho-physische Leiden bindet das Bewusstsein zuriick an seine un-
bewussten Wurzeln, es erinnert den (nach Jung vor allem beim westlichen
Menschen hervortretenden) hybriden Intellekt an die Natur, die ithn bestimmt
und tragt. Mit seiner Grenzform, dem Tod, zeigt es die Eigengesetzlichkeit
des Somatischen auf. Im Schmerz wird das Individuum auf seine Korper-
lichkeit reduziert; (Anm. 507) damit fallt auch die Vorherrschaft des Verstan-
des. Physisches Leiden entwertet kollektiv herrschende Ideale: Ansehen, Be-
sitz und Schonheit sind ebenso hinfillig wie die naive Uberzeugung von der
personlichen Dauer und Selbststandigkeit.

Alle Formen der Krankheit sind ganzheitliche menschliche Krisen. Sie
stoppen nicht selten ein Leben, das sich - aus welchem Grund auch immer

131



- dem kollektiven Bewusstsein nicht nur angepasst hat, sondern seiner Ein-
seitigkeit auch verfallen ist. Sie storen seinen fraglosen Ablauf und zwingen
damit zur Distanzierung vom Bisherigen, zur Reflexion auf das Wesentliche,
zur Neuorientierung.

Das physische Ubel trigt aber nicht nur individuelle Bedeutung. Insofern
es die Fixierung auf die gesellschaftlich herrschenden Uberzeugungen 16st,
stellt es diese selbst in Frage. Der Kranke, der Alte, der Sterbende konnen
zum Anlass fiir die anderen werden, die kollektiven Selbstverstiandlichkei-
ten zu liberdenken. So gewinnt ihr Leiden Sinn fiir die gesamte Gesellschaft
- ohne dass es dadurch weniger qualvoll wire. Sie erfiillen in der 'Okonomie
des Ganzen' des Menschheitsverbandes den Dienst, die 'andere Seite' der all-
zu selbstverstandlichen Ideale, der vielleicht oberflichlichen und unmensch-
lichen Zielvorstellungen, aufzuzeigen. Sie tragen die psychischen Stérun-
gen, die aus entfremdeten gesellschaftlichen Verhiltnissen folgen kénnen
(Neurose, Isolierung, Verzweiflung, kriminelle Delikte); sie erleiden die kor-
perliche Zerstorung, die eine hoch entwickelte Technik begleitet (Unfille,
Verschleiflerscheinungen). Sie stellen dar, was nicht sein soll und doch ist -
das Ungliick, die Gewalt, den Schmerz, den Tod -, und was geidndert und be-
arbeitet werden muss.

3. Die Zuspitzung: die Todesfrage

a) Der Tod als Hinweis auf die Ganzheit

Menschen finden sich nicht ohne weiteres damit ab, dass es Ungliick und
Leiden gibt. Sie begniigen sich vor allen Dingen nicht damit, den Tod als un-
abédnderliches Zeichen ihrer psycho-physischen Vergénglichkeit anzuerken-
nen.

Zu allen Zeiten, so stellt Jung fest, hat die Frage nach einer postmorta-
len Existenz die Menschen beschéftigt: Mythen und Mirchen, theologi-
sche und philosophische Entwiirfe beziehen sich auf ein 'jenseitiges' Da-
sein. Wie Freud entdeckt hat, gibt es im Unbewussten, dessen Symbole mit
dem Charakter von Ewigkeit ins Bewusstsein treten, keinen Tod. Auch Jung
selbst wird von Gedanken zur Unsterblichkeit 'umgetrieben': " ... ich muss,
um die Wirklichkeit zu Wort kommen zu lassen, feststellen, dass ohne mei-
nen Wunsch und mein Zutun Gedanken solcher Art in mir kreisen. Ich weil3
nichts dariiber, ob sie wahr oder falsch sind, aber ich weil3, dass sie vorhan-
den sind und dass sie geduBert werden konnen, falls ich sie nicht aus irgend-

welchem Vorurteil unterdriicke ..." (Anm. 508)

132



Welchen Status, welchen Realititswert haben solche Uberlegungen?
Sind sie - wie Freud meint - lediglich Illusionen, Verleugnungsversuche ei-
nes zum Verldschen bestimmten Ich? Oder kiindigt sich in ihnen - wie Jung
demgegeniiber annehmen mochte - eine Wirklichkeit an, die sich eben nicht
anders aussagen ldsst als in bildhaften Ahnungen, in Mythen? Fiir Jung er-
ginzen die Jenseitshoffnungen die Endlichkeitserfahrung des Bewusstseins.
Sie zeichnen den Tod nicht als Abbruch des Lebens, sondern als Befreiung,
als Erlosung, als trostlichen Heimgang der Seele: "Unter einem anderen
Gesichtspunkt aber erscheint der Tod als ein freudiges Ereignis. Sub spe-
cie aeternitatis ist er eine Hochzeit, ein Mysterium Coniunctionis. Die See-
le erreicht sozusagen die ihr fehlende Halfte, sie erlangt Ganzheit ..." (Anm.
509)

Der Tod offenbart fiir Jung einen Gegensatz im Menschen, der vielleicht
noch grundlegender ist als jener von Natur und Geist: den Gegensatz von
Zeit und Ewigkeit, von endlich und unendlich. Er hebt diesen Gegensatz zu-
gleich auf, indem er (nach Aussage der Mythen) das Endliche als vom Un-
endlichen umgriffen aufzeigt. Zuerst ist der Tod das bittere und konkrete
Beispiel fiir den Kampf der Gegensitze - und insofern gehort er zur "Voll-
stindigkeit' des Lebens. Dann aber ist er Zeichen und Ubergang zur Ganz-
heit, in welche der Mensch einbezogen ist. Der Tod hebt die Widerspriiche
auf; Bewusstsein und Unbewusstes schlieffen sich zum iiberindividuellen
Selbst zusammen.

Fiir die analytisch-psychologische Betrachtung kann schlieBlich der Tod
selbst wieder zum Symbol werden fiir jene tiefgreifende seelische Wand-
lung, in der eine tiberkommene Gestalt des Ich untergeht und sich eine bisher
unvorstellbare Gegensatzvereinigung vollzieht. (Anm. 510)

b) Historischer Bezug: Schopenhauer

Jungs Uberlegungen zum Tod sind deutlich von seiner Schopenhauer-
Lektiire beeinflusst.

Auch Schopenhauer unterschied zwischen dem individuellen Dasein und
der zugrunde liegenden 'metaphysischen Kraft'. Diese wird vom Tod nicht
betroffen, was das menschliche Bewusstsein allerdings nicht erkennen kann:
"Dasjenige Daseyn, welches beim Tode des Individuum unbetheiligt bleibt,
hat nicht Zeit und Raum zur Form: alles fiir uns Reale erscheint aber in die-
sem: daher also stellt der Tod sich uns als Vernichtung dar." (Anm. 511) Der
Tod ist aber doch nur die Vernichtung der in die Zeit gebundenen (’objek-
tiven') Gegenwart; die wesentliche innere (’subjektive") Existenz ist unver-
ginglich: "Wer nun auf solche intuitive Weise inne wird, dass die Gegenwart

133



... ihre Quelle in uns hat, ... der kann an der Unzerstorbarkeit seines eigenen
Wesens nicht zweifeln. Vielmehr wird er begreifen, dass bei seinem Tode
zwar die objektive Welt, mit dem Medio ihrer Darstellung, dem Intellekt, fiir
thn untergeht, dies aber sein Daseyn nicht anficht ..." (Anm. 512) Das indivi-
duelle Bewusstsein geht fiir Schopenhauer unter, "hingegen keineswegs das,
was bis dahin dasselbe hervorgebracht hatte".

Eine klare Aussage ist hier aber nicht moglich; das Denken hat zu dieser
Dimension keinen Zugang. Der Sinn des Todes bleibt im Dunkeln: "Fiir uns
ist und bleibt der Tod ein Negatives; allein er muss auch eine positive Seite
haben, die jedoch uns verdeckt bleibt, weil unser Intellekt durchaus unfiahig
1st, sie zu fassen. Daher erkennen wir wohl, was wir durch den Tod verlieren,
aber nicht, was wir durch thn gewinnen ..." (Anm. 513)

Jungs 'Unbewusstes' ist wie Schopenhauers "Wille' erkenntnislos und kol-
lektiv. Doch ldsst Jung die Frage offen, ob die individuelle Personlichkeit
den Tod nicht doch iiberdauern kénnte. Abweichend von Schopenhauer sieht
Jung im Tod ja nicht die Erl6sung vom Intellekt und vom Bewusstsein, son-
dern deren Integration. Die Mythen, die Glaubensaussagen, schlielich auch
die Erfahrungen, die Menschen auf dem Weg der Individuation machen kon-
nen, deuten eine Vielzahl moglicher Beziehungsformen zwischen dem Ich-
Bewulitsein und dem Unbewussten an. Gemal seiner 'ehrfiirchtigen Haltung'
gegeniiber der Natur nimmt Jung diese Hinweise wahr, ohne sie vollig auf-
schliisseln zu konnen: Der Tod offenbart in uniiberbietbarer Deutlichkeit,
dass der Mensch mehr ist als Individualitit; welcher Art dieses 'Mehr' ist,
bleibt aber vorerst verborgen. Die psychologische Interpretation Jungs ver-
steht die Hoffnung auf eine 'Unsterblichkeit' als Chiffre fiir das erfiillte, gan-
ze Leben, das sich anders als in der vorwegnehmenden Ahnung nicht fassen
lasst.

c) Zusammenfassung: Der Sinn von Leiden und Tod

Jung ordnet das psycho-physische Leiden mit seiner unumgénglichen
Konkretion, dem Tod, in verschiedene Sinnbeziige ein: Als dringender
Schmerz korperlicher oder seelischer Art veranlasst es das Individuum, sein
Dasein als Mensch als ganzes zu erleben und zu bejahen. Als gesellschaftli-
cher Storfaktor stof3t es die Besinnung groBerer Gruppen auf das Wesentli-
che im menschlichen Leben an. Als Tod verweist es auf den umfassenden Zu-
sammenhang des Lebendigen, des Organischen bzw. alles Seienden, auf den
unus mundus, der Raum und Zeit, Geist und Materie umgreift. Wenn Krank-
heit und Tod fiir Jung so in eine grofere Einheit eingeordnet sind, so verlie-
ren sie dadurch nichts von ihrem Entsetzen, threm abgriindigen Schmerz.

134



Der Sinn 16scht das Ubel nicht aus. Zudem betont Jung die Eigenverantwor-
tung des Menschen: Wird der Signalcharakter des Bosen nicht erkannt und
geniitzt, so bleibt das Leiden destruktiv und sinnlos. Die Chance, im Leiden
den Logos des Lebens zu erfahren, muss ergriffen werden. Genausowenig
wie die Psychoanalyse Freuds verspricht die Analytische Psychologie Jungs
die Erlosung von dem Bosen. Es ist vielmehr "das vornehmste Ziel der Psy-
chotherapie, ... (dem Patienten) Festigkeit und philosophische Geduld im Er-
tragen des Leidens zu ermdglichen". (Anm. 514) Der Sinn des Leidens muss
selbst erlitten werden.

lll. Das Bose als Grundzug der Wirklichkeit

1. Der mythologische Zugang

Was ist der Grund des Bosen? Gibt es - liber die Einsicht in einen Sinn
des Ubels hinaus - eine Anniiherung an seine Ursache? Jung geht vom ge-
prigten Menschen aus, der sich seine Uberzeugungen gebildet und ein 'Welt-
bild' gefunden hat, das sich aus einem Koordinatensystem von Vorstellungen
und Normen ergibt. In dieser Welt erlebt er das Ubel: als innere Grenze und
auBleren Widerstand, als physische und psychische Schwiche, die zu Leid,
Krankheit, Tod fiihrt. Er begegnet der Unmenschlichkeit und Grausamkeit
der anderen und seiner selbst und sto3t so auf die Tatsache der Schuld. Das
Bose ist dem Menschen vorgegeben. Seine Realitit driangt sich auf. Hier
stellen sich Jung Fragen, die den psychologischen Horizont iiberschreiten.
Was bedeutet es, dass wir das Bose als vorgegebene Realitét erfahren? Wel-
che Stellung nimmt das Bdse in der Wirklichkeit ein?

Erscheint das Ubel im menschlichen Bereich als Anlass und Motor der
Selbstbesinnung, so lédsst sich seine mdgliche metapsychologische Dimensi-
on nur ahnen. Der Gegensatz als Logos des Lebens: diese Formel, die Jung
im Anschluss an Heraklit erarbeitet, verweist auf einen Prozess, der leidvoll
und gut zugleich ist.

Die Widerspriichlichkeit der notwendig-schrecklichen Entwicklung (des
Bewussten aus dem Unbewussten, des Unterschiedenen aus dem Indifferen-
ten, des Differenzierten aus dem Einfachen) scheint denkerisch nicht auf-
klarbar zu sein. Entsprechend seinem erkenntnistheoretischen Ansatz hélt
Jung eine eindeutige Losung dieses Problems auch fiir ausgeschlossen. Doch
muss und kann eine Antwort versucht werden, die dem Stand der Wissen-
schaft einer Epoche einerseits, ihrem spezifischen Sinnbediirfnis anderseits
genugt.

135



Zu einer solchen Antwort (im Jungschen Sinn einem 'Mythos') will die
Analytische Psychologie ihr Teil beisteuern. Jung entwickelt sogar selbst ei-
nem 'Mythos vom Sinn'. (Anm. 515) Im Gegensatz zu Freud, dem die Sinn
und Halt vermittelnde Funktion seiner Theorie zwar bekannt, aber doch wohl
weniger wichtig war, konzipiert Jung - wie schon dargelegt - seine Psycholo-
gie als umfassende, als 'mythische' Theorie.

Jung greift in seinem Werk vielfach auf Material aus der Religions- und
Philosophiegeschichte zuriick. Er verwendet es als Denkimpuls, als Anstof3
eigener Theoriebildung, als bestitigende Ergdnzung ('Amplifikation') eigener
Uberlegungen und schlieBlich als Gegenstand psychologischer Deutungen.
Auch und gerade diese historischen Konzeptionen sind fiir ihn im erwéhn-
ten Sinn Mythen, mit denen er sich auseinandersetzt und so seinen eigenen
Ansatz zu kldren und zu erweitern sucht. Wir werden im folgenden einige
solcher '"Mythen' skizzieren und dabei fragen: Welche Elemente der histori-
schen Entwiirfe nimmt Jung auf, um seinen eigenen Ansatz zu explizieren?
Welche Aspekte des unsagbaren Ganzen leuchten ihm bei der Begegnung
mit fremden Modellen des Denkens bzw. der spekulativen Fantasie auf?

2. Mythologische Aspekte metaphysischer Theorien

a) Fragestellung

Dieser erste mythologische Zugang betrachtet einige metaphysische, im
engeren Sinn auch ontologische Theorieelemente, die in Jungs Denken ein-
gegangen sind bzw. dessen Hintergrund bilden.

Jung selbst ist aber kein Metaphysiker. Seine Denkbewegung ist induktiv,
zur begrifflichen Fassung hin aphoristisch. Was wollen solche Formulierun-
gen und Uberlegungen also aussagen?

Das Problem des Bosen steht fiir Jung vor dem Hintergrund der Frage
nach dem Verhiltnis von Bewusstem und Unbewusstem. Den aus der Tradi-
tion (etwa bei Thomas von Aquin, Leibniz, dem frithen Kant) bekannten Ver-
such, die Moglichkeit des Bosen aus der metaphysischen Unvollkommen-
heit des Endlichen zu begreifen, verwirft Jung aber heftig: Niemals kann ein
Mangel (privatio boni) die Wurzel des Ubels sein. Das Endliche ist nicht als
solches zum Schlechten disponiert. Aber wie verhalten sich dann Bewusst-
sein und Unbewusstes zueinander, der Teil zum Ganzen, das Endliche zum
Unendlichen?

136



b) Ich - Selbst - Totalitat

Das Ich, als Zentrum des Bewusstseinsfeldes und Bezugspunkt des Erle-
bens und Handelns, nimmt in der Selbstbeobachtung seine Bedingtheit wahr.
Es erfdhrt sich als einbezogen in eine groflere Ganzheit, deren Mittelpunkt
es aber nicht ist. Diese iibergeordnete Gro3e nennt Jung das Selbst, welches
"Subjekt meiner gesamten, also auch der unbewussten Psyche ist. In diesem
Sinne wére das Selbst eine (ideelle) GroBe, die das Ich in sich begreift. (Anm.
516) So zeigt sich im verdnderlichen Ich das vorgegebene Bleibende.

Erst die Einsicht des Ich in seine Abhédngigkeit ermoglicht ihm den an-
gemessenen Bezug zum Selbst und die Eingliederung in dessen umfassen-
den Kreis, die immer neu vollzogen werden muss. Es handelt sich dabei
aber nicht um eine einlinige Abhingigkeit. Das Selbst ist zwar das Vorgén-
gige und Begriindende, aber die Institution des Ich (als Repriasentant des Be-
wusstseins) ist nicht zufallig. Dass sich das Bewusstsein aus dem Unbewuss-
ten -und ithm gegeniiber - entwickelt hat, ist fiir Jung nicht nur im Rahmen
der Anpassung des lebendigen Organismus an seine Umwelterfordernis zu
verstehen; es ist ein metabiologisch notwendiger Vorgang.

Ebenso bewirkt die Integration des Ich in das Selbst nicht seine Auflo-
sung: In der komplexen Einheit von Ich und Selbst bleibt vielmehr die Ei-
genstdandigkeit des Abhidngigen bestehen, da beide Faktoren fiir sie erforder-
lich sind. (Anm. 517)

Das Ich ist damit diejenige Repriasentation des raum-zeitlich Konkreten,
in welcher das Unbegrenzte begegnet, in welcher der dynamische Bezug
von Endlichem und Unendlichem offenbar wird. Sie stehen in einem dialek-
tischen Zusammenhang: Das Selbst begriindet das Ich, aber es ist nicht ohne
dieses, denn erst das Ich erweist die Existenz des Selbst. In der Selbsterfah-
rung fallen - potenziell - Erkennendes und Begriindendes zusammen. (Anm.
518) Das Selbst ist dem Ich gegeniiber das Unendliche. Aber ihre Beziehung
ist nach Jung noch psychologisch aufzufassen; iiber ihre ontologische Be-
deutung ist damit vorerst noch nichts ausgesagt. (Anm. 519) Doch stellt sich
auch ithm die Frage nach dem Ort der Gesamtpsyche in der Wirklichkeit.
Die '"Wirklichkeit' ist fiir Jung kein inhaltlich festlegbarer Begriff. Er fasst
mit diesem Wort alle Phinomene zusammen, die dem Ich begegnen, die sich
durch kraftgeladene Eigengesetzlichkeit auszeichnen. Thre Realitit ist dem
Ich evident. In der Erfahrung der evidenten Realitit treffen sich Psychisches
und AuBerpsychisches. Das Au3erpsychische kann als psychoider Archetyp
bezeichnet werden; thm kommt nach Jung der Rang des kantischen 'Ding an
sich' zu, das nur in seinen Wirkungen erfasst werden kann. (Anm. 520) Das
Gesamt der Wirklichkeit, der "Urgrund alles empirischen Seins" ist der unus

137



mundus, das "Jenseits unserer Erfahrung" bzw. ihr "transzendentale(r) Hin-
tergrund". (Anm. 521) Der unus mundus stellt fiir Jung ein Postulat dar wie
das Selbst: Wir brauchen diese Idee, um unsere Erfahrungen einzuordnen,
um sie als verniinftige Erkenntnisse zu formulieren.

Von den apriorischen Ordnungsstrukturen des unus mundus zeugen die
nach Jung allbekannten Synchronizititsphdnomene. In seiner Totalitdt sind
Psychisches und Materielles verbunden. Er ist die letzte Dimension der
Wirklichkeit; die Unendlichkeit, die Endliches mit einbegreift; das metaphy-
sische Unbewusste, das Sein selbst, Gott. (Anm. 522)

Die Spannung von Totalitdt und Teil ist die duBBerste, die metaphysische
Formulierung fiir die Gegensatzlichkeit der Wirklichkeit, wie die Psyche sie
erfahrt.

Diese Erfahrung schligt sich in sprachlichen und kiinstlerischen Formu-
lierungen nieder, die den Gegensatz zugleich darstellen und autheben. Nach
Aussage solcher Symbole sieht Jung den unus mundus vierfach gegliedert:
Die eine Achse verlduft vom Endlichen zum Unendlichen, die andere vom
Psychischen zum Materiellen. Im Prozess der Libido entfaltet er sich und
wird menschlichem Begriff zugénglich.

c) Auswertung fur Jungs Deutung des Bosen

Es gibt fiir Jung keine metaphysische Unvollkommenheit des Endlichen,
die - gegeniiber dem Unendlichen von geringerem (Seins-)Wert - als meta-
physisches Malum zu verstehen wire. Nicht die Begrenztheit ist der Grund
des Bosen, da sie der notwendige Gegensatz zum Unbegrenzten ist. Weder
Unendliches noch Endliches, weder Psyche noch Materie kdnnen je fiir sich
bose sein. Aber in ihrer Ausfaltung, im Prozess der Libido, werden ihre in-
neren Gegensitze offenbar; es konstellieren sich Leiden und Schuld. (Anm.
523) Die Totalitit differenziert sich, die Libido expliziert die Gegensitze. Ist
also der Prozess der Entwicklung selbst die Wurzel des Ubels, das in seinem
Verlauf hervortritt?

Fiir Jung folgt aus der Einsicht in den leidvollen Zwang keine Lebensver-
neinung, wie sie etwa Schopenhauer vorschliagt. Die Bewegung des Werdens
kann nicht anders denn gut sein: "Der hochste Sinn des Seins kann fiir mich
nur darin bestehen, dass es ist und nicht darin, dass es nicht oder nicht mehr
ist." (Anm. 524)

Die metaphysischen Uberlegungen bekriftigen vielmehr Jungs funda-
mentale Voraussetzung, dass nichts von all dem, was die Psyche in sich
selbst oder riickschlieBend aus ihren Symbolen erfahrt, zufdllig sein kann. Es

138



ist ausgeschlossen, dass menschliches Erleben zwar tief und eindrucksvoll,
letztlich aber so oder auch anders und damit bedeutungslos sein konnte. Die
Gegensitze, die liberwiltigend auftauchen, werden nur dann richtig erfasst,
wenn man sie als 'notwendig' definiert, wenn sie ontologisch begriindet sind,
wenn die Erfahrung der Psyche auf das Sein selbst verweist.

Diesen Zusammenhang sagt Jung auch mit der Archetypen-Theorie aus:
Die moralischen und logischen Gegensétze sind nur moglich, weil auch das
Sein selbst gegensétzlich strukturiert ist.

3. Mythologische Aspekte theosophischer Theorien

a) Fragestellung

Metaphysische Uberlegungen sind Jung wichtig; er selbst verwendet on-
tologisch bedeutsame Formulierungen. Thn personlich beschiftigt aber weit-
aus mehr der religiose Aspekt der Gegensatzproblematik: weniger die Frage
nach den Strukturen des Seins als diejenige nach den 'Prinzipien der Gott-
heit'. GemiB Jungs Uberzeugung kann der philosophische Mythos das Ni-
veau der Frage nach dem Ubel auch gar nicht erreichen; er bleibt letztlich
abstrakt, losgeldst von den personalen Bediirfnissen dessen, der mit ihm ar-
beitet bzw. aus ihm lebt. Daher muss er ergénzt werden von anderen, viel-
leicht umfassenderen Mythen.

Dass Jungs eigene Betroffenheit vom Problem des Bosen sich so oft in
religioser Sprache niederschligt, angelehnt an religionsphilosophische bzw.
theosophische und kosmogonische Denkmodelle, mag nicht zuletzt durch
seinen Lebensweg bedingt sein. Jung wiéchst als Sohn eines (Basler) Pfarrers
auf; seine Entwicklung wird von der Erschiitterung iiber das Leiden seines
Vaters geprigt, der nach Jungs Ansicht an der Kluft zwischen dem Glauben
an einen allguten Gott und den ungeldsten Rétseln der christlichen Botschaft
fast zerbricht. Die Auseinandersetzung mit dem Schicksal seines Vaters geht
in Jungs Frage nach dem Geheimnis des Lebendigen ein: Sie stellt sich ihm
zuerst als Frage nach der menschlichen Freiheit und nach der Rechtfertigung
Gottes. Zeitlebens ist seine Arbeit an diesen Problemen auch ein verbissenes
Ringen mit der Gottheit. (Anm. 525)

Die Ausgangsfrage, unter welcher Jung die (im weitesten Sinn) religions-
philosophischen Mythen betrachtet, lautet - zugespitzt auf die Ursache des
Bosen -: Wodurch wird der (verhdngnisvolle) Prozess der Libidobewegung
in Gang gesetzt? Welches Motiv treibt ihn an, und zu welchem Ziel fiihrt er
hin?

139



b) Historischer Bezug: Boses in der Gottheit

Jung bezieht sich (s. 0.) besonders auf Philosophen bzw. Denkstromun-
gen, die vom Neuplatonismus bestimmt sind; hier findet er Erfahrungen ver-
arbeitet, die seinen eigenen am nachsten kommen.

(1) Nikolaus Cusanus

Von Nikolaus Cusanus iibernimmt Jung den Begriff der 'coincidentia op-
positorum': In Gott fallen die Gegensitze zusammen. (Anm. 526) Die Un-
endlichkeit Gottes ist unscheidbarer und ununterscheidbarer Grund alles Sei-
enden; sie birgt alles in sich und steht doch iiber allem; sie ist erfiillte Einheit,
aus der die Vielheit der Welt sich entfaltet.

Zusitzlich gehen in Jungs Gedanken aber Elemente des gnostischen, des
kabbalistischen und des idealistischen Mythos ein, wodurch sein Gottesbe-
grift entscheidend von dem des Cusaners abweicht.

(2) Kabbalistische Stromungen (Anm. 527)

Die verschiedenen kabbalistischen Denker, die wir hier zur Verdeutli-
chung von Jungs Ansatz heranziehen wollen, kommen - nach Scholem - in
ithrer eindeutigen Stellungnahme zur Frage des Bosen tiberein: "Diese Frage
wird von den jlidischen Philosophen im wesentlichen als Scheinproblem ent-
larvt, wihrend sie fiir die Kabbalisten einen der grof3en Motoren ihres Den-
kens bildet." (Anm. 528)

Wie spiter Bohme (und im folgenden Schelling und Jung) versuchen die
Kabbalisten, ihren monotheistischen Glauben so zu formulieren, dass darin
auch die Erfahrung der furchtbaren Realitit des Bosen zu Wort kommt. Ne-
ben der Meinung, das Bose sei eine potenzielle Realitét, die erst durch das
Handeln des Menschen aktualisiert werde, findet sich auch die Uberzeugung
vom Bosen "als eine(r) vom Menschen und seiner Tat unabhidngigen Seins-
weise". (Anm. 529) Die wichtigste Quelle fiir diese kabbalistische Auffas-
sung ist der Sohar.

Der Sohar greift die Lehre von den 10 Sefirot Gottes auf: Gott der Schop-
fer offenbart sich in verschiedenen Aspekten; in thm sind sie eins, aber nach
auflen treten sie in unterschiedlicher Weise zu Tage. Bleiben sie in sich und
mit threm Ursprung verbunden, so sind sie in Harmonie - trotz ihrer inne-
ren Widerspriichlichkeiten: "Es bestehen aber in der sefirothischen Welt sel-
ber Spannungen, ... die uns als Gegensitze erscheinen, obwohl sie in jenem
Verband der dynamischen Einheit Gottes ihre Stelle haben wie Tone in ei-
ner Melodie. In ihnen liegt der Urgrund fiir das, was den Kabbalisten als das
Bose erscheint." (Anm. 530)

140



Nach dieser Auffassung griindet das Bose in dem Drang der Sefirot, sich
in allen Seinsbereichen der Schopfung zu verwirklichen. Dies gilt gerade
auch fiir die vierte Sefira, Din (die Strenge, das Gericht), deren Kraft in der
Welt iiberméchtig werden kann und so Zerstorerisches hervorbringt. Dieses
Bose ist dann gleichsam ein Nebenprodukt des gottlichen Lebensprozesses,
seine andere, dunkle Seite. (Anm. 531)

Dabei ist keineswegs Din als solche schlecht, sondern erst in ihrer Ver-
einzelung. Erst wenn die Sefirot sich entfalten, wenn Din sich Chessed (der
Gnade, Liebe) - nach einer anderen Theorie: schon wenn Binah sich Cho-
chmah (der Weisheit) (Anm. 532) - entgegensetzt, bewirkt sie Boses. Erst
die Unterscheidung (Binah) offenbart das Auseinanderstrebende, die Span-
nungen im Lebensprozess der Gottheit. Wenn sie auch Ubel mit sich bringt,
ist die Entfaltung der Sefirot doch notwendig und gut; denn erst so ent-
steht die Welt, und die so differenzierten Krifte Gottes erhalten dauernd al-
les Geschaffene. Weiter noch spekuliert die lurianische Kabbala iiber die
Notwendigkeit des Schopfungsaktes. Seine Voraussetzung ist die Selbstbe-
schrinkung Gottes, der Zimzum. Damit die Schopfung tiberhaupt Raum hat,
"musste Gott in seinem Wesen einen Bezirk freigeben, aus dem er sich zu-
riickzog, eine Art mystischen Urraum, in den er in der Schopfung und Of-
fenbarung hinaustreten konnte" (Anm. 533). En-Sof setzt die Schopfung in
einem Akt der Selbstnegation. Aber warum schafft es? In der Gottheit selbst
wirkt schon Din, die richtende Gewalt: Das Ziel des Prozesses der Emanati-
on ist die Ausscheidung der Kréfte des Strengen und Zornigen aus Gott: "Die
fortschreitende 'Klarung' dieser dunklen Gewalten des 'Gerichts' ... ist der
Sinn aller Veranstaltungen der Schopfung ... Gerade die streng theistische
Tendenz dieser Kabbala sieht das Bose also als ein notwendigerweise der
Schopfung inhaerierendes Moment, ohne welches die Schopfung sogleich
ihr spezifisches Sein verlieren und zum Sein des En-Sof zuriickkehren wiir-
de ..." (Anm. 534)

Die Schopfung entsteht aus dem Widerspruch in der Gottheit, in ihr ver-
wirklicht sich die schreckliche Seite des Schopfers; sie trigt gleichsam stell-
vertretend sein Boses. Schopfer und Schopfung gehdren eng zusammen: Die
Welt steht Gott eigenstéindig und abhéngig zugleich gegeniiber und ist gera-
de so sein Anderes.

(3) Bohme und Schelling

In der Linie der gnostisch-kabbalistischen Tradition nimmt fiir Jung die
theosophische Spekulation Jakob Bohmes, von der auch Schelling beein-
flusst ist, besondere Bedeutung an.

141



Bohme wusste von dem "Grund Gottes" als einem "Chaos, dass daraus
Boses und Gutes urstindet, als Licht und Finsternis, Leben und Tod, Freude
und Leid, Seligkeit und Verdammnis". (Anm. 535)

Der Grund Gottes ist eigentlich ein "Ungrund", "nichts als eine Stille ohne
Wesen, ... ohne Anfang und Ende, ... gleich einem Auge, denn er ist sein ei-
gener Spiegel ..." (Anm. 536)

Auch Schelling spricht von dem Ungrund Gottes, dessen potenzielle In-
halte sich in der Weltschdpfung entfalten: Der Ungrund Gottes "ist vor allem
Grund und vor allem Existierenden, also {iberhaupt vor aller Dualitit". In
ihm herrscht nicht die Identitdt, sondern die Indifferenz der Gegensétze des
Realen und Idealen, der Finsternis und des Lichts. Die unbezogenen Prinzi-
pien im Ungrund dringen aber zur Verwirklichung; sie miissen sich teilen
"in die zwei gleich ewigen Anfiange, nur damit die zwei, die in ihm, als Un-
grund, nicht zugleich oder Eines seyn konnten, durch Liebe eins werden ..."
(Anm. 537)

Schelling sieht (wie Hegel) in der Entfaltung eine Entwicklung, die nicht
nur Ausfaltung des Vorhandenen, sondern Fortschritt des Gesamten bedeu-
tet: Wandlung Gottes.

Der spéte Schelling betont und prézisiert: Gott ist zwar die Ursache des
Bosen, insofern der schrankenlose Wille in seinem Ungrund lebt. Aber Gott
ist nicht verantwortlich fiir das Bose, denn in ihm bleibt es gebandigt: "Das
Herrseyn Gottes beruht eben auf dem Bosen, das er Herr ist zu setzen und
nicht zu setzen. "

Was in Gott zwar vorhanden, aber doch in seine Macht eingebunden ist,
tritt erst im Menschen ungehemmt zu Tage und offenbart sich als widerstre-
bendes Prinzip, als Bosheit. (Anm. 538)

c) Auswertung fiir Jungs Deutung des Boésen

Gut und Bose als ,Prinzipien der Gottheit': Mit dieser Wendung um-
schreibt Jung die Einsicht, dass das Ubel die Grenzen des Ich iiberschreitet,
dass es mit dem Verweis auf menschliches Fehlverhalten bzw. Schwiche des
Endlichen nicht zureichend erklért ist.

Dass hier die religiose, die theosophische Sprache gebraucht werden kann,
zeigt die numinose Dimension des Umgreifenden auf. Uber die ,Archetypen’
lassen sich sachlich begriindete Hypothesen aufstellen, GesetzmaBigkeiten
aussagen. Aber damit ist das Phdnomen nicht erschopft; erst die religiose
Sprache findet Zugang zu seinem Charakter als Heiligem. Bei der Auseinan-
dersetzung mit dem Problem des Bosen geht es fiir Jung gerade nicht um "la-

142



tente unpersonliche Krifte und Potenzialitidten" (Anm. 539) sondern um die
Konfrontation mit dem goéttlichen Grund der Welt, der sich in seine Schop-
fung hineinbegeben will und der - als Ursprung des Lichts - selbst nicht mehr
Licht ist. Diese fordernde und erschiitternde Erfahrung schldgt sich in den
theosophischen Mythen nieder, die Jung betrachtet und tibernimmt.

Gott ist die coincidentia oppositorum, der Zusammenfall der Gegensétze
auch fiir Jung. Aber er libernimmt nur die Formulierung, nicht den Denkan-
satz des Cusaners: Dessen Gott ist vollendete Fiille; Jungs Gottheit (parallel
seiner Konzeption vom Unbewussten, in welche das gnostisch-idealistische
Modell der Entwicklung eingegangen ist) ist Urzustand, birgt ungeschiede-
ne, widerspriichliche Mdoglichkeiten, die zur Entwicklung, zur Scheidung,
zur schlieBlichen Einung drangen. Wie die Kabbalisten und Schelling nimmt
Jung in der Gottheit die unlosbare Spannung wahr, aus der die realen Gegen-
sdtze werden 'wollen', um sich in einer endgiiltigen Synthese aufzuheben.

So begegnet (Jungs) [job einem wilden, noch vor-moralischen Gott, der
die Schopfung, schlieBlich den Menschen - den zweiten Ijob: Christus -
'braucht’, um ein klares, gutes Antlitz zu gewinnen. Uber die Konfrontati-
on mit seinem Werk, das er sich gegeniibergestellt hat, verdndert sich Gott
selbst; was anfangs als widergéttliches Prinzip erschienen war (Lucifer), er-
weist sich im Lauf des Prozesses als dessen Triebkraft, die Gott zur Voll-
standigkeit, zur Herrschaft tliber sich selbst verhilft. (Anm. 540) Jung greift
die Gedanken von Bohme, den Kabbalisten und den Alchemisten auf: Das
Dunkle in Gott, das sich in der nicht nur groBartigen, sondern auch schreckli-
chen Erfahrung des Unbewussten ankiindigt, darf nicht harmonisiert werden.
Das iibermenschliche Antlitz Gottes trdgt auch unmenschliche Ziige.

Wie alle mythischen Zugénge zur Einsicht in den Charakter des Umgrei-
fenden verweigert auch der theosophische Mythos die Antwort gerade an der
Stelle, wo er sie zu gewéhren scheint: Wenn das Bose zum 'Ungrund' Gottes
gehort, haben wir dann nicht sogar mehr als seine Erkldarung, ndmlich auch
seine Rechtfertigung?

Aber was erklért schlieBlich der Mythos? Er verlegt das Problem in 'Gott'
zuriick, in ein Numinosum, das dem christlichen Bewusstsein eher als ein
Dédmon erscheint denn als der "Vater' Jesu von Nazaret. Der theosophische
Mythos weist eine bestimmte Form der Fragestellung ab: Niemals ist es mog-
lich, das Problem des Bosen - den Stachel des Gegensatzproblems allgemein
- einfachhin zu erledigen. Wenn es sich um 'goéttliche' Prinzipien handelt, so
kann kein Mensch damit zu Ende kommen - die Frage nach der Wurzel des
Ubels ist mit menschlichen Hilfsmitteln eben nicht zu 16sen.

143



Sowohl die Dogmatisierung (Missverstehen der theosophischen Mythen
als Aussagen iiber das "Wesen Gottes') als auch die Moralisierung des Pro-
blems (einem guten Gott steht der ethisch bose Mensch gegeniiber) greifen
dann zu kurz, sie entpuppen sich fiir Jung als Abwehrmechanismen gegen
die wirklich erforderte Auseinandersetzung, als Flucht vor der Erfahrung des
Heiligen. (Anm. 541)

4. Mythologische Aspekte anthropogonischer Theorien

a) Fragestellung

Das Ubel erscheint als Vorgegebenes und wird - als moralisch Boses -
doch erst vom Menschen gesetzt. Es ist immer schon da und wird doch in je-
dem Vergehen neu. Wie lésst sich die widerspriichliche Erfahrung gleichzei-
tiger Freiheit und Determiniertheit einer Handlung verstehen, das Ineinander
von Notwendigkeit und menschlicher Schuld?

Die jiidisch-christliche Tradition umschreibt diesen Sachverhalt mit dem
Mythos vom Siindenfall.

Im deutschen Idealismus wird dieses Bild philosophisch aufgenommen:
in der (auBerempirischen) Vorzeit des Menschen geschah ein Ereignis, mit
welchem das Bose entstand; erst dadurch wurde der Mensch zum Menschen.
Der anthropogonische Mythos dieser Form verankert somit den leidenbrin-
genden Gegensatz in der Konstitution des Menschen.

b) Historische Beziige: die notwendige Ursiinde und der Konflikt im
Menschen

(1) Kant

Kant, von dessen erkenntnistheoretischem Ansatz sich Jung stark beein-
flusst weil3, rekonstruiert in seiner Schrift 'Mutmallicher Anfang der Men-
schengeschichte' (1786) die Situation des ersten Menschenpaares. Beide
wurden vom "Instinkt, diese(r) Stimme Gottes, der alle Tiere gehorchen",
geleitet. (Anm. 542) Doch besitzt schon der erste Mensch die Fahigkeit zur
Vernunft; und diese ist es, die den "Ausgang des Menschen ... aus der Vor-
mundschaft der Natur in den Stand der Freiheit" bewirkt (a. a. O. 92).

Das Charakteristikum der Vernunft sicht Kant an dieser Stelle in dem Ver-
mogen, sich nicht nur ohne, sondern sogar gegen den 'Naturtrieb' zu betéti-
gen und damit die durch den Instinkt gesetzten Schranken zu iiberschreiten
und dem Menschen die Wahl seiner Lebensweise freizustellen. Der Preis
solcher Freiheit ist freilich hoch: die Bedrohtheit des menschlichen Lebens.

144



"Dieser Schritt ist ... zugleich mit Entlassung ... aus dem Mutterschof3e der
Natur verbunden: eine Verdnderung, die zwar ehrend, aber zugleich sehr ge-
fahrvoll ist, indem sie ihn (sc. den Menschen) aus dem harmlosen und siche-
ren Zu Stande der Kindespflege ... heraustrieb ( ...) und ihn in die weite Welt
stieB, wo soviel Sorgen, Miihe und unbekannte Ubel auf ihn warten" (a. a.
0.91 1.

Der 'Siindenfall' besteht in der notwendigen Regung der Vernunft, die
sich von der Natur befreit und dadurch implizit die Natur verneint. "Die Ge-
schichte der Natur faingt vom Guten an, denn sie ist das Werk Gottes; die
Geschichte der Freiheit vom Bosen, denn sie ist Menschenwerk ..." Die Ver-
nunft, die gegen die 'Natur' die Freiheit des Geistes realisiert, steht aber doch
letztlich in deren Dienst, da sie auf die Bestimmung der Gattung Mensch, die
Kultivierung, hinarbeitet: "Fiir das Individuum ... war bei einer solchen Ver-
anderung Verlust; fiir die Natur ... war sie Gewinn" (a. a. O. 93).

Was fiir die Menschheit notwendig ist, bringt dem Individuum Leid; was
die menschlichen Féhigkeiten entscheidend erweitert, ermdglicht auch das
Bose. Dieser Doppelheit entspricht die doppelte Beurteilung des ein fiir alle
Mal vergangenen Urzustandes. In ithrem eigenen Interesse liegt es, dass die
Vernunft die Ausgangssituation abwertet, sie erlaubt es dem Menschen nicht,
"in den Stand der Rohigkeit und Einfalt zuriickzukehren, aus dem sie ihn ge-
zogen hatte" (a. a. O. 92). Aber sie vermag gleichwohl nicht jene Sehnsucht
nach dem - wie Herder es nennt - 'goldenen Zeitalter des Menschen' zu unter-
driicken, die ihre Hoffnung und Erfiillung nicht aufgeben will. (Anm. 543)

(2) Schelling

Uber das notwendige Bose denkt auch Schelling nach. In seiner Disserta-
tion interpretiert Schelling die biblische Erzdhlung vom Siindenfall (Gen 3),
aus dem er die moralischen und physischen Ubel ableitet. Nicht im Unge-
horsam gegeniiber Gott bestand die 'Ursiinde’, sondern im ersten Gebrauch
der Ratio.

Doch ist die Ursiinde der erste unerldssliche Schritt aus der sensiblen in
die intelligible Welt; ohne sie konnte der Mensch nie die angestrebte 'gute’'
Ordnung, die Herrschaft der Vernunft iiber die Sinne, verwirklichen. Der
Siindenfall offenbart ein Ubel, das im Urzustand prinzipiell schon angelegt
war; erst nachdem es offenbar geworden ist, kann es iiberwunden werden.
(Anm. 544)

145



(3) Freud

Von einer 'Erbsiinde' spricht auch Freud. (Anm. 545) Sie geschah im Mord
am Urvater, welche Tat die Entwicklung des Uberichs - damit sowohl der
Kultur als auch des Gewissens - begriindet.

So ist fiir Freud die Konsequenz der Ursiinde das spezifisch menschli-
che Selbstbewusstsein - das sich bei thm zuerst als negatives, ndmlich in
der Selbstverurteilung (im Schuldgefiihl) au3ert. 'Erbsiinde’ ist auch hier die
Formel fiir die gegensitzliche Erfahrung von Verwurzelung im Uberperson-
lichen (Determiniertheit) einerseits und personlicher Verantwortung ander-
seits.

c) Auswertung fir Jungs Deutung des Bosen

Auch Jung spricht von einer Urschuld, die in der Aktualisierung des Be-
wusstseins besteht, in der Realisierung der Féahigkeit zur gestaltenden Dis-
tanz zum Unbewussten. Sie ist dem Menschen vorgegeben und zugleich
aufgegeben. Die Tendenz des unbewussten Prozesses der Natur ist es, ein
Bewusstsein herauszudifferenzieren. Und doch muss das Bewusstsein sein
eigenes Erwachen als Schuld empfinden: "Die Genesis stellt die Bewusst-
werdung als eine Tabuverletzung dar, wie wenn durch Erkenntnis eine sa-
krosankte Grenze frevelhaft tiberschritten wiirde. Ich glaube, die Genesis hat
Recht, insofern jeder Schritt zu einem groBBeren Bewusstsein eine Art pro-
metheischer Schuld ist: durch die Erkenntnis wird gewissermallen ein Feu-
erraub an den Gottern begangen ..." (Anm. 546)

Diese 'prometheische Schuld' bestimmt Jung im Anschluss an Kant: Sie
besteht in der Entmachtung des Natiirlich-Instinktiven, in der Isolierung des
Individuums vom Kollektiv: "Das heif3it, es wird etwas, was Eigentum der
unbewussten Méachte war, aus diesem naturhaften Zusammenhang herausge-
rissen und der Willkiir des Bewusstseins unterstellt ..." (Anm. 546) Der 'Neid
der Gotter' bezeichnet fiir Jung den Sog des Unbewussten, das dazu tendiert,
seine eigenen Schopfungen wieder zurlickzuschlingen. So erscheint es zu-
mindest dem Bewusstsein. Es erfdhrt diesen Sog in seiner eigenen Hinféllig-
keit und Fliichtigkeit; es antwortet darauf nicht selten mit allen Kriften sei-
ner Angst und Abwehr. (Anm. 547)

So eindeutig sich im homo sapiens die Tendenz zur Bewusstwerdung
durchgesetzt hat, so labil ist sie bisher immer noch geblieben. Die regres-
sive Sehnsucht bedroht unaufhorlich das individualisierte Bewusstsein. Am
Ausgang der menschlichen Entwicklung - phylogenetisch und ontogenetisch
- scheint die Trauer zu stehen: der Verzicht auf Geborgenheit, die Verlassen-
heit von stiitzendem Schutz. Die Sehnsucht nach dem miitterlich bergenden

146



Unbewussten begleitet das Leben als offenkundige oder unterschwellige To-
desneigung: "Am Morgen des Lebens trennt sich der Sohn mit Schmerzen
von der Mutter und dem heimatlichen Herde, um sich zu der ihm bestimm-
ten Hohe emporzuringen, seinen schlimmsten Feind oft vor sich wihnend
und ihn doch in sich tragend, jene gefahrliche Sehnsucht nach dem eigenen
Abgrund, nach dem Ertrinken in der eigenen Quelle, nach dem Hinabgezo-
genwerden in das Reich der Miitter. Sein Leben ist ein bestdndiges Ringen
mit dem Ausgeloschtwerden, eine gewaltsame und voriibergehende Befrei-
ung von der stets lauernden Nacht. Dieser Tod ist kein duflerer Feind, son-
dern ein eigenes und inneres Sehnen nach der Stille ... Soll er leben, so muss
er kimpfen und seine Sehnsucht nach riickwérts opfern ..." (Anm. 548) Was
Freud als 'Inzestwunsch' und - mythologisch - als "Todestrieb' diagnostiziert,
erkennt Jung als Ausdruck dieser tiefen Sehnsucht nach dem miitterlichen
Unbewussten. In der Jugendphase kann sie lebenshemmend wirken; den al-
ternden Menschen treibt sie an, nach seinem transzendenten Ziel zu suchen,
nach jener unio mystica, die sein Bediirfnis nach "der tiefen Ruhe eines ge-
wullten Nichtseins" erfiillt, nach "dem hellsehenden Schlafe im Meere des
Werdens und Vergehens". (Anm. 548)

Bewusstsein entsteht aus der Unterscheidung, aus dem Leiden am Kon-
flikt. Das schwache Ich muss sowohl den Konflikt selbst als auch die Er-
kenntnis, die aus thm entspringt, als bose erleben: Die Logosschlange ist gif-
tig. Das Ich ist vorerst unsicher, ob es die Bewusstwerdung ertrigt oder ob
es an deren Folgen zerbricht. So ist fiir Jung wie fiir die deutschen Idealisten
der 'Siindenfall' zur Menschwerdung notwendig, aber gleichzeitig leidbrin-
gend, schmerzlich, gefahrlich.

Entsprechend iibernimmt Jung auch das Odipusmotiv Freuds: Die Ur-
schuld, die Trennung des Vereinten, das Entstehen des Ich, symbolisiert sich
im Bild des 'Mordes'": als Zerstorung, Auflehnung, Abtriinnigkeit, Machtii-
bergriff. Aber das individualisierte Bewusstsein hat auch teil an dem Schick-
sal des Gemordeten, es erfahrt die Rache der Gotter: als Verworfenwerden,
Verstoensein, Ungeborgenheit.

Der anthropogonische Mythos kreist um die innere Zerrissenheit, die be-
sonders den Menschen der Neuzeit quilt. Die leidvolle menschliche Situati-
on wird in einer Ursprungserzidhlung gedeutet. Auf die Frage nach der Wur-
zel des Ubels antwortet der Mythos indirekt: Der Trauer um die verlorene
'Mutter', die sich mit dem Erwachen des Selbstbewusstseins verkniipft, der
Todesangst und Todessehnsucht, die das Erstarken der Vernunft begleitet,
konnen wir nur entgehen, wenn wir unser Menschsein selbst aufgeben.

147



5. Jungs eigener Mythos

a) Die kosmische Bedeutung des Bewusstseins

Auf dem Hintergrund der skizzierten unterschiedlichen mythologischen
Zuginge zu der metaphysischen Dimension des Ubels entfaltet Jung seinen
eigenen Mythos von der kosmischen Bedeutung des Bewusstseins.

Das Unbewusste ldsst sich nach Jung als gerichtete Energie auf Selbstbe-
wusstsein hin begreifen. Seine Inhalte dringen zur Entfaltung. (Anm. 549)
Das Bewusstsein 'muss' dabei entstehen, weil das Seiende erst in der Er-
kenntnis 'objektiv' wird, Gestalt gewinnt; weil erst menschliches Denken
das Sein vollendet. Jung entdeckt die Bedeutung der menschlichen Existenz:
"Der Mensch, ich, gab der Welt in unsichtbarem Schopferakt erst die Vollen-
dung, das objektive Sein ... Der Mensch ist unerldsslich zur Vollendung der
Schopfung, ja, er ist der zweite Weltschopfer selber, welcher der Welt erst
das objektive Sein gibt, ohne das sie ungehort, ungesehen, lautlos fressend,
gebirend, sterbend, kopfenickend durch hunderte von Jahrmillionen in der
tiefsten Nacht des Nicht-Seins zu einem unbestimmten Ende hin ablaufen
wiirde. Menschliches Bewusstsein erst hat objektives Sein und den Sinn ge-
schaffen, und dadurch hat der Mensch seine im grofBen Seinsprozess uner-
lassliche Stellung gefunden ..." (Anm. 550)

Die Einsicht in die Funktion des menschlichen Bewusstseins vermittelt
Sinnerfahrung. Sie erfiillt zusétzlich - wie Jung festhilt - "das mythische Be-
diirfnis des westlichen Menschen" nach einem Ziel des Weltprozesses, ei-
nem Fortschritt der Geschichte. (Anm. 551)

Jung selbst weil, dass Sinn keineswegs blo3" in den Objekten" ist, son-
dern "auflen wie innen ": Der Mensch ist in eine Bewegung einbezogen, die
er entdecken und verstehen kann. Aber seine Erkenntnis ist doch zugleich
schopferisch: "Ohne das reflektierende Bewusstsein ist die Welt von giganti-
scher Sinnlosigkeit, denn der Mensch ist nach unserer Erfahrung das einzige
Wesen, das 'Sinn' tiberhaupt feststellen kann." (Anm. 552) Aber wie entstand
das Bewusstsein? Seine Entwicklung setzt Warmbliitigkeit und Gehirndiffe-
renzierung voraus. Beruhen diese nicht vielleicht auch auf synchronistischen
Phanomenen? Driickt sich in der Phylogenese nicht vielleicht ein anordnen-
der Faktor des Seins selbst aus? "Da die naturgesetzliche Wahrscheinlichkeit
keinen Anhaltspunkt gibt zur Vermutung, dass aus Zufilligkeit allein héhere
Synthesen, wie z. B. die Psyche, entstehen konnten, so brauchen wir die Hy-
pothese eines latenten Sinns, um nicht nur die synchronistischen Phdnome-
ne, sondern auch die hoheren Synthesen zu erkldren." (Anm. 552)

148



Das Unbewusste 'will' offensichtlich bewusst werden; der Schopfer
'braucht' sein Geschdpf, um seine Vollgestalt zu erreichen. Die Spannung
im Unbewussten ist liberzeitlich, aber nicht zeit-los; durch die Reflexion des
erwachten Bewusstseins entsteht Geschichte und Kultur. (Anm. 553) Jung
schliefft an Schopenhauer an, fiir den im menschlichen Bewusstsein die Welt
als Vorstellung existent wird. Im "Licht des Bewusstseins" gelangt das Un-
bewusste zu seiner Selbstanschauung. (Anm. 554) In der Individuation des
einzelnen erleuchtet sich ein Stiick des "finsteren Abgrundes der Urwelt".
(Anm. 555) Die Inkarnation Gottes ist nicht abgeschlossen - das macht die
Bedeutung des einzelnen Menschen aus, "jener infinitesimalen Einheit, von
der eine Welt abhingt, jenes individuellen Wesens, in dem ... sogar Gott sein
Ziel sucht". (Anm. 556) Das Individuum ist der Ort, wo sich die Gegensitze
konkretisieren. Hier ist daher auch der Ort, wo sich - vielleicht - ihre Syn-
these vollziehen kann, da erst das Bewusstsein die Fahigkeit hat, steuernd
in den unbewussten energetischen Prozess einzugreifen. Wohin flihrt die
Entwicklungsgeschichte? Nicht absolute Bewusstheit, nicht vollige Selbst-
durchsichtigkeit des Geistes ist fiir Jung der Endzustand, sondern die ge-
staltete, harmonische Einheit der Gegensitze, das mysterium coniunctionis.
Sein Zielbild - soweit wir es iiberhaupt schon wahrnehmen kénnen - ist das
Selbst, in dem die Spaltung von Sein und Sinn aufgehoben ist. (Anm. 557)

Was kann Jungs Mythos fiir die Frage nach dem Ubel bedeuten? Jungs
Mythos will die traditionellen Antworten auf die Frage nach dem Bosen re-
lativieren. Aber auch sein eigenes Ergebnis kann keine endgiiltige Sicher-
heit bieten: Im Bosen das Gute zu sehen, seine Notwendigkeit zu entdecken,
stellt schlieBlich beide Begriffe in Frage. Im Sinnlosen Sinn zu finden heif3t
zugleich, den Sinn selbst unsinnig zu machen.

Gerade darin aber erfahrt das Bewusstsein seine 'kosmogonische' Auf-
gabe: Es muss seinen neuen Weg in das Dickicht des Sinnlosen schlagen.
Wenn es das offensichtlich Bose zu verstehen sucht, so trigt es sein Licht
in das bisher Dunkle und hebt so vielleicht eine neue Welt herauf. Uber die-
se schopferische Bewiltigung des Bosen kann der Prozess der Individuation
verlaufen, an deren Ziel die Wandlung des Bewusstseins und des Unbewuss-
ten und beider Vereinigung steht. So bietet Jungs Mythos keine allgemein
giiltige Losung des Problems, aber er weist eine Richtung, mit diesem um-
zugehen.

149



b) Zur Interpretation von Jungs Mythos

Jungs Mythos ldsst sich geschichtsphilosophisch und strukturalistisch le-
sen. Geschichtsphilosophisch: Da die Entwicklung und Differenzierung des
Bewusstseins in der Zeit geschieht, ist die Weltgeschichte grundsitzlich ein
linearer Prozess. Das Spétere kann das Bessere sein, wenn es den Menschen
einer Epoche gelingt, sich den dufleren und inneren Anforderungen offen zu
halten. 'Fortschritt' bestinde dann in wachsender menschlicher Selbststédn-
digkeit und Vollstdndigkeit, in mehr und mehr gelingender Integration der
bewussten und unbewussten Krifte. In mythischer Sprache: Die Natur treibt
die Kultur hervor; Gott lenkt die Geschichte. In diesem Verstehensmodell
stellt das Ubel den Anlass, den Motor und den Ort der fortschreitenden Be-
wegung dar.

Strukturalistisch: Manche Aussagen Jungs legen eine strukturalistische
Deutung nahe. Sind nicht die Archetypen, die Reprisentanten des unend-
lichen Unbewussten im Bewusstsein, die Eckpfeiler ewig wechselnder und
gerade so ewig gleicher Strukturen? Kann das Bewusstsein mehr, als sich
thnen klug einordnen? Gibt es nicht ein "psychologisches Naturgesetz", das
darin besteht, "dass das, was frither war, auch immer wieder sein wird "?
(Anm. 558) Die Formen menschlichen Lebens und Erlebens sind nicht will-
kiirlich. Werden wir nicht mitgerissen von den Wellen energetischer Ablau-
fe? Die Auseinandersetzung zwischen Bewusstsein und Unbewusstem endet
nie mit einem 'Sieg' des Bewusstseins, sondern hochstens mit einer Koopera-
tion beider, in der sich das Bewusstsein die Kraft des Unbewussten dienstbar
macht und ein Gleichgewicht mit ihm erzielt. (Anm. 559)

Kann sich daher ein 'Fortschritt' iberhaupt auf etwas anderes beziehen
als auf die Korrektur eines Riickschritts? Erzielt gelungene Verdnderung an-
deres als die Wieder-Herstellung des verlorenen Gleichgewichts? In mythi-
scher Sprache: Die Kultur kehrt zur Natur zuriick. Nach dieser Lesart von
Jungs Mythos hitte das Bose lediglich Korrektur- und Signalfunktion, es
zeigte den Verlust der 'Mitte' an. Lisst sich aber nicht auch die strukturalis-
tische mit der geschichtsphilosophischen Deutung in Wechselbeziehung set-
zen?

Tatsachlich verdndert das Bewusstsein die "ewigen Gesetze", und es ist
auch fahig, die "naive Konkretisierung der Urbilder" zu unterbrechen. (Anm.
560) Die Libido selbst hilt den Prozess offen, ist demnach die Chance des
Fortschritts als Fort-Gehens von der Ursprungssituation. Je mehr sich das
Bewusstsein der archetypischen Bewegung hingibt, desto klarer erfasst es
die Planmoglichkeiten, die einerseits aus dem Unbewussten zur Realisierung
vorgegeben, anderseits menschlich sinnvoll sind. Gerade die Bindung an das

150



Bleibende ermoglicht geschichtsméchtige Freiheit. In mythischer Sprache:
Erst dann vollendet Kultur die Natur, wenn sie sich vollstdndig von ihr tra-
gen ldsst: (Anm. 561) "Das Unbewusste ist Natur ... und bedarf des mensch-
lichen Geistes, um menschlichen Zwecken zu dienen. Die Natur ist eine un-
vergleichliche Fiihrerin, wenn man weil3, wie man ihr zu folgen hat." (Anm.
562)

6. Exkurs: Der Mythos des ostlichen Menschen

Der Mythos der Analytischen Psychologie C. G. Jungs ist nur eine von
vielen verschiedenen moglichen Formen menschlichen Sinnwissens. Nach
Jung entspricht er der spezifischen Situation des abendldndischen Menschen.
(Anm. 563) Die Relativitit des eigenen Mythos wird erst in der Auseinan-
dersetzung mit fremden Kulturen deutlich. Deren Erfahrungen und Uber-
zeugungen vermogen die eigenen zu korrigieren und zu erginzen. In diesem
Zusammenhang gewinnt fiir Jung das asiatische Denken an Bedeutung. Be-
sonders haufig liberlegt er, "was Indien uns lehren kann". (Anm. 564)

Der mormale' westliche Mensch versteht sich selbst von den Zielen sei-
nes (patriarchalisch orientierten) Bewusstseins her: Selbst- und Naturbeherr-
schung, Leistung, Geistigkeit stellen fiir ihn giiltige Werte dar. Was mit die-
sen Idealen nicht vereinbar ist, erscheint ihm entsprechend als minderwertig:
Gefiihlsbezogenheit, Offenheit auch fiir die Kriafte des Unbewussten und der
Fantasie, Rezeptivitit, Sinnlichkeit und Korperbezogenheit. Anders der In-
der (und wohl auch der Chinese). Der indische Mensch, wie Jung ihn ideal-
typisch skizziert, lebt noch nicht "in einem Narrenhaus von Abstraktionen ":
"Das Leben in Indien hat sich noch nicht in die Kappe des Kopfes zuriick-
gezogen. Noch ist es der ganze Leib, der lebt ..." (Anm. 565) Der Inder ver-
eint in sich harmonisch "den hochst kultivierten Geist und den Primitiven".
Sein Gleichgewicht kann auch das Bose ertragen: "Es ist zwar ein irrationa-
les Leben, voller Rohheit, Gréauel, Elend, Krankheit und Tod, jedoch irgend-
wie ganzheitlich, befriedigend und von unsagbarer emotionaler Schonheit ...
Den Indern machen anscheinend unertrigliche Widerspriiche nichts aus ...
der Mensch ist nicht verantwortlich dafiir ... Indisches Denken ist Verdich-

tung einer Vision und nicht ein beutegieriger Uberfall in die noch unerober-
ten Bereiche der Natur ..." (Anm. 566)

Die Ursache dieser ostlichen Ausgeglichenheit vermutet Jung in einer
gleichméaBigeren Entwicklung der indischen Kultur. Im Gegensatz dazu ist
die westliche Kultur durch Diskontinuitdt gekennzeichnet: "Unsere westli-
che Entwicklung von einem primitiven Stand aus wurde plotzlich unterbro-
chen durch das Eindringen einer Psychologie und Geistigkeit, die einer viel

151



hoheren Kulturstufe zugehorten ... Ich nehme an, dass dieser Umstand dem
westlichen Geist eine sonderbare Knickung verlichen hat. Unsere geistige
Existenz wurde in etwas verwandelt, was sie noch nicht erreicht hatte und
im Grunde noch nicht sein konnte. Und dies lieB3 sich nur bewerkstelligen
durch eine Dissoziation zwischen dem bewussten Teil der Psyche und dem
Unbewussten. Es war eine Befreiung des Bewusstseins von der Last der Irra-
tionalitdt und Triebhaftigkeit, auf Kosten der Ganzheit des Individuums ..."
(Anm. 567)

So steht der Selbstidentitiat des dstlichen Menschen die Gebrochenheit des
westlichen gegeniiber.

Aus der Einsicht in diesen Unterschied leitet Jung seine konkreten psy-
chohygienischen Forderungen ab: Die Selbstherrlichkeit und Uberverant-
wortlichkeit des europdischen Bewusstseins ist fragwiirdig. Nicht zusétzli-
che Distanzierung von ,der Erde' und allem, was dieses Symbol umgreift, ist
angezeigt, sondern die Riickbindung (re-ligio) an die eigenen Wurzeln, die
Erinnerung an die eigenen Grenzen. Der westliche Mensch hat die Aufgabe,
die Einheit von Bewusstsein und Unbewusstem, von Korper und Geist wie-
der zu finden: "Der westliche Mensch bedarf der Uberlegenheit iiber die Na-
tur auBBen und innen nicht. Er hat beides in beinahe teuflischer Vollendung.
Was er aber nicht hat, ist die bewusste Anerkennung seiner Unterlegenheit
unter die Natur um ihn und in ihm. Was er lernen sollte, ist, dass er nicht
kann, wie er will. Lernt er das nicht, so wird seine eigene Natur ihn zersto-
ren." (Anm. 568)

Der fremde Mythos 16st den eigenen nicht auf, sondern hilft, ihn zu kla-
ren. Der Abstand von der eigenen Kultur schérft den Blick fiir deren Schwé-
chen, aber auch fiir mogliche Wege zu ihrer Erneuerung.

IV. Das Bose als Herausforderung an den Menschen

Welche Stellung nehmen Ethik und Moral in Jungs
Mythos ein?

1. Das Phanomen: die Moral

a) lhre Berechtigung

Die ,moralische Reaktion' ist fiir Jung eine Konstante der Psyche. (Anm.
569) Als "instinktives Regulativ des Handelns" erlaubt sie dem erwachenden
Selbstbewusstsein, sich aus dem kollektiven Unbewussten zu 16sen. Sie un-
terstiitzt die Distanzierung vom instinktiven Geschehen, und indem sie den

152



'unbrauchbaren' (dunklen, miitterlichen, triebhaften, destruktiven) Teil der
Gegensatzpaare ausscheidet, stabilisiert sie die bewusste Identitdt. (Anm.
570) Entsprechend bestimmt Jung auch die Funktion der kollektiven Moral.
Ihre Gesetze basieren auf langer Erfahrung, sie sind angehéuftes Informati-
onsmaterial fiir den Umgang der Menschen mit sich selbst, "spéte, in Sdtzen
erstarrte Folgeerscheinungen des moralischen Verhaltens". (Anm. 571) Die
Moral schldgt Formen der Bewéltigung dessen vor, was den einzelnen oder
die Gesellschaft gefdhrden konnte. Thre Regeln gliedern das Individuum in
das Kollektiv ein.

Moralisches Verhalten, wie Jung es definiert, ist einer der zweckmafigen
Mechanismen der Psyche. Es verlauft zuerst unbewusst: Geméaf3 den von den
Eltern vorgezeichneten Linien trennt sich der Ich-Komplex vom Schatten;
das 'Bose' wird verdrangt. Wenn sich das Individuum aus dem kollektiven
Unbewussten 16st, wird es zwangslaufig dem kollektiven Bewusstsein einge-
passt. Es tibernimmt nicht nur die herrschenden Ideale, sondern auch deren
unbewussten Gegensatz.

Je stirker sich aber die kollektive Moral auf ein tatsdchliches oder nur
scheinbares Gut konzentriert, desto feindlicher konstelliert sich dessen Bo-
ses im Unbewussten. Je mehr dieses abgewehrt wird, desto hartnédckiger
herrscht es - in Symptomen, die den reibungslosen gesellschaftlichen Be-
trieb storen, in Projektionen, die Leidenschaften und Kampf verursachen.
Soweit Jung sich als psychologischen Forscher versteht, bewertet er solche
GesetzméBigkeiten nicht. Warum soll denn nicht - trotz des hohen Preises,
der dafiir gezahlt werden muss - die Mehrzahl der Menschen in kollektiver
Identitdt verbleiben? Genausowenig wie die psychogenetische Differenzie-
rung ldsst sich die Individuation berechnen und verordnen: "Die Natur ist
eben aristokratisch ..." (Anm. 572) Nur wenige Menschen erreichen eine
hohere Bewusstheit: "Die Menschheit ist in der groBen Hauptsache noch in
einem Kindheitszustand ... Weitaus die meisten bediirfen der Autoritit, der
Fithrung und des Gesetzes ..." (Anm. 573)

Das Stadium solchen Inbegriftenseins ist nicht in sich schlecht. Jede Ent-
wicklungsstufe hat fiir Jung ihr Recht. (Anm. 574) Vielleicht bleibt es spa-
teren Zeiten vorbehalten, die menschliche Entwicklung auf breiterer Ebene
weiterzutreiben.

153



b) Ihre Ubertretung

(1) Die Gebotsverletzung

Nach der Interpretation Jungs sind moralische Normen und Uberzeugun-
gen keineswegs iiberzeitlich, sondern jeweils bezogen auf den Entwick-
lungsstand einer bestimmten Epoche. Mit den geschichtlichen Verdnderun-
gen wandeln auch sie sich.

Dieser Wandel wird selten durch eine Anstrengung der Reflexion angesto-
Ben - gerade die rationalen Kréfte des Ich tendieren ja zur Verfestigung ihrer
Gestaltungen. Der Impuls zur Erneuerung der Moral geht meist vom konstel-
lierten Unbewussten aus. Dessen energetisch aufgeladene Inhalte setzen sich
dabei zuerst in einzelnen Menschen durch. Die Ubertretung der Moral voll-
zieht sich unmittelbar - als Verletzung ihrer Gebote oder als Verlangen da-
nach - oder mittelbar als seelische oder (psycho-)somatische Krankheit, die
aus dem verdriangten Konflikt widerstreitender Strebungen entsteht. (Anm.
575) In den betroffenen Individuen emport sich der 'Drang zur Selbstver-
wirklichung' gegen die einengenden Normen des kollektiven Bewusstseins;
sie sind gezwungen, sich mit sich selbst und mit der Gesellschaft auseinan-
derzusetzen.

Was sich so als Gebotsverletzung (im weitesten Sinn) darstellt, tritt als ein
Signal auf, das die Fehleinstellung der geltenden Moral, ihre allzugrof3e Ent-
fernung von der menschlichen 'Natur' anzeigt.

Das aus der Sicht der herrschenden Werte 'Bose' iiberwéltigt diejenigen
Menschen, die auf Grund ihrer psycho-physischen Konstitution mit den ein-
seitigen gesellschaftlichen Uberzeugungen nicht leben konnen. In den Au-
gen des Kollektivs sind sie die Minderwertigen: die Verriickten, die Kran-
ken, die Verbrecher ... Im Sinn der mdglichen Selbstverwirklichung sind sie
dagegen "eigentlich 'hohere' Menschen, die aber aus irgendwelchen Griinden
zu lange auf einer primitiven Stufe geblieben sind." (Anm. 576) Die Ubertre-
tung 16st die glatte Oberfliche des allgemein 'Selbstverstandlichen' auf; sie
enthiillt die bedrohliche Gegensatzstruktur des Lebens. Die ,Ausnahme' von
der Regel beweist deren Briichigkeit: Das Bose ldsst sich nicht ausmerzen,
es muss bearbeitet werden. (Anm. 577)

(2) Das Schuldgefiihl

Die Bedeutung der Gebotsverletzung iiberschreitet immer den individuel-
len Bereich.

Zugleich stellt sie aber eine duBlerst personliche Erfahrung dar. Die Ab-
weichung von der kollektiven Moral wird vom einzelnen - bei entsprechen-

154



der seelischer Disposition - als Schuld erlebt: Das begleitende Schuldgefiihl
kann er bewusst wahrnehmen, es kann sich aber auch - ihm unbewusst - in
depressiven bzw. autodestruktiven Symptomen dullern. Das Schuldgefiihl ist
keine Leistung des Ich, es beruht nicht auf einer bewussten Stellungnahme
zu einer Tat bzw. Einstellung. (Anm. 578) Es stellt vielmehr eine automa-
tische Storungsanzeige des energetischen Gleichgewichts dar: Ein wesent-
licher seelischer Faktor ist zu wenig beriicksichtigt worden und 'rdcht' sich
nun durch unbewusste Uberwertigkeit. Als rationales und individuell bezo-
genes Wertwissen splirt das Schuldgefiihl dabei nicht nur den Mangel auf,
sondern ahnt zugleich die erreichbare Vollstindigkeit: "Die moralisch emp-
fundene Minderwertigkeit zeigt immer an, dass das mangelnde Stiick etwas
ist, das eigentlich, dem Gefiihl entsprechend, nicht mangeln sollte, oder, mit
anderen Worten, bewusst sein konnte, wenn man sich die notige Miihe dazu
gibe ... Wo immer das Minderwertigkeitsgefiihl auftaucht, zeigt es auch an,
dass nicht nur die Forderung zur Assimilation eines unbewussten Stiickes
vorhanden ist, sondern auch die Moglichkeit der Assimilation." (Anm. 579)

So meldet sich in der Erkenntnis von 'Schuld' die noch ausstehende indivi-
duelle Ganzheit, das Selbst: "Wenn das Gewissen ein Wissen ist, so ist nicht
das empirische Subjekt der Wissende, sondern dieser stellt eine unbewusste
Personlichkeit dar, welche sich allem Anschein nach wie ein bewusstes Sub-
jekt benimmt." (Anm. 580)

Jung erkennt den finalen Charakter des Schuldgefiihls: Es enthiillt nicht
nur die Liicken im moralischen Gefiige der Person - Strebungen, die der kol-
lektiven Moral widersprechen - und die Schwéchen des Ich, das sie bewil-
tigen 'sollte'. Es verweist vor allem auch auf seinen noch unerkannten, gro-
Beren Horizont, auf die Potenzen der Entfaltung, die noch in ihm ruhen. Das
'Minderwertige' ist dann nicht mehr das Schlechte, sondern jener Anteil der
Individualitit, dem im bisherigen Leben zu wenig Wert zuerkannt worden
war und den es verstérkt zu berticksichtigen gilt.

Das Schuldgefiihl, das die Ubertretung anzeigt, kann damit zum Anlass
und zum Motor personaler Reifung werden. Es treibt dazu an, ein Selbstver-
standnis zu erschlieen, das dem Anspruch des Lebens eher gerecht wird als
das tiberkommene. Es ist nicht nur die Vorahnung des Neuen, des Ganzen,
sondern selbst der Ort, wo dieses aufbricht. (Anm. 581) Der seelische Me-
chanismus kann somit menschlichen Sinn vermitteln und zur bewussten Ent-
scheidung anstof3en: Die Problematik der Moral wird zum Anlass der Ethik.
(Anm. 582)

155



2. Die Forderung: die Ethik
a) lhr Anfang

(1) Die Realisierung des Schattens

oDie Individuation als Auseinandersetzung mit den Gegensitzen, als Um-
gang mit den Kriften des Bewusstseins und als Integration des (individuel-
len und kollektiven) Unbewussten beginnt mit der Schattenkonfrontation.

Dabei ist die intellektuelle Wahrnehmung des moralisch Bosen fiir Jung
noch keine 'wirkliche', keine wirkende Erkenntnis. Solange die Schuld nur
als dunkle Moglichkeit, noch nicht etwa als eigene Realitdt erkannt wird, ist
sie flir den Menschen noch aulerhalb: Gegenstand, Entgegenstehendes, von
dem das Ich sich absetzt; noch nicht iiberwiltigende Erfahrung, Ich selbst.
Die 'Realisierung des Schattens', die Jung fordert, meint nicht den absicht-
lich vollzogenen Normenversto3. Um das Bdse zu realisieren, muss man
es so wenig 'ausleben’, wie ein Korper seinen konkreten Schatten noch auf
den Boden malen muss. In der Tat ist es ldngst 'real', ist es im Menschen an-
wesend, lebt in seinen (abgewehrten) Angsten und Bediirfnissen, in seinen
Symptomen und Widerspriichlichkeiten. Diese Realitit muss er nur noch
anerkennen, muss zugeben, dass das Andere ist. Das moralisch Bose ist -
wie die metaphysische Endlichkeit - kein mehr oder weniger verzeihlicher
Mangel auf dem Weg zur Vollkommenheit, sondern es gehort konstitutiv
zum Menschen. Nicht: Ich habe Boses getan, sondern: Ich bin bdse. (Anm.
583) Dieses Bekenntnis schafft die entscheidende Anderung: das endgiiltige
Zerbrechen der Selbstherrlichkeit des Ich. Sein Schatten offenbart ihm die
Grenze seiner Willkiirfreiheit, in der es meinte, sein zu konnen, was es will.
Wenn die Verleugnung des Schattens aufthort, geht das bisherige Ich unter;
die Wandlung der Person beginnt.

(2) Historischer Bezug: Gnostische und kabbalistische Motive

Jung bezieht sich mehrfach auf den legendenumwobenen friihchristlichen
Gnostiker Karpokrates, um seine Theorie von der Realisierung des Schattens
zu amplifizieren.

Nach Irendus (Adv. haer. I, 25, 4) lehnten die Karpokratianer moralische
Bewertungen als 'Menschenmeinungen' ab und vertraten die Uberzeugung,
man werde so lange wiederverkorpert, bis man alles Notwendige durchlebt
habe. Die "Erfiillung aller Lebensforderungen" (Anm. 584) geschieht durch
die intensive Begegnung mit der Welt, wobei der Mensch diese zugleich auf-
nimmt und sich so von ihr befreit: "Nicht Abwendung vom empirischen So-

156



sein, sondern moglichst vollstandige Erfahrung des Ich in seiner Spiegelung
in den 'zehntausend Dingen' ist die Grundtendenz der peregrinatio." (Anm.
585) Vergleichbare Vorstellungen finden sich in der 'haretischen Kabbala' der
Sabbatianer. (Anm. 586)

Das sabbatianische Denken radikalisiert die lurianische Theorie vom Tik-
kun - der Lehre von der Mitarbeit des Menschen an der Riickfiihrung der
Schechina und der Authebung des Exils - gemil der Personlichkeit und dem
Lebenslauf des Messias Sabbatai Zwi: Beim ,Bruch der Gefdlle' am Anfang
der Zeit und der Welt fiel auch die Seele des Messias in den Bereich der
Finsternis; dort kdmpft sie bis zu ihrer Restitution mit den Schlangen und
Drachen des Bosen. Der 'Abfall' des Messias, seine Konversion zum Islam,
beweist die Notwendigkeit der Apostasie: Um den Prozess des Tikkun zu
vollenden, muss "der Messias in das Reich des Bosen und der Unreinheit he-

rabsteigen, ... um die Funken von innen her aus ithrem Gefiangnis herauszu-
holen". (Anm. 587)

Zwar scheint das - beispielhafte - Tun des Messias den Moralgeboten zu
widersprechen; in Wirklichkeit kann es von ihnen aber gar nicht erfasst wer-
den, da es jenseits ihres Giiltigkeitsbereichs steht.

(3) Das Bose als Material des Guten

Entsprechend diesen gnostischen und kabbalistischen Ansdtzen sieht
auch Jung in der Zuwendung zum vollen (individuellen) Leben, in der Re-
alisierung auch des Dunklen und Minderwertigen das heilende und heilvol-
le Tun: "Ich kann von nichts befreit werden, das ich nicht besitze ... Wirkli-
che Befreiung ist nur moglich, wenn ich das getan habe, was ich tun konnte,
wenn ich mich vollig hingegeben und vollig Anteil genommen habe ... Ein
Mensch, der nicht durch die Holle seiner Leidenschaften gegangen ist, hat
sie auch nie iiberwunden." (Anm. 588) Die Auseinandersetzung mit dem Bo-
sen ist es, die den Zugang zum guten Ganzen er6ffnet, zum Selbst. Das Bose
wird dabei zum Material des werdenden Guten.

Niemals stellt das Bose allerdings selbst das Gute dar. Wie Jung immer
wieder betont, bleiben die Gegensitze im menschlichen Bereich immer ge-
trennt, ihre mogliche Einheit kann allenfalls geahnt bzw. postuliert werden.
So bleiben auch Ich und Schatten voneinander unterschieden. Die Erkennt-
nis: Ich bin bose, ist fiir das Ich erst die Entdeckung seines - unauthebbaren
- Schattens, der Beginn der Auseinandersetzung mit thm. Wenn sich das Ich
- in einem zweiten Schritt - nicht von seiner eigenen Bosheit unterscheidet,
ist der Schatten nicht angemessen realisiert. Seine unkontrollierte energeti-
sche Ladung kann das Ich selbst verschlingen: Erst "aus der Besiegung der

157



Kollektivpsyche ... ergibt sich der wahre Wert ... Wer sich daher mit der Kol-
lektivpsyche identifiziert, ... der ist zwar auch beim Horte, den der Drache
bewacht, aber hochst unfreiwillig und zu seinem eigenen grofiten Schaden."
(Anm. 589) Das distanzierende und gestaltende Ich erst neutralisiert die De-
struktivitit des Schattens.

Fiir das Ich heif3t das: Es begegnet dem Bosen - als dem anderen Teil von
sich selbst und in sich selbst. Und doch ist das Bose Nicht-Ich. Der Schatten
ist der Immer-Gegenwirtige, das Andere des Ich, aber nicht das Ich selbst.
Damit gelangt das Ich zu der Erkenntnis, dass es nur ein einziger Komplex
der Gesamtpsyche ist, die an allen Bestimmungen des Lebendigen teilhat, an
dessen organischen, biologischen, psychischen Strukturen. Darin besteht die
analytische Selbstdisziplin: die Konfrontation mit diesem allem zu wagen,
ohne ihm zu verfallen, ohne sich selbst zu verlieren: Dies alles ist - und ich
bin.

b) Ihr Bezug: der Anspruch des Ganzen

Die traditionelle Moral lehnt Jung weniger deshalb ab, weil sie repressiv
ist, sondern weil sie auf einer unzuldnglichen Definition des menschlichen
Wesens basiert. Das Ideal der Vollkommenheit, das noch immer weithin das
christlich-abendldandische Selbstverstindnis beherrscht, fiihrt zur Starre, zu
angstbestimmtem und ldhmendem Perfektionismus, zur Unmenschlichkeit.
Wenn Jung demgegentiber fiir die 'Vollstandigkeit' plddiert, so mochte er da-
mit zu groBerer Offenheit gegeniiber dem 'Leben' ermuntern, vor allem zu
dessen nicht-rationalen Kriften, zur Wahrnehmung von Affekten und Emo-
tionen, zur Akzeptierung von Traumen und Fantasien. (Anm. 590)

Erst solche Offenheit fiir die Vielfalt menschlichen Lebens legt den Grund
fiir die eigentlich ethische Entscheidung. Ethische Haltung verwirklicht sich
fiir Jung in der bewussten Zuwendung zum Anspruch der Wirklichkeit, wie
er in der jeweiligen, sozial bestimmten und transzendent bezogenen Indivi-
dualitdt wahrnehmbar wird.

Die Ethik der Analytischen Psychologie kennt wie jene der Psychoanalyse
Freuds zuerst nur formale Werte. Ihr Bezug ist dabei die Ganzheit: "Leben,
Aufbau und Integration stehen auf der Seite des Guten ..." (Anm. 591) Kon-
krete Anfragen lassen sich dann aber an den einzelnen Menschen stellen:
Lisst er Entwicklung iiberhaupt zu, oder straubt sich ein verhértetes Ich ge-
gen jegliche Form der Wandlung? Flieht er vor der Auseinandersetzung mit
sich selbst in Krankheit und/oder Neurose, in Aktivismus, in (konstellierte)
Schicksalsschldage? (Anm. 592)

158



Nach diesem Ansatz ist ethisch bose das Beharren auf einem einseitigen
Standpunkt, die Weigerung gegen jede mogliche Korrektur der eigenen Ein-
stellung, gegen jede Verdnderung der Situation. Solche Einseitigkeit ent-
fremdet den Menschen von sich selbst, von dem, was in ihm werden will; da
er die inneren und duleren Anforderungen nicht annehmen kann, lebt er eine
letztlich illusionidre Existenz. Trigheit und Hochmut verhindern die notwen-
dige Aktivitit des Ich; es ldsst sich treiben bzw. beharrt auf dem Erreichten.
(Anm. 593)

Die Freiwilligkeit solcher Fehlhaltungen muss freilich im Einzelfall erst
bewiesen werden. Oft haben in der Konstitution oder in der Lebensgeschich-
te griindende Faktoren das Ich derart geschwicht, dass es die geforderte Aus-
einandersetzung bzw. Integration nicht (mehr) leisten kann. Die Ursache ei-
ner schlimmen Situation zu bestimmen, heifit daher auch fiir Jung nicht, dem
Betroffenen die moralische Schuld daran zuzuschieben. Vielmehr skizziert
er einen Rahmen, der es erlaubt, den ,Sinn' des Ubels zu erkennen, es einzu-
ordnen und zu verstehen - es zu verdndern oder es zu ertragen. Die Ethik der
Analytischen Psychologie setzt wie die der Psychoanalyse Verantwortlich-
keit nicht so sehr voraus, sie leitet eher zu dieser hin.

c) lhre Bedeutung

(1) Sittlichkeit als Erfiillung des Mythos

Gemil Jungs Mythos von der kosmischen Bedeutung des Bewusstseins
miissen die Gegensétze, die der menschlichen Existenz vorgegeben und auf-
gegeben sind, als 'moralisch’ erfahren werden.

Die reflektierte moralische Reaktion, das ethische Verhalten, verbindet in
sich rationales (Wert-) Urteil und 'subjektive Bezugnahme'; sie treibt an, sich
aktiv-verdndernd mit der Welt auseinanderzusetzen. Wie der Schmerz auf
Anderung der korperlich unlustvollen Situation, so dringt das moralische
Gefiihl - positiv: als Bewusstsein einer Verpflichtung, negativ: als Schuldge-
fiihl - zur Ubernahme von Verantwortung, zur Riickbesinnung auf das Han-
deln, zur Suche nach 'richtigem' Verhalten. Insofern aber die Einzelpsyche
Anteil hat an den kollektiven Dynamismen, tragt ihre sittliche Bemiihung
tiberindividuelle Bedeutung. Der Prozess der Individuation - der faszinie-
renden Erfahrung des psychischen Raumes bzw. der miihseligen Integration
der eigenen Kréfte- verlduft nicht auf einen egozentrischen Selbstzweck hin.
Jungs Mythos erkennt in der Entwicklung des einzelnen seine kosmische
Aufgabe: die winzige, aber entscheidende Bewegung der gesamten Mensch-
heit auf ihr Ziel hin.

159



(2) Historischer Bezug: theosophische Spekulationen

Das stellvertretende Handeln des Gerechten wird besonders in der (be-
reits erwdhnten) lurianischen Kabbala gewiirdigt. Die Gottheit selbst ver-
langt nach dem sittlichen Handeln des Menschen. "Der Prozess namlich, in
dem sich Gott in sich selbst zeugt, gebiert und entwickelt, gelangt nicht rein
in Gott zum Abschluss. Es gibt Stiicke des Restitutionsprozesses, die dem
Menschen {iberantwortet sind ... Gottliches und menschliches Sein sind im
Geschehen der Welt an bestimmten Punkten ineinander verschlungen ..."
(Anm. 594) In der Kawwana, der mystischen Intention, stellt der Glaubige
in sich die Einheit Gottes mit der exilierten Schechina wieder her. So arbei-
tet er aktiv mit an der Vollendung der Welt. (Anm. 595)

In der philosophisch orientierten theosophischen Spekulation Schellings
nimmt die Sittlichkeit gleichfalls eine zentrale Stelle ein: Im Identitétssys-
tem definiert Schelling den Menschen als das 'Zentrum' der Natur. Dabei
schlieft er an Spinozas Denkfigur von Gottes unendlicher intellektueller
Liebe zu sich selbst an; diese Selbstbeziehung liegt auch dem kosmischen
Prozess, der im Menschen gipfelt, zu Grunde: "Indem Gott, kraft der ewi-
gen Nothwendigkeit seiner Natur, dem Angeschauten die Selbstheit verleiht,
gibt er es selbst dahin in die Endlichkeit, und opfert es gleichsam, damit die
Ideen, welche in ihm ohne selbstgegebenes Leben waren, ins Leben gerufen,
eben dadurch aber fahig werden, als unabhéngig existierende wieder in der

Absolutheit zu seyn, welches durch die vollkommene Sittlichkeit geschieht."
(Anm. 596)

Fiir den spiten Schelling erfiillt sich diese ethische Aufgabe des Men-
schen in der Reflexion, die den Ort der menschlichen Vernunft zu fassen
sucht. Vor aller Selbstsetzung erfahrt sich das Ich als gegriindetes. Die refle-
xive Kldrung seiner metaphysischen Stellung ist ihm die Realisierung eines
vorgezeichneten Weges: "Der Mensch ist die gewordene, die verwirklichte
'Reflexion’ Gottes." Ohne es vorerst zu durchschauen, ist er "Vermittlung, in
der sich Gott weil3". Mithilfe der konstruierenden Vernunft, die sich als sol-
ches Wissen erkennt, vollzieht der Mensch seinen Ursprung nach und fiihrt
damit die freie (,liebende') Vereinigung zwischen Gott und Mensch herbei.
(Anm. 597)

(3) Gottgewollte Selbstverwirklichung

Auch fiir Jung ist es gerade das sittliche Bemiihen des Individuums, wel-
ches den angestrebten Endzustand, die coniunctio oppositorum, mitherbei-
fiihrt. Der Impuls zur Selbsterfahrung, in deren Verlauf sich die Auseinan-
dersetzung mit dem Bdsen vollzieht, kommt dabei von auflerhalb des Ich.

160



Er sto3t dazu an, das allgemeine Problem durch eine individuelle Antwort
darauf weiterzufiihren. Insofern der Mensch die kollektiven Grundgegeben-
heiten beriicksichtigt (re-ligio), erfiillt er den - im Mythos formulierten - An-
spruch der Wirklichkeit. Dass er sein Leben bewusst erlebt, seine eigene Re-
alitdt verantwortlich iibernimmt und gestaltet, ist die wesentliche ethische
Tat, mit welcher er seine 'kosmische Aufgabe' wahrnimmt. Seine Arbeit an
sich selbst und der Welt wiederum setzt heilende transzendente Krifte frei:
Die Antwort auf [job ist Christus. (Anm. 598)

Daher kann der religiosen Erfahrung die Selbstverwirklichung als gottge-
fordert erscheinen: Vollendung des menschlichen Lebens als Aufgabe von
und fiir Gott, der Ursprung aller Entwicklung ist, ihr Horizont und ihr Ziel.

d) lhre Richtung: geschenkte Freiheit

Im unus mundus ist strukturierte Harmonie angelegt. Menschliches Be-
wusstsein aber hebt sie erst hervor; ethisches Handeln schafft Sinn. Die Ele-
mente der ethischen Entscheidung - Beriicksichtigung des Bewussten wie
des Unbewussten, des Rationalen wie des Irrationalen -sind vorgegeben, ihr
Inhalt aber wird vom Ich bestimmt. So sehr Jung anderweitig die Ratio rela-
tiviert, so klar hebt er ihre Bedeutung fiir die Gestaltung der urspriinglichen
'moralischen Reaktion' hervor. Mit seiner Fahigkeit, Zusammenhinge zu er-
kennen ('Denken') und sie auf die Erfordernisse einer Situation zu beziehen
('Gefiihl'"), entscheidet das Ich iiber die Impulse aus dem kollektiven Unbe-
wussten. Es kann abwégen, was mit den - integrierten -instinktiven Kraften
und den archetypischen Mdéglichkeiten geschieht, in welcher Form sie sich
in der Gesamtperson auspriagen sollen. So erweist sich die "Vernunft als eine
Instanz ethischer Entscheidung". (Anm. 599) Sie erlaubt dem Ich die Un-
terscheidung vom Unbewussten, was die Voraussetzung fiir die Eigentitig-
keit des Bewusstseins darstellt. Als reflektierendes (verniinftiges) ist das Ich
nicht mehr den Archetypen ausgeliefert, es ist nicht mehr Spielball der Trie-
be, sondern es kann sich zu ihnen verhalten, entsprechend den Anforderun-
gen der Situation.

Insofern also ethische Tat den 'kosmischen' Prozess der Bewusstwerdung
vorantreibt, 0ffnet sie den Weg zu groferer Freiheit.

Aber die Vernunft ist immer darauf angewiesen, dass die irrationalen
Krifte des Menschen in Bezug zur Wirklichkeit bleiben ('Empfindung') und
die in dieser ruhenden Entwicklungsmoglichkeiten ahnen ('Intuition'). Frei-
heit kann nicht willkiirlich werden; sie bleibt eingebunden in den Rahmen
der 'Ganzheit'. Die ethische Entscheidung selbst griindet in der- vorbewuss-
ten - 'moralischen Reaktion'; sie kann nicht mehr, als den vielleicht schopfe-

161



rischen Impuls, der sich so meldet, reflektieren, ins Bewusstsein heben und
zu Wort kommen lassen.

Somit begegnen sich in der ethischen Tat die Gegensdtze von Rationalem
und Irrationalem, von bewusstem Plan und unbewusster Kraft, von Geist und
Natur. Sie ist das Symbol der geschenkten Freiheit: " ... ein besonderer Fall
dessen, was wir als 'transzendente Funktion' bezeichnen, nidmlich eine Aus-
einandersetzung und Kooperation bewusster und unbewusster Faktoren, in
religioser Sprache ausgedriickt: der Vernunft und der Gnade." (Anm. 600)

3. Die Authebung des Problems des Bosen: die Liebe

Der Mythos von der kosmischen Bedeutung des Bewusstseins beantwor-
tet die Frage nach dem Ubel: Das Ich erfihrt sich als eine Instanz, die Sinn
findet, in der ethischen Entscheidung Sinn stiftet und die so zur Bewiltigung
des Bdsen beitragen kann.

Der Mensch, der sich auf den Weg der Individuation gemacht hat, erkennt
die Tatsache der anthropologischen Zerrissenheit, der Spaltung der Gegen-
sdtze und versteht sie als Aufruf zur Vereinigung des Getrennten. Er gibt
die illusiondre und regressive Sehnsucht nach der 'Erlosung' von dem Bosen
auf und unterwirft sich dem Leiden daran - in der Hoffnung, es gerade so zu
wandeln.

162



In dieser Hoffnung duBlert sich der Kern der ethischen Einstellung, wie
Jung sie entwirft. Thre Wurzel - die tiefste Voraussetzung von Jungs Konzept
-besteht in einem grundsitzlichen Ja zum Menschen, zur Welt. Selbstver-
wirklichung ist gut- nicht aus anthropologischem Optimismus, der das Bose
verharmlost, sondern weil nichts von dem, das ist, grundlos oder sinnlos sein
kann: "Ich mochte weder von den Menschen befreit sein, noch von mir, noch
von der Natur; denn das alles sind fiir mich unbeschreibliche Wunder. Die
Natur, die Seele und das Leben erscheinen mir wie die entfaltete Gottheit,
und was konnte ich mir mehr wiinschen? Der hochste Sinn des Seins kann
fiir mich nur darin bestehen, dass es ist und nicht darin, dass es nicht oder
nicht mehr ist ..." (Anm. 601)

Jungs Denken entspringt einer mystischen (panentheistischen) Erfahrung:
Die 'Ganzheit' ist nicht mehr hinterfragbar, sie ist "wie die entfaltete Gott-
heit"; ihr Wert ist evident. Diese Erfahrung ldsst sich nicht in das 'Feld der
Reflexion' einordnen, sie ist vielmehr der Ausgangspunkt von Jungs Wissen-
schaft und das Ziel seiner Therapie. (Anm. 602) Sie geht auch Jungs Mythos
vom Sinn voraus.

'Boses in der Gottheit' - diese Formulierung umschreibt schlielich die
Ahnung, dass das Ubel von dem Guten zwar nicht ausgeldscht ist, dass es
aber von ithm umgriffen wird; dass das Leben in sich 'gut' ist, gerade mit sei-
nen Widerspriichen, seinen Schmerzen, seinen Bitterkeiten. Erst das Ja zum
'ganzen Leben' ldsst den Blick auf das Leiden wagen, dem wir ausgeliefert
sind; erst die Erfahrung des Lichtes ermdglicht die Konfrontation mit dem
Unheil des Bosen und der Schuld. (Anm. 603)

Aus der grundsitzlichen Daseinsbejahung folgt fiir Jung das Staunen iiber
die Eigenart der Welt, in der alles seinen Sinn, sein Recht und seine Schon-
heit besitzt. Vor diesem Hintergrund geschieht auch die verantwortliche Be-
gegnung mit dem Bosen: in der Haltung einer Demut, die bereit ist, Sinn zu
suchen und den unerhellbaren Unsinn zu ertragen.

Die Liebe zur Welt als Schopfung, als 'entfalteter Gottheit', die sich fiir
Jung in solcher Haltung niederschligt, ist nicht mehr menschlich zu begriin-
den. Aus dieser Liebe entspringt die Bewegung der Wirklichkeit selbst, sie
bedingt die "creatio continua" (Anm. 604), die auf Erkenntnis hinzielt: "Eros
1st ein kosmogonos, ein Schopfer und Vater-Mutter aller Bewusstheit ... Wir
sind im tiefsten Verstande die Opfer oder die Mittel und Instrumente der kos-
mogonischen 'Liebe'." (Anm. 605)

Weil der Mensch ein Aspekt des Ganzen ist, vermag er auch nie mehr als
Aspekte davon zu begreifen; aber insofern er die Kraft der Wirklichkeit, die

163



Liebe, in sich erfihrt, kann er das Ganze ahnen und bejahen. SchlieBlich ist
fiir Jung der Eros selbst der Inbegriff des tragenden und ersehnten Ganzen,
und seine letzte Bezeichnung ist der 'Gottesname'. Mit dieser Benennung
versohnt sich der Mensch mit sich selbst und mit der Welt, er bekennt sich zu
dem Einen, in dem die Gegensitze, auch das Leiden und die Schuld, aufge-
hoben sind, und findet so zu seinem Grund: "Das ist ein Eingestdndnis seiner
Unterlegenheit, Unvollstindigkeit und Abhingigkeit, zugleich aber auch ein
Zeugnis fiir die Freiheit seiner Wahl zwischen Wahrheit und Irrtum." (Anm.
605)

Ertrag

1. Formale Struktur der Konzeptionen Freuds und Jungs zum
Problem des Bosen

a) Der Ausgang vom erlebten Leiden

In ihrer wissenschaftlichen Fragestellung gehen Freud und Jung vom Men-
schen aus - wenn sie auch beide betroffen sind vom Leiden der Kreatur tiber-
haupt. Sie bestimmen das Ubel (Malum) zuerst als die spezifisch menschli-
che Grenzerfahrung des Schmerzes, der Angst, der Trauer und Verzweiflung,
der Schuld. Das Leiden als Erfahrung bildet den Ausgangspunkt der Tiefen-
psychologie, als unmittelbar einbrechendes Erleben, als qualvolle psycho-
physische Befindlichkeit. Freud und Jung wollen an jene Grenze der Selbst-
wahrnehmung zuriickgehen, wo 'Leiden' entsteht, wo ein Mensch mit einer
malignen inneren und dueren Realitdt zusammenstoft. Freud und Jung blei-
ben dabei keine unbeteiligten Forscher. Ihre Uberlegungen und Hypothesen
basieren nicht auf abgegrenzten psychologischen Experimenten oder auf ob-
jektivierender Beobachtung. Als Gesprachspartner im analytischen Prozess
ihrer Patienten gehen sie vielmehr selbst in das Feld des Leidens hinein, das
sie untersuchen; sie setzen sich dem Schmerz und der Angst sowohl in ithrem
eigenen Leben als auch im Mit-Leiden weitgehend aus.

Mit diesem Riickgang auf konkrete Erfahrung suspendiert die Tiefenpsy-
chologie die eingeschliffenen kollektiven Erkldrungsschemata fiir das Lei-
den. In der Erfahrung liegt die Chance der Kritik: Althergebrachte Deutungs-
muster enthiillen sich als Schutzmauern gegen die Uberwiltigung durch das
Leiden; die theoretische Verarbeitung des Schlimmen erweist sich als - not-
wendiger - Abwehrmechanismus.

Das erlittene Ubel hat paradoxe Funktion. Es bricht die vielleicht allzu
bekannten, vielleicht verhirteten Antworten auf das Problem des Bosen auf.

164



Fiir Freud und Jung 16sen sich die klaren Linien der allgemeinen Meinung
(soweit sie noch vorhanden waren) auf; 'Krankheit', 'Siinde', 'Schicksal' und
'Strafe' sind keine Sonderfille des moralischen bzw. physischen Ubels, son-
dern sind Namen fiir Grenzerfahrungen des Leidenden, Versuche, diese zu
klassifizieren. Diese Erfahrungen lassen sich aber auch ganz anders ver-
stehen: Die 'Krankheit' verweist auf einen (unbewiltigten) Konflikt, in der
'Stinde' kiindigt sich eine schopferische Kraft an.

Insofern die Tiefenpsychologie Freuds und Jungs also neue Wege der Be-
schreibung des Ubels einschligt, 6ffnet sie damit auch zugleich neue Wege,
es zu verstehen und mit ihm umzugehen.

b) Der Uberstieg zu philosophischen Aussagen

Wenn sich fiir Freud und Jung das Malum so verwandelt, wenn die genau-
ere Betrachtung seine paradoxe Funktion herausschilen kann bzw. seine Ur-
sachen bloBlegt, so ist damit die psychologische Ebene bereits iiberschritten.
Mehr oder weniger bewusst betreten beide Autoren den Bereich der Philo-
sophie.

Sie beziehen immer wieder Aussagen iiber Wesen und Ziel (die 'Natur')
des Menschen in ihre analytischen und therapeutischen Texte mit ein. Die
tiefenpsychologische Untersuchung des Menschen fiihrt nicht nur zu philo-
sophisch relevanten Ergebnissen, sondern entwirft eine eigene philosophi-
sche Anthropologie.

Da menschliches Leben aber sich immer in bzw. in Bezug auf ,Welt' dar-
stellt, begreift jede Aussage iiber den Menschen, iiber Sinn oder Unsinn sei-
nes Lebens zusétzlich eine Aussage iiber Sinn und Unsinn der ,Welt' mit ein.
Die Erfahrung des Leides betrifft den Menschen in seinem Selbstverstind-
nis; dieses aber kann er nicht losgeldst erhellen. Wenn das Bose die Sicher-
heit des Selbstverstandnisses aufbricht, stellt es auch seine Welt-Anschau-
ung in Frage, verursacht vielleicht einen Riss quer durch die "Welt' selbst.

So lassen sich vielleicht die Grund- und Grenzerfahrungen des Menschen
niemals nur beschreiben, sondern 'miissen' in einen strukturierenden Erkla-
rungszusammenhang eingeordnet werden. Soweit noch ein Subjekt vorhan-
den ist, das nicht vom UbermaR des Leidens verschlungen ist, verlangt die
Erfahrung des Ubels nach Erklirung und Deutung: Aus der Klage wird fiir
den Glaubigen die Anklage, die Frage nach der Rechtfertigung Gottes (The-
odizee); der 'Aufgeklarte' fragt nach den Ursachen seines Leidens, nach den
wissenschaftlich feststellbaren Zusammenhédngen und GesetzmaBigkeiten.

165



Diese Ausweitung gilt auch entsprechend fiir die Tiefenpsychologie. We-
der Freud noch Jung bleiben bei der Beschreibung von Erfahrung stehen,
sondern sie bewegen sich zu einem - teils iibernommenen, teils selbstentwi-
ckelten - weltanschaulichen Rahmen hin, der sich aus metaphysischen (on-
tologischen und kosmologischen) Elementen zusammensetzt.

So thematisiert Jung den Bezug des Ich zum Unbewussten, dessen Ar-
chetypen ihm die Strukturen nicht nur der Psyche sondern auch der Materie,
des Seins selbst - des unus mundus - zu sein scheinen. Freud, der sich (zu-
mindest in seinen frithen Phasen) auf die Erforschung und Behandlung des
'psychischen Apparates' beschrianken wollte, gerit tiber den Gegensatz von
Individuum und Gesellschaft zu jenem von Natur-Mensch und Kultur und
stof3t schlieBlich zu den antinomischen Grundkriften von Eros und Thanatos
vor, deren anorganische Parallele die Prinzipien der attractio und der repul-
sio sind.

Damit erweitert sich bei beiden Autoren das biologisch-psychologische
Konzept zum sozio-historischen und schlielich zum ontologischen. Dabei
folgt die Mehrdimensionalitét der tiefenpsychologischen Theorie selbst aus
ihrem Ansatz in der Erfahrung.

c) Die Interpretation der Erfahrung

Die Tiefenpsychologie Freuds und Jungs will jedoch kein abgeschlossenes
System erstellen, keine Erkldrung der Gesamtwirklichkeit. Sie will vielmehr
psychische Realitit, Erfahrung, nachzeichnen. Die Psychoanalyse versteht
sich so wenig wie die Analytische Psychologie als giiltige Wahrheit beziig-
lich der Gesetze und Strukturen der Wirklichkeit, sondern als Meta-Sprache,
als Sprache tiber Erfahrung und den Ausdruck von Erfahrung; schlielich als
hermeneutischen Vorschlag: als Modell, Erfahrung und den Ausdruck von
Erfahrung zu verstehen.

Entsprechend gebrauchen Freud und Jung, wo es um letzte Erfahrungen
geht, metatheoretische Worte: Sie sprechen von 'Eros und Thanatos', von
den 'Gottern' und 'Archetypen’, sie verwenden 'Geschichten' der phylogeneti-
schen bzw. ontogenetischen Menschwerdung (den platonischen Mythos, den
Urhordenmythos, die Nachtmeerfahrt, den Individuationsweg u. a.). Neben
die Ebene der definierten Beobachtungssprache, wo psychologische Begriffe
und Definitionen werden brauchen konnen, und neben jene der Axiome tie-
fenpsychologischer Theoriebildung (wie Libido, Gegensatzspannung) tritt
bei Freud und Jung noch eine andere, fundamentale: die der nicht mehr ab-
grenzend-bestimmenden, sondern vielmehr der bildhaft-benennenden Spra-
che.

166



Viel eindeutiger als Freud, der Mythologeme nur an den Grenzen seiner
Theorie einsetzt, bewegt sich Jung in bildhafter und narrativer Sprache. Aber
beide werden wegen der spekulativen Elemente ihres Konzepts angegriften:
Die Eros/Thanatos-Polaritit Freuds, wie auch sein Urhordenmythos, ist bei
den meisten seiner Anhénger umstritten; und Jungs Werk - mit der zentralen
Hypothese des Selbst - wird von vielen Wissenschaftlern als quasireligiose
Heils-(Irr-)Lehre betrachtet. Aber lédsst sich Erfahrung anders aussagen?

Mit der mythologischen Rede will die Tiefenpsychologie Erfahrung auf-
greifen und auslegen; sie will sie 'zu Wort kommen' lassen, sie verstehen, be-
greifen. Aber sie will sie nicht ausldschen, sondern ihren Wert in die Theorie
hinein autheben. Die Grenzerfahrungen werden mithilfe der Grenzbegriffe
zugleich interpretiert und bewahrt. (Anm. 606)

d) Die ethische Relevanz der Theorie

Betroffenheit fordert Handlung. Das vom Problem des Bdsen angetriebe-
ne Denken kann sich nicht mithilfe einer dsthetischen Theorie distanzieren,
es ist vielmehr an Verdanderung, an Wandlung interessiert. Metapsychologie,
die sich mit dem Leiden auseinandersetzt, fragt, wie sich mit dieser Gren-
zerfahrung und von ihr her leben lédsst. Das neue Verstindnis des Bosen, das
die Psychoanalyse und die Analytische Psychologie erdffnen, befahigt und
ermutigt dazu, sich der inneren und dufleren Realitdt auszusetzen. Dies ge-
schieht implizit durch den Aufweis unheilvoller Konsequenzen, die aus dem
Beharren im Status quo folgen miissten, und explizit in der therapeutischen
Arbeit, die Entscheidungsbarrieren abraumt und Kréifte befreit. Die Entwiir-
fe Freuds und Jungs flihren an die ethische Entscheidung heran. Sie enthal-
ten zudem in sich selbst Elemente einer erfahrungsgeséttigten und praxisori-
entierten Ethik. Ob der einzelne diesem Vorschlag folgen kann - oder will -,
bleibt aber sowohl bei Freud als auch bei Jung offen. Tiefenpsychologische
Theorie kann die Moglichkeit der ethischen Entscheidung begriinden, tiefen-
psychologische Therapie sie vorbereiten; vorhersagbar oder erzwingbar ist
sie nicht.

Die Tiefenpsychologie sto3t damit an die Grenze der Freiheit, die sie
selbst nicht mehr begreifen kann. Hier wird sie appellativ: Sie fordert zur
Selbstwahrnehmung, zur Bearbeitung der eigenen Konflikte auf; sie schlagt
Wege vor, das eigene Schicksal zu iibernehmen und zu gestalten. Indem sie
die vielféltigen Formen aufweist, wie Menschen sich gegenseitig beeinflus-
sen konnen - helfend oder zerstorend -, erinnert sie an die Verantwortung, die
jedem auferlegt ist - fiir sich selbst, fiir die Gesellschaft, fiir die Welt.

167



e) Theorie als Mythos

Die Theorien Freuds und Jungs, wie wir sie dargestellt haben, setzen sich
aus sehr unterschiedlichen Elementen zusammen: Sie verwenden spezielle
wissenschaftliche Axiome, sie stellen Zusammenhinge fest und definieren
Hypothesen und Gesetze; sie beschreiben und benennen Erfahrung; schliel3-
lich bauen sie sich iiber allgemeinen 'weltanschaulichen' Voraussetzungen
auf, enthalten selbst Wertungen und wollen zu personlicher Stellungnahme
anregen.

Von diesen verschiedenen Schichten ldsst sich, wie wir versucht haben,
ein tragender Rahmen abheben, ein grundlegender Sinnentwurf, der orien-
tierende Funktionen hat. Dieser 'Mythos' strukturiert das Denken und leitet
das Handeln, er liegt dem Urteil des jeweiligen Autors {iber wahr und falsch
einerseits, liber gut und bose anderseits zu Grunde. Er griindet in dessen spe-
zifischer Erfahrung, seinem "Weltgefiihl', und bildet sie wiederum ab; er glie-
dert den Prozess des Lebens und gibt ihm Richtung. Freud und Jung waren
sich beide (unterschiedlich deutlich) dessen bewusst, dass ithr Werk (als Be-
standteil ihres Lebens) auf einem solchen Mythos ruht. Sie versuchten selbst
- Freud weniger als Jung-, ihn zu erkennen und teilweise auch analytisch
aufzuhellen - was freilich nie vollig moglich ist. Ehe wir die Grundkonzepte
Freuds und Jungs einander gegeniiberstellen, soll ihr Beitrag zum Problem
des Bosen je fiir sich zusammengefasst werden.

2. Erfahrung und Deutung des Bosen bei Sigmund Freud

a) Das muhselige Leben

Von der Endgestalt des Denkens Freuds her gesehen, wird sein Verstind-
nis des Bosen durchsichtig - aber auch die Spannung in seinem Entwurf. Die
zersprungene, nur mehr mythologisch - d. h. fir Freud: nur mit Hilfe des
platonischen Mythos - fassbare unio von Eros und Thanatos liegt schliel3-
lich der Unversohnlichkeit von Natur und Kultur im Menschen zu Grunde.
(Anm. 607) AusgestoBBen aus der Identitit mit der Natur, aber unfdhig, sich
vollig mit den Interessen der Kultur zu identifizieren, ist der Mensch selbst
die Manifestation jenes Grundkonflikts, der alles Organische durchzieht. In
thm kommt die Zerbrochenheit des Lebendigen zu Bewusstsein. Die Evo-
lution, die Herausdifferenzierung des homo sapiens, griindet in dem 'Rin-
gen' zwischen Lebens- und Todestrieben. Eros strebt nach grolerem Zusam-
menschluss; er ist leibnah und gattungsbezogen. Thanatos dagegen erzwingt
Trennung und Verzicht. Das Nein zum Triebhaften und Kollektiven isoliert
das Individuum und bedingt damit schlieBlich auch seine Selbststandigkeit,

168



sein Denken, seine Individualitidt. So ist der Ur-Bruch der Ursprung der
Menschwerdung und des Leidens: Menschsein wird aus der Spannung zwi-
schen Eros und Thanatos geboren und mit der individuellen Todeserfahrung
bezahlt.

Die 'Kultur' und ihr Reprisentant in der Psyche, das Uberich, gehdren kon-
stitutiv zum Menschen; der Zwang zur Selbstbeschrankung ist der menschli-
chen Triebstruktur eingezeichnet.

Die Kultur ist fiir Freud selbst schon die Antwort auf ein vorgéngiges
Ubel: auf die Diskrepanz zwischen den spezifisch menschlichen Wiinschen
und der feindlichen Realitét, der Ananke, die Erfiillung und Trost verweigert.
Die Welt ist un-menschlich; und die Kultur ist der Versuch, in einer duf3eren
Situation zu bestehen, in der die urspriinglichen Bediirfnisse nicht befriedigt
werden. Die Kultur ist schlieBlich der Trieb als verneinter - Ausdruck eines
Lebewesens, das sich selbst Gewalt antun muss, um zu tUiberleben.

Welche Erfahrung liegt dieser Konzeption zu Grunde? Freud schildert
diesen Ur-Bruch: Der Mensch, wie ihn der Griinder der Psychoanalyse be-
schreibt, findet sich bereits in der Situation der Spaltung, der Ungeborgen-
heit, des Konflikts zwischen unterschiedlichen Bediirfnissen und Strebungen
vor. Freuds Mythos zeichnet die widerspriichliche Situation des Lebens, das
sich - gleichsam unter Zwang - aus dem Nichts erhebt. Sein Negativ, seine
andere Seite ist der "Todestrieb": das Schliisselwort fiir die Erfahrung, wie
miihselig es ist zu leben. 'Leben' heilit fiir Freud vor allem: sich stindig aus
dem Tod, aus dem Einflussbereich des Todestriebs herauszuwinden. Entspre-
chend besteht 'Gesundheit' darin, die allgegenwirtigen Krankheitsmoglich-
keiten abzuwehren, und 'Normalitdt' darin, die unlosbaren Spannungen (we-
nigstens zeitweise) zu harmonisieren.

Freilich ahnt auch Freud die 'Ganzheit', die Einheit der dualistischen
Grundkrifte. Je auf ihre Weise suchen Eros und Thanatos sie wiederzuge-
winnen. Aber diese ersehnte bzw. logisch vorausgesetzte Harmonie- fiir den
Menschen erfahrbar als Identitit und Integritit - ist doch nicht mehr als das
Gegenbild der faktischen Zerrissenheit. Eine liberzeugende Realitét in der
Gegenwart entspricht thm nicht; es erscheint (riickprojiziert) als paradiesi-
scher Zustand 'am Anfang', als embryonales Geborgensein vor der Geburt
oder (in die Zukunft projiziert) als religiose Erlosungsfantasie bzw. als ide-
ologische Heilserwartung.

Damit ordnet sich Freud in die Reihe jener jiidischen Denker ein, die sich
weigern, angesichts des offensichtlichen Unbheils in der Welt an ein schon
grundsitzlich zugesagtes Heil, an die zumindest anfanghaft begonnene Hei-

169



lung zu glauben. Die Versohnung steht noch aus; Gliick ist nur als Gehalt
von Sehnsucht denkbar. (Anm. 608)

Fiir Freud ist es noch offen, ob sich die Menschwerdung 'lohnt', ob nicht
der Preis der Befreiung von der Herrschaft des Lustprinzips und des Instinkts
allzu hoch ist.

Gerade weil das unabwendbare - konstitutionelle - Elend des Menschen
so tief ist, polemisiert Freud so heftig gegen das Leiden, das Menschen sich
zusitzlich zufligen. Um Thanatos libidinds zu binden, um der Realitit zu
begegnen, bedarf es aller menschlichen Kraft. Die Anfrage und die Ankla-
ge der Psychoanalyse gilt einer Gesellschaft, die (als Handlanger des Uber-
ich) Triebbediirfnisse iiberméBig unterdriickt und durch strukturelle Gewalt
individuelle Aggressivitét hervorruft und die auf solche Weise den malignen
Grundkonflikt noch verscharft.

b) Die Rolle der Vernunft

An der grundsitzlichen Situation des Menschen lésst sich nichts dndern.
Doch ist Freuds Theorie trotz ihrer resignativen Elemente nicht abgeschlos-
sen. Die polare Triebdynamik (Eros und Thanatos) bleibt der menschlichen
Existenz zwar unverinderlich vorgegeben, offen ist aber thr Verhéltnis zur
Auflenwelt. Wie ldsst sich die 'Harte des Lebens' mildern? Gibt es eine Ver-
bindung, eine Kooperation von Eros und Thanatos, welche die Realitit ver-
wandeln konnte - sie bearbeiten, verdndern, oder auch annehmen? In der
'"Vernunft' Freuds deutet sich die Moglichkeit einer solchen Vermittlung an.
Im Logos der Wissenschaft treffen sich die Leidenschaft und die syntheti-
sche Kraft von Eros (Erkenntnisbediirfnis, Systematisierungskraft) und die
Aggressivitdit von Thanatos (Distanzierungskraft, analytisches Denken).
Dieser Logos, der vom Ich geformt und gehandhabt wird, ist schlieBlich
auch fahig, die StoBkraft des Leidens einzubringen in die Erforschung und
Bewiltigung der leidvollen menschlichen Situation. In einer so bestimmten
Vernunft kann Eros beginnen, den Urbruch zu heilen; in ihr bekampft Tha-
natos sich selbst.

Zumindest in seinem Spatwerk legt Freud damit eine Konzeption der Ver-
nunft vor, die vom Vorwurf des Rationalismus nicht mehr betroffen wird.
Die Psychoanalyse - fiir Freud das Paradigma der Wissenschaft - wird ange-
trieben von den Kriften des Leidens und der Leidenschaften; sie beschéftigt
sich wiederum mit diesen, um sie fruchtbar zu machen fiir ein humaneres,
besser ertragliches Leben.

170



Freud selbst hat diese Sicht einer nichtpositivistischen Wissenschaft nicht
vollig ausgearbeitet. Daran hinderte ithn seine polemische Ausrichtung einer-
seits, sein anthropologischer Pessismismus anderseits. Er wollte keine Kom-
promisse schlieBen mit Denkstromungen, welche die konflikthafte Triebs-
truktur des Menschen nicht ernst genug zu nehmen schienen. Daher betont
er vornehmlich die Aussichtslosigkeit der Situation und steht der Hoffnung
auf tiefgreifende Anderungen zuriickhaltend gegeniiber. Vor diesem Hinter-
grund ist auch Freuds 'aufklérerisches' Interesse zu verstehen: Es kann sich
ja gar nichts dndern, argumentiert Freud, solange sich das Ich noch fiir den
'Herrn' in der Psyche hilt. So lange wird es (unbemerkt) getrieben vom Es
und (unfreiwillig) gesteuert vom Uberich. Dem Ich seine Abhingigkeit vor
Augen zu fiihren, ist die erste Notwendigkeit. Im selben Zusammenhang
steht auch Freuds Kritik an der herrschenden Moral: Nennt sie nicht eben
dasjenige bose, was ihr nicht passt, was sie daher verdringen und verleug-
nen mochte? Missachtet sie nicht die conditio humana? Freud bezweifelt, ob
der Mensch tliberhaupt als zurechnungsfahig bezeichnet werden kann. Es ist
schwer, die Ebene der Verantwortlichkeit zu erreichen - ein komplexes Feld
gelungener Beziechungen und Erfahrungen ist dabei vorausgesetzt. Selten
kann ein Mensch die Freiheit, auf die hin er (durch die sprachliche Struktur
des Ich) angelegt ist, auch verwirklichen. Freud bringt aber seine Einwin-
de gegen die Vernunft letztlich deshalb vor, damit sich ihre eigentliche Kraft
entfalten kann, nachdem alle Fassaden vermeintlicher Selbstherrlichkeit ab-
gerissen sind. Dass verniinftige Entscheidung moglich ist, dass ein Mensch
verantwortlich ist und sein kann, beweist Freud dabei nicht zuletzt mit sei-
nem eigenen Leben und Arbeiten. Das verniinftige Ich hat die Einsicht in die
vorgiangige Zerrissenheit des Lebendigen gewonnen; es hilt ihr stand und
kann sich daher auch aktiv mit ihr auseinandersetzen.

Im Licht solcher lebensorientierten Ubernahme des Bésen stellt sich dann
fiir Freud auch (wie spiter fiir Jung) die mogliche Funktion des konkreten
Leidens heraus. Phylogenetisch wie ontogenetisch sind Unlust und Angst die
Antriebskréfte der Evolution: Die Bedrohung durch die AuBenwelt erzwingt
die Hoherdifferenzierung der Zelle bis hin zur Entwicklung des mensch-
lichen Ich; im individuellen Leben lenkt der physische oder psychische
Schmerz die Aufmerksamkeit auf einen Krankheitsherd oder eine Fehlent-
wicklung; schlieBlich bedarf der Prozess der analytischen Therapie, der zu
Selbstbestimmung und Verantwortungsfahigkeit fithren will, zu seinem Ge-
lingen des antreibenden 'Leidensdruckes'.

171



Psychoanalytische Wissenschaft, die das Ubel des heillosen Lebens er-
kennen und bewiltigen mochte, setzt damit selbst die manifesten Formen
des Bosen - den leidvollen Konflikt, den Schmerz, die Schuld - voraus.

c) Einsicht und Ergebung

Freuds Mythos von der Unheilssituation des Lebens, die es zu bestehen
gilt, erschlief3t ein Stiick Wirklichkeit, insofern er es iiberhaupt erst erkenn-
bar macht. Damit leistet er einen wichtigen Beitrag zur psychischen Oko-
nomie. Er nimmt das Ohnmachtserlebnis des Menschen gegentiber der Welt
zugleich mit seinem Gestaltungswillen auf und erlaubt damit ein Selbstver-
standnis, das Handlungsmoglichkeiten nicht nur begrenzt, sondern gerade
auch befreit. Die formulierte Sinnlosigkeit des Lebens (der kaum beeinfluss-
bare Kampf zwischen Eros und Thanatos) wird als GesetzmiBigkeit zugang-
lich; das definierte Chaos (der Triebgrund der Welt) erhélt Gestalt. Freuds
Mythos gewihrt eine FEinsicht, die gegen die offenkundige Sinnlosigkeit
standhélt und gerade so neuen Sinn schaftt.

Gestaltendes Verstehen ist das Kernelement jener Arbeit am Leiden, wel-
che die Psychoanalyse (und im Anschluss an sie jede Tiefenpsychologie)
auszeichnet. Freud entdeckt den immanenten Logos im scheinbar Unlogi-
schen; er entwirft die psychologische Struktur.

Die Einsicht in ein Gesetz (das Verstehen eines Logos) hilft Freud schlie3-
lich auch dort, wo kein lebensimmanenter Sinn im Ubel mehr gefunden wer-
den kann: beim Tod. Dieser bleibt fiir die Psychoanalyse der gewaltsam und
fremd Einbrechende, sein Dunkel wird von keinem Licht der Erkenntnis
mehr verwandelt. Aber wo nicht mehr geforscht und gehandelt werden kann,
bleibt doch eine realitiatsgemalle - und damit wieder sinnvolle - Haltung: die
unerschrockene Gelassenheit. Der Weise kann den Schmerz ertragen, den
der Wissenschaftler nicht mehr bearbeiten kann.

Mit dieser letzten, schwierigsten Leistung ist das verniinftige Ich aufge-
fordert, Thanatos selbst zu iiberwinden: Es muss seinen Untergang 'verste-
hen', als notwendig erkennen - ohne dass es mit dieser Einsicht dem Drén-
gen des Todestriebs folgen diirfte. Wenn die Annahme des Todesschicksals
nicht von Thanatos verursacht ist, dann kann sie diesen selbst iibergreifen.
(Anm. 609)

Dieser Moglichkeit der Versohnung des Menschen mit seinem todbe-
stimmten Leben ist Freud selbst nicht mehr nachgegangen. Seinem prakti-
schen Interesse liegt eine solche Untersuchung eher fern. Doch ist die Linie,
die Jung dann ausfiihrt (Tod als Hinweis auf die Ganzheit, als Bild und An-

172



lass der Wandlung), in Freuds theoretischer Auseinandersetzung und seinem
personlichen Umgang mit dem Problem des Leidens und des Todes ange-
legt.

Dies ist ein zentrales Beispiel dafiir, dass Freuds Werk keine eindeutige
Systematisierung zuldsst. Es bildet selbst die Briiche ab, von denen es han-
delt.

In den gegensitzlichen, teils widerspriichlichen Aspekten der psychoana-
lytischen Theorie (die als szientistisch einerseits, als romantisch anderseits
bezeichnet worden ist, als kultur-optimistisch und wieder resigniert, als auf-
klarerisch und wieder mythisch) spiegelt sich Freuds spannungsvolle eige-
ne Erfahrung: dass es nicht nur "niitzlich' ist, zu forschen und zu therapieren,
sich fiir die Bewiltigung des Bosen einzusetzen, sondern dass dies auch me-
tapsychologisch sinnvoll und anthropologisch begriindbar ist; dass es aber
anderseits illusorisch und gefahrlich wire, auf eine endgiiltige Losung des
Problems des Ubels zu hoffen - ohne dass diese Selbstbescheidung die Ar-
beit daran aber liberfliissig machen wiirde.

3. Erfahrung und Deutung des Bosen bei C. G. Jung

Jungs Gedanken sind nicht so griffig wie jene Freuds. Im Gegensatz zu
Freud hat er auch selbst nicht versucht, seine zentralen Anschauungen kurz
zusammenzufassen. Jede Deutung seines Werks entspricht daher einem Weg
in ein Gelande, das auch ganz andere Zuginge erlaubt.

a) Die Mehrschichtigkeit des Bosen

Jung geht vom Problem des Leidens und der Schulderfahrung aus. Je
nachdem, ob er das Gefiihl, die wertende Funktion des Bewusstseins, ein-
begreift oder nicht, kommt er zu einem unterschiedlichen Ergebnis: Der dis-
tanzierte denkerische Ansatz bestimmt die Natur (d. 1. das auBermenschliche
Sein, das auch den Menschen durchherrscht) als moralisch indifferent. Bo-
ses, vor allem im moralischen Sinn, entsteht erst mit dem diskriminierenden
Bewusstsein.

Die Gegenaussage wird von der Beziehungsfunktion des Menschen ge-
troffen, die an dem Vorgegebenen Bedeutung und Wert erfasst: Die Wurzeln
des Bosen reichen ins Vormenschliche hinab, es manifestiert sich aber im
Menschen und will von ihm ernst genommen und schlieBlich fruchtbar ge-
macht werden.

So liegt einerseits - und fiir Jung selbstverstiandlich - der Ort des Bdsen
im Ich; anderseits spricht Jung dem archetypischen Bereich als der transzen-

173



dentalen Ermoglichung des Menschlichen quasi-moralischen Charakter zu.
Die ethische Dimension (menschliche Schuld) und die archetypische (bdser
Anteil der Gottheit) bilden fiir Jung die beiden gleichwertigen Pole in seiner
Auseinandersetzung mit dem Problem des Bdsen: Der Mensch ist nur vom
Nicht-Menschlichen her verstehbar, aber dieses kann wiederum (schon rein
sprachlich) nicht ohne ihn erfahren und begriffen werden.

Die Entdeckung des Archetypischen relativiert die vermeintliche Selbst-
standigkeit des Menschen und hebt seine kosmische Verwurzelung hervor.
Anderseits wehrt der Hinweis auf die archetypische Dimension des Bdsen
alle Verharmlosung der menschlichen Bosheit ab: Je mehr die Analytische
Psychologie die Relativitit, die vielféltige Bedingtheit des Bosen erkennt,
desto wichtiger ist es, an seiner Realitit, seiner Gefdahrlichkeit und Uniiber-
windlichkeit festzuhalten.

Das Problem des Todes tritt bei Jung eher zuriick. Vom Nicht-Menschli-
chen - sei es das Unbewusste, die Natur, die Gottheit - geht flir ihn eine so
grof3e Faszination aus, dass der Tod an Schrecken verliert. Sein Stellenwert
verlagert sich: Er ist flir Jung nicht - wie doch wohl fiir Freud - eine quali-
tativ andere, extreme Form menschlichen Leidens. Als Grenzphédnomen der
Hinfiélligkeit des Menschen wird er zu einem Symbol fiir die Endlichkeit
des Endlichen. Er fiihrt an die Grenzen der 'Ganzheit' heran; er stellt die Fra-
ge nach dem Verhiltnis von Bewusstsein und Unbewusstem, Menschlichem
und Nicht-Menschlichem, von Endlichem und Unendlichem.

b) Die Stellung des Denkens

Uber die grundlegende Einheit und ihr Verhiltnis zur Vielheit gibt es
mannigfaltige Aussagen aus dem wissenschaftlichen und dem spekulati-
ven Bereich. Jung greift auf philosophisches, theologisches und religions-
geschichtliches Wissen zuriick und arbeitet es in seinen eigenen Entwurf
ein. Grundsitzlich versteht er aber all diese Aussagen als Mythen, als Er-
fahrungssummen, formuliertes Sinnwissen, das wieder interpretiert werden
muss. Dabei ist der mythologische Zugang begrenzt, weil er auch selbst wie-
der 'Mythos' ist; die symbolische Darstellung von Erfahrung ist begrifflich
nicht einzuholen.

Die Dialektik von Rationalem und Irrationalem ist ein wesentliches Ele-
ment des Jungschen Ansatzes. Dem Intellekt kommt im Verhéltnis zur Wirk-
lichkeit und in ihrem Verstidndnis nicht die einzige, auch nicht unbedingt die
ausschlaggebende Stellung zu. Dabei legt es Jung nicht darauf an, den "Geist
als Widersacher der Seele" anzuklagen. (Anm. 610) Die Ratio soll nicht zu
dem Ziel entthront werden, dass danach das Irrationale ihren Platz einnehme.

174



Grundlegend ist fiir Jung - wie bei allen Gegensatzpaaren - der unerldssliche
gegenseitige Bezug von Rationalem und Irrationalem aufeinander. Herrscht
eine der zusammengehorigen psychischen Krifte allein, so wird das Ganze
gefiahrdet. Menschliche Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit darf sich
nie ausschlieBlich iiber das Denken vollziehen, kann es freilich auch niemals
ausschlieBen.

Das gilt auch fiir die wissenschaftliche Arbeit, besonders fiir die psycho-
logische und die philosophische. Um dem Forschungsobjekt gerecht zu wer-
den, miissen gerade hier alle Fahigkeiten des Menschen zusammenwirken.
Je mehr eine Frage den ganzen Menschen angeht, sein Leben und Handeln
betrifft, desto weniger geniigt eine intellektuelle Antwort darauf. Dass das
Denken gerade beim Problem des Bosen an seine Grenzen stoBt, ist daher fiir
Jung wohl verstdndlich. Nach Aussage der Mythen, die von einem 'Siinden-
fall' am Anfang der Menschheitsgeschichte wissen, ist das Bewusstsein dem
Bosen gleichurspriinglich. Mit der Reflexion tiber Art und Ursache des Bosen
fragt die Vernunft also zugleich nach ihren eigenen Wurzeln. Jede Aussage
tiber das Malum, die tliber eine Beschreibung oder eine Handlungsanweisung
hinausgeht, stellt zugleich einen Vorstof in den Grund der Menschwerdung
selbst dar. Wenn das Denken sich so zu iibersteigen sucht, gelangt es nach
Jung notwendig in den Bereich des Symbols und des Mythos.

Das Problem des Bosen bildet den Stachel im Denken. Die mythendeuten-
de, selbst wieder mythische Rede iiberschreitet den Rahmen der strengen, lo-
gisch durchsichtigen Wissenschaft und erhebt doch den Anspruch, nicht nur
aus ihr herausgegangen zu sein, sondern sie auch in sich aufzuheben. Jung
bemiiht sich um eine Verbindung des Denkens mit anderen Modi der Welt-
bewiltigung, ohne das Ergebnis solcher Vermittlung aus dem Kritikbereich
des Denkens herauszunehmen.

Das Bose und der Mythos sind Gegen-Reden zur kollektiv giiltigen Wert-
und Denkwelt und deren Sprache; da sie nicht auBerhalb dieser erfahren
bzw. formuliert werden konnen, tendieren sie dazu, nicht nur das Verneinte
zu iibersteigen, sondern auch sich selbst mit diesem zusammen in eine gro-
Bere Ganzheit aufzuheben. Damit liegt Jungs Stellungnahme zum Problem
des Bosen auf der Linie seines Gesamtentwurfs: eines Modells der Wirklich-
keit, die aus Gegensitzen besteht, welche nach ihrer Integration verlangen,
nach Aufhebung im und durch den Menschen.

175



c) Die tragende Ganzheit

Jungs Uberlegungen zielen immer wieder jenen Bereich der unio vor dem
Bruch an, von dem Freud nur andeutungsweise spricht. Die Einheit der Ge-
gensitze ist Jung ebenso wichtig wie der dynamische Aspekt des Psychi-
schen, d. 1. das energetische Gefille der Libido zwischen den Gegensitzen.
Die Ganzheit, in Symbolen vorweggenommen - wobei auch jeder Mythos
Symbol ist -, stellt fiir Jung ein notwendiges Postulat dar: Sie ermoglicht
Wahrnehmung des Unangemessenen, des Zerteilten und Beschrankten als
des Bosen einerseits, den Entwurf von guten Alternativen und die Arbeit
daran anderseits. Erst vor dem Hintergrund des geahnten Ganz-Anderen ist
das Faktische verstandlich und ertriaglich. In dieser Weise ist die Offenheit
(auch) des psychischen Systems fiir das Umgreifende, das Transzendente,
konstitutiv fiir die Analytische Psychologie.

Weil Jung das Ganze im Blick hat - das Ganze des menschlichen Lebens,
das Ganze der Wirklichkeit -, verdndert sich fiir ihn die Bedeutung des unauf-
hebbaren Elends. Er kann die leidenmachenden Gegensétze (Freuds attractio
versus repulsio, Eros versus Thanatos) als Bestandteile eines fundamentalen
Einen annehmen und gewinnt daher auch leichter als Freud Zugang zu der
moglichen Fruchtbarkeit der Gegensatzspannungen bzw. zu der Signalfunk-
tion des Bosen:

Die Hypothese einer gro3eren Einheit enthiillt im Schuldgefiihl den (noch
ungekldrten und unbewussten) Vorgriff auf das Selbst; sie erlaubt es, psy-
cho-physisches Leiden als Anstof3 individueller und kollektiver Selbstbesin-
nung zu erkennen. Verbleibt flir Freud - vom Gesetz der Vergeblichkeit und
Verginglichkeit her gesehen - die Erfiillung des menschlichen Lebens immer
hinter dem Horizont, so wird umgekehrt der Tod fiir Jung - aus der Ahnung
des Umgreifenden heraus - zum Bild von Wandlung und Ubergang schlecht-
hin. Das Postulat der Ganzheit verhilft zu sinnvollerem Leben, es fordert
aber zugleich die Bereitschaft zum Exodus aus dem Gewohnten, zur Aus-
richtung auf das Zukiinftige. (Anm. 611)

So stellt sich auch Jungs Mythos als Ausdruck einer bestimmten Welter-
fahrung, einer 'Stimmung' dar:

Der Mensch, wie Jung ihn sieht, st6t an den schmerzhaften Kanten des
Bosen auf das Ritsel seines eigenen Daseins. In den Bildern des Mythos
von der 'kosmischen Bedeutung des Bewusstseins' schligt sich ehrfiirchtiges
Staunen nieder vor dem, was ist; zeigt sich aber auch der Wille, es zu begrei-
fen. In die Freude iiber die eigene Kraft und das Bewusstsein der Verantwor-

176



tung mischt sich eine Spur von Trauer iiber den Verlust der Geborgenheit im
All-Einen.

Menschlich leben heift fiir Jung: Gestaltend in den Prozess der Wirklich-
keit eingreifen - bis das Individuum schliefSlich wieder zuriicktauchen darf
in das Reich der Mutter (des Unbewussten, der Erde), woher es gekommen
ist. Aus Jungs Mythos spricht ein hoffnungsvoller Gleichmut, der das Lei-
den, das Bose und den Unsinn kennt, thm aber nicht das letzte Wort {iber die
Welt und den Menschen zugestehen mag. (Anm. 612)

4. Konfrontation der Entwiirfe von Freud und Jung

a) Ansatz und Zielrichtung

Freud und Jung gehen beide vom Bosen der herrschenden Moral aus und
untersuchen es, um darin und dahinter die grundlegende Problematik der
kulturellen Existenz des Menschen aufzudecken. Wahrend Freud aber dem
unverstdndlichen neurotischen Leiden besondere Aufmerksamkeit zuwen-
det, zeigt sich Jung besonders vom Problem der Schuld betroffen. Seine ei-
gene Auseinandersetzung mit der moralischen Frage fliet stirker in sein
Werk ein, was auch das Pathos mancher seiner Aussagen mitbedingen mag.
Demgegentiiber stellt Freuds personliche Einstellung eher ein Korrektiv sei-
ner theoretischen Texte dar, ihren hermeneutischen Schliissel. Wahrend
Jung hiufig vom 'Bosen' spricht und auch den traditionellen Inhalt des Wor-
tes weitgehend festhilt, vermeidet Freud dies. Er schreitet vom beobachte-
ten Phdnomen zu dessen Determinanten, vom Bosen zu den grundlegenden
Konflikten fort und lehnt - abgesehen von einigen ironischen und polemi-
schen AuBerungen - den moralischen Sprachgebrauch ab, da er ihn fiir irre-
fithrend hilt.

Freud miiht sich damit auch sprachlich um Eindeutigkeit und Abgren-
zung. Gerade dieses Ziel hilt Jung fiir unnétig und bei dem Problem des Bo-
sen auch fiir unmoglich. Einer solchen Realitdt wird seiner Ansicht nach eher
ein Ausdruck gerecht, der auch die 'Gefiihls'-Reaktion - die Emporung darii-
ber und das Leiden daran - mitschwingen lasst.

Diesem unterschiedlichen Ansatz entspricht die unterschiedliche Interes-
senrichtung der beiden Autoren: Freud analysiert zuerst die 'Herkunft' des
Bosen, seine Entstehung aus Konflikten, die in der Triebdynamik wurzeln.
Jung, der Freuds Arbeiten zwar voraussetzen, aber bewusst auch weiterfiih-
ren will, sucht nach der moglichen Funktion des Bosen im Prozess des 'gan-
zen'. Somit wendet sich die Stellungnahme Freuds eher dem kausalen und

177



daher tragischen, diejenige Jungs eher dem finalen, daher ethischen Aspekt
des Bdsen zu, ohne dass der andere Pol jeweils fehlte.

b) Notwendigkeit und Moglichkeit der Ethik

Freud und Jung verstehen sich beide urspriinglich nicht als Ethiker. Aus
psychologisch-psychiatrischem Interesse heraus wollen sie vielmehr zuerst
das Verhalten und das Erleben der Menschen verstehen und erkliren. In-
sofern ihre Forschungsergebnisse und Hypothesen aber anthropologische
Konstanten aufdecken und interpretieren, haben sie auch ethische Relevanz.
Freud und Jung sind von einem humanistischen Impuls getrieben. (Anm.
613) Bei ihren analytischen Untersuchungen sto3en sie auf destruktive Kraf-
te jenseits der Bewusstseinsgrenzen: auf die 'dunkle' Seite der Archetypen
(Jung) bzw. auf den unerbittlich-verneinenden Thanatos und die 'asoziale'
Seite des Eros (Freud). SchlieBlich erleben sie - in unterschiedlicher Situa-
tion und Einstellung, aber mit vergleichbarer Reaktion - die politische Ty-
rannei und den Weltkrieg (Freud den ersten, Jung bewusst nur den zweiten).
Sie deuten die Gréuel als Sieg der Destrudo (Freud) bzw. als Einbruch des
kollektiven Schattens (Jung). Auf dem Hintergrund dieses einschneidenden
Erlebens appellieren beide verstirkt an die verniinftigen bzw. an die sittli-
chen Krifte des Ich. Die konkrete Erfahrung des individuellen und kollek-
tiven Bosen aktiviert die ethische Stokraft der tiefenpsychologischen Wis-
senschaft. Fiir Freud und fiir Jung sind dabei ethisches Bemiihen, der Einsatz
fiir humane Ziele nicht nur notwendig fiir das Uberleben der Menschheit,
sondern auch theoretisch mdglich.

Bei Freud geht diese Uberzeugung weniger aus seinem Werk als aus seiner
Haltung hervor. Mit ethischen Fragen beschiftigt er sich selten. Er konzent-
riert sich stattdessen auf die Phinomenologie, die Okonomie und Pathologie
der Moral. Aber auch Freud deckt ein anfanghaftes Tun auf, in dem erwach-
sene Reife, Ich-Krifte und ethisches Engagement schon anwesend sind. Die
- auf den ersten Blick resignative - Auseinandersetzung mit den Abhédngig-
keiten und Einschrankungen des Ich wird ja selbst schon von einem Ich ge-
leistet, das - und sei es in winzigem Ausmal - unabhingig und verantwort-
lich (geworden) ist. Die Tatsache, dass es wissenschaftliche Psychoanalyse
gibt, zeugt schlieBlich dafiir, dass wir den méichtigen Trieben nicht ganz zu
unserem Verderben ausgeliefert sind. Die Entscheidungskraft der Person, die
Freud mehr voraussetzt als begriindet, wird von Jung deutlich herausgestellt.
Jung, der von einer eher 'moralischen' Definition des Bosen ausgeht, bringt
auch mehr ausdriickliches Interesse flir das ethische Problem auf. Er belegt
das Phinomen des Uber-Ich (der kulturell geforderten Selbstbeschriinkung

178



des Triebes) mit einem anderen Wertakzent: Ethik ist nicht so sehr Ergebnis
des letztlich unmenschlichen Kulturzwangs als vielmehr urspriinglich ange-
legtes Streben nach Selbstverwirklichung, mit der der Mensch seine kosmi-
sche Aufgabe erfiillt.

Dabei néhrt sich die ethische Bemiihung selbst schon aus dem Vorgriff auf
ihr Gelingen. Mit Hegel und Kant weif3 Jung, dass im Vernehmen des Sol-
lens die Grenze zum Konnen grundsétzlich schon iiberschritten ist. Die For-
derung, die aus dem Inneren, noch Ungelebten auftaucht und sich im Schuld-
gefithl manifestiert, ist selbst schon vom Ganzen bewegt. Das Malum als
'Paradox’ verstehen zu konnen, ist schon eine erste Form der Integration sei-
ner verborgenen Werte. Das Auftauchen des Schattens zeigt an, dass der In-
dividuationsprozess bereits in Gang gekommen ist - die Schattenbegegnung
ist die Negativerfahrung des Selbst.

c) Die grundsatzliche Differenz

Freuds und Jungs Antworten auf das Problem des Bosen unterscheiden
sich an einem (schon mehrfach gestreiften) zentralen Punkt: Beide sehen den
'Bruch' - den Konflikt im Menschen, die Zerrissenheit der Welt. Aber sie er-
fahren ihn anders, und sie ziehen unterschiedliche theoretische und prakti-
sche Konsequenzen daraus.

Grundlegend ist wohl eine ontologisch bedeutsame Differenz der beiden
tiefenpsychologischen Konzeptionen: Fiir Freud ist das Sein letztlich unver-
einbare Triebpolaritit, Kampf der Gegensitze, Antagonismus. Demgegen-
uber hélt Jung zwar auch an der prinzipiellen Gegensatzspannung fest; wich-
tiger ist thm aber deren iibergreifende Dynamik. Sein ist ihm Bezogenheit
der Gegensitze aufeinander, thre Wechselwirkung auf Integration hin. Die-
se fundamentale Differenz wirkt sich vielféltig im Werk der beiden Autoren
aus.

(1) Bruch versus Ganzheit

Wo Freud mit Resignation antwortet - die freilich selbst wieder Sinner-
fahrung gestattet -, entwirft Jung einen Weg zur Hoffnung. Freud stellt seine
Arbeit als ein Nein gegen die Ubermacht des Destruktiven im Menschen und
in der Gesellschaft; Jung versteht die seine als einen jener Keime, die nicht
nur geeignet, sondern auch kraftvoll genug sind, die Wirklichkeit zu verén-
dern und 'das Ganze' zu schaffen. Freud entlarvt die Hoffnung auf etwas wie
einen 'letzten Sinn' des menschlichen Lebens als Illusion; fiir Jung ist solch
ein tragender Sinn die Voraussetzung seines Denkens. Fiir Freud ergibt sich
die Einsicht, dass menschliches Gliicksstreben zur Frustration verurteilt ist,

179



dass der bewusste Verzicht darauf die wirklich reife, realitdtsgerechte Reak-
tion ist; Jung schopft die Kraft zum 'opus' aus der Vorahnung des 'Ganzen',
aus der Hoffnung auf eine Erfiillung, in der das Leiden aufgehoben ist. Weil
die Psychoanalyse Freuds vom erfahrenen Bruch ausgeht, bleibt die unio au-
Berhalb ihres Horizonts. Eros und Thanatos konnen so wenig vereint werden,
wie es moglich ist, die Trennung des Hermaphroditen, des Urmenschen, in
Mann und Frau riickgéngig zu machen. Die Analytische Psychologie Jungs
dagegen greift auf die Einheit vor dem Bruch zuriick und sucht im Zerrisse-
nen die Ansétze neuer Vereinigung. Entsprechend ist fiir Freud zwar das neu-
rotische Leiden dem Verstehen zugédnglich, nicht aber der Tod; Jung nimmt
thn dagegen in die coniunctio oppositorum der gottlichen Liebe hinein.

(2) Bestimmung der Realitat

Methodisch gesehen, weigert sich Freud, mit seinen Aussagen iiber 'die
Tatsachen' hinauszugehen (wobei er sich auf Kant bezieht). Und doch deutet
und bewertet er selbst; sein eigener Ansatz erscheint ihm als der 'Richtige":
Sisyphos, die Dekretierung der bewiéltigten Sinnlosigkeit. Auch Jung moch-
te sich - im Anschluss an Kant - auf 'die Empirie' beschranken. Doch geht
seine Hermeneutik in eine andere Richtung: Als im Symbol anwesendes ge-
hort auch das Erhoffte zur Wirklichkeit.

Wir stoflen hier auf eine grundsitzlich unterschiedliche Bestimmung des-
sen, was unter 'Realitdt' zu verstehen sei:

Fiir Jung ist Wirklichkeit zuerst und vor allem 'psychische Realitit'. Uber
die 'auBlere' will er nichts sagen. Die Psyche kann in der Erkenntnis ihre
Grenzen nicht liberschreiten, sie kann nur ihr eigenes inneres Reich abtas-
ten. Aber schlieBlich ldsst das Werk Jungs doch die Interpretation zu, dass
die psychische Realitét die dullere abbildet, dass beide einander entsprechen
(Makrokosmos-Mikrokosmos-Modell), dass in den Fundamenten der Psy-
che die Prinzipien des Seins zum Vorschein kommen.

Gegen diesen als 'idealistisch' zu bezeichnenden Ansatz (das transzenden-
tale Ich entwirft die Welt aus sich) steht Freuds 'realistischer': (Anm. 614)
Die duBlere Welt, die bittere Ananke, besteht - daran gibt es nichts zu deuten.
Was die Realitét 'in sich' ist, kann der Mensch nicht erkennen; aber es steht
doch fest, dass sie den menschlichen Bediirfnissen nicht entspricht.

(3) Gliicksstreben und Heilserfahrung

Gemil ihrem unterschiedlichen Wirklichkeitsbegriff ordnen die beiden
Autoren dem Wunsch, dem Gliicksstreben und der Heilserfahrung verschie-
dene Bedeutung zu.

180



Gelebte Antriebe, seelische Realititen sind es jedes Mal. Aber fiir Freud
gehen sie ins Leere, wihrend Jung dieses Urteil ablehnt. Fiir Freud sind die
Wunschbilder von Hoffnung und Sehnsucht '[llusion'; er entdeckt ihre re-
gressive Richtung, ihre infantile Abkunft. Fiir Jung dagegen sind sie psychi-
sche Fakten wie andere auch. Die Fantasie kompensiert und relativiert eine
einseitige dullere Situation. In ihr kann sich eine andere, kiinftige Wirklich-
keit ankiindigen: Dass sie keinen Ort in der gegenwartigen Welt (des Ich, des
kollektiven Bewusstseins) hat, zeigt lediglich die Beschrianktheit dieser Welt
an. Die Realitét ist weiter und grof3er als die Gegenwart, sie umfasst auch das
Unbewusste, das Vergangene und Zukiinftige, die auBerrationalen Bereiche,
wie sie in Kunst und Religion aufscheinen.

Auch Freud hélt die Illusion nicht als solche fiir unsinnig: Besonders die
religiose Fantasie bietet unersetzlichen Trost und Halt in diesem elenden Le-
ben. Er verwirft aber die Moglichkeit ihrer 'wissenschaftlichen' Bedeutung.
Sie kann wohl Gegenstand psychoanalytischer Forschung sein, aber nicht
selbst Schliissel zur Erhellung und Bearbeitung der Wirklichkeit. Wenn die
[Mlusion die Forschung und das Handeln leitet - so fiirchtet Freud -, verfallen
wir einer gefdahrlichen Form der Selbsttduschung; wir halten fiir wahr, was
zu schon ist, um wahr zu sein. Gerade darin aber sieht Jung das Vorurteil
Freuds: Warum sollte das Schone, der Inhalt unserer Sehnsucht, nicht wahr
sein? Verweist unsere Hoffnung nicht - durch ihre Existenz - auf die mogli-
che Erfiillung?

So begegnet im unterschiedlichen Ansatz Freuds und Jungs die alte philo-
sophische bzw. theologische Frage nach dem Stellenwert und der Aussage-
kraft des desiderium naturale. (Anm. 615) Wéhrend Jung das Vorhandensein
des Erstrebten zumindest nicht ausschlieBen mochte, analysiert Freud das
Streben selbst und spiirt darin einen Anteil hybrider Realititsverleugnung
auf und die Weigerung, das menschliche Los zu iibernehmen.

Wie oben ausgefiihrt, kennt dabei auch Freud die (theoretisch abgewie-
sene) Einheitserfahrung, das 'spinozistische' Weltgefiihl. Er lebt und arbei-
tet selbst in der stiitzenden Uberzeugung, dass die Natur als natura naturans,
das Leben als solches sinnvoll sei, und dass es daher auch sinnvoll ist, fiir
die "Erhaltung der Menschheit" zu arbeiten und "das Leben zu bestehen".
(Anm. 616)

Aber gleichwohl bleibt bei Freud der Riss zwischen diesem Sinnwissen
und der daraus folgenden 'Menschenliebe' einerseits und der Beschrankung
auf das 'tatsidchliche' anderseits. Dieser Widerspruch lasst sich nicht glatten.

181



(4) Beziehung zum Unbewussten

Der Grundunterschied im Ansatz Freuds und Jungs bestimmt vor allem
auch die Einstellung der beiden zu demjenigen, was au3erhalb der Reichwei-
te des Ich und der verstehenden Vernunft bleibt: zu allem Irrationalen und
Kindlichen, zum Dunkel des Unbewussten, zum Tod. Freud forscht letztlich,
um das gefahrdete Ich zu stirken; das Unbewusste erscheint ihm zeitlebens
als gefahrliches Terrain, das er beschreitet, um es wenigstens teilweise zu er-
forschen, zu nutzen und zu beherrschen. Jung wendet dem Unverstandlichen
und Jenseitigen sein Augenmerk weniger aus aufklarerisch-therapeutischem
Erkenntnisinteresse zu als aus romantischer Faszination. Das Unbewusste ist
wohl ein grausam-gefahrlicher Abgrund, aber doch auch iiberlegener Schop-
ferboden, 'Matrix'; schlieBlich der Ort der Wiedergeburt des Menschlichen,
Bezugspunkt der Individuation. Daher ist fiir Jung auch nicht - wie fiir Freud
- die Bewusstheit das zwar unerreichbare, aber eindeutige Ziel des Men-
schen, sondern die Synthese von Bewusstem und Unbewusstem.

Folgerichtig zeichnet in praktisch-ethischer Hinsicht beide ernstes Ver-
antwortungsbewusstsein aus; aber Freuds Haltung zeigt tragische, diejenige
Jungs geloste Ziige. Freud tragt seine Resignation wahrhaftig und wiirdig;
Jung erfdhrt das geheimnisvolle Leben als Schopfung, deren tiefster Grund
als 'Liebe Gottes' benannt werden kann.

d) Zur Deutung der Unterschiede

(1) Der Faktor der Polemik

Welchen Anteil die personliche Gegnerschaft zwischen Freud und Jung
an der Verschiedenheit ithrer Theorien hat, wird heute erst zu untersuchen
begonnen. Mdoglicherweise hat die Enttduschung der beiden Ménner anein-
ander die sachliche Debatte in weit stirkerem Mal3e beeinflusst, als dies aus
den Texten, je flir sich genommen, hervorgeht.

Diese personbezogene, konkrete Polemik wird durch das unterschiedli-
che Erkenntnisinteresse, das die beiden Autoren bewegt, noch verscharft.
Wie der Briefwechsel zwischen Freud und Jung zeigt, haben sich beide - aus
Freude tiber den ersehnten gleich gesinnten Kollegen, bzw. den 'Vaterersatz'
einerseits, den 'Kronprinz' anderseits - selbst lange Zeit {liber die tatsachli-
chen Differenzen zwischen ihnen hinweggetauscht. Als Aufklirer wendet
sich Freud gegen eine gesellschaftliche Einstellung, die ihm reaktionir und
repressiv zu sein scheint; entsprechend wurde er fiir viele bald zum Vertre-
ter bzw. zum Inbegriff eines scheinbar oberflichlichen Anarchismus, der alle
'Werte' des Menschen zerstort. Vor dem Hintergrund einer anderen Herkunft

182



und Umwelt bekdmpft Jung die materialistisch-positivistischen Reduktions-
versuche der menschlichen Psyche, die (wie er meint) in den vorherrschen-
den Wissenschaften vom Menschen, schlieBlich auch in der freudschen Psy-
choanalyse durchgefiihrt werden. Seine Gegner stéren sich aber bald an dem
Pathos, mit dem er von dem Reichtum und der Tiefe der 'Seele' spricht; sie
klagen ihn gnostischer Tendenzen und mystizistischer Verschleierung der
'realen' Probleme an. Dass aber Freud und Jung verschiedene Gegner wahr-
nehmen, ist nicht nur auf die unterschiedliche historische oder nationale Si-
tuation zurlickzufiihren, sondern begriindet sich aus den gegensétzlichen
Personlichkeiten selbst. Im Rahmen einer philosophisch, nicht tiefenpsy-

chologisch ausgerichteten Arbeit sind hierzu freilich nur Andeutungen mog-
lich.

(2) Freuds Erklarungsmodell

Sowohl Freud als auch Jung versuchen, ihre Differenzen mithilfe der von
thnen selbst entwickelten Theoriemodelle zu begreifen. Freud kennzeichnet
den Unterschied zwischen sich und Jung als die gegensitzliche Struktur des
hysterisch geprigten und des zwanghaften Menschen: " ... ich habe immer
gefunden, dass etwas an meiner Person, meinen Worten und Ideen die Men-
schen wie fremd abstof3t, wiahrend Thnen die Herzen offen stehen. Wenn Sie
sich als Gesunder zum hysterischen Typus rechnen, so muss ich den Typus
'Zwang' fiir mich in Anspruch nehmen, von dem jeder Teilhaber wie in einer
fiir ihn abgeschlossenen Welt dahinlebt." (Anm. 617)

Mit der Selbstcharakterisierung als Zwangstypus unterstreicht Freud eini-
ge Eigentiimlichkeiten seiner Erlebniswelt und seines Verhaltens, die wohl
auch seine Werke pragen: Sein Bedirfnis nach griindlicher ('sauberer') wis-
senschaftlicher Arbeit, zu der - nach seiner Vorstellung - weder die 'Illusion’,
noch das 'Okkulte' gehoren; seine Selbstbeschrankung auf das Detail (etwa:
die Triebstruktur der Psyche), bei der das Ganze (die menschliche Person)
notwendigerweise nicht beriicksichtigt werden kann; seine grundsitzliche
Ambivalenz den 'Objekten' gegeniiber, die sich im unversohnlichdualisti-
schen Ansatz seiner Theorie niederschldgt; (Anm. 618) schlieBlich seine
pessimistische Einstellung gegeniiber moglicher 'besserer' Zukunft, diese
zogernde Riickzugsbewegung angesichts erstrebter Verdnderung.

Gibt es dariiber hinaus einen Hinweis auf eine seelische Entsprechung zu
dem vor allem vom spéten Freud hervorgehobenen Ur-Bruch? Welche Be-
deutung trigt Freuds lebenslang ungeloste Oralitét fiir sein Werk (trotz der
iiberaus schmerzhaften Krebserkrankung konnte er das Rauchen nicht aufge-
ben). Verbirgt sich hinter Freuds 'Zwanghaftigkeit' ein depressives Element?

183



Der 'Todestrieb’ wire dann zu interpretieren als Ausdruck eines - abge-
wehrten - regressiven Verlangens nach der Mutter, als Hypostasierung ei-
ner verzehrenden, unstillbaren Sehnsucht. (Anm. 619) So konnte die (mehr-
fach erwihnte) Spannung im Werk Freuds etwas von seinem individuellen
"Triebschicksal' darstellen: dem ungelosten Widerspruch zwischen dem ent-
schlossenen, rationalen Gestaltungswillen einerseits und der zugleich leiden-
machenden, aber auch befruchtenden irrationalen Tendenz oder ('spinozisti-
schen') Einheitserfahrung anderseits.

Mit dem Stichwort vom 'hysterischen Typus', das Freud im angefiihr-
ten Zitat fiir Jung bereithilt, fasst er dessen (fiir ithn) hervorstechende Cha-
rakterziige, die ithn zur Zeit der Freundschaft stark anzogen, spédter (in ih-
rer negativen Auspragung) entsprechend verdrgerten: dessen iiberflieBenden
Ideenreichtum, der ihm den Entwurf neuer Forschungslinien (etwa in der
Parapsychologie) ebenso erleichterte, wie die Aufgeschlossenheit gegeniiber
bisher uniiblichen Methoden (vgl. die Verwendung des I Ging durch Jung)
- mit der Gefahr einer gewissen Oberflachlichkeit und Kritiklosigkeit -; des-
sen Offenheit, die bei allen Differenzen das Gemeinsame erfasste, Gegensit-
ze synthetisierte - mit der Gefahr der Uberanpassung, der Anbiederung, des
Verwischens wesentlicher Unterschiede -; dessen Streben nach Selbststin-
digkeit - mit der Gefahr des 'Rebellentums’, der Auflehnung gegen einengen-
de Autoritéten.

In Jungs Jugend spielt eine unter den klinischen Begriff der so genannten
hysterischen Symptomatik fallende Konversionsneurose eine wichtige Rolle,
ebenso die prigende Einsicht in grundsitzliche Personlichkeitsspannungen,
die integriert werden miissen. Liegt hier ein Ansatzpunkt fiir die theoretische
Auseinandersetzung mit den 'Gegensétzen', die nach Jung der psychischen
Dynamik, dem Leben, der Wirklichkeit zugrundeliegen? (Anm. 620)

Anderseits besitzt Jung - im Gegensatz zum 'Zweifler' Freud - eine "un-
gebrochene, intuitive Sicherheit", (Anm. 621) die ihm die Kraft gibt, sich
auch dunkelsten menschlichen Erfahrungen auszusetzen, sich dem Ursprung
des Menschen zuzuwenden, der tragend-verschlingenden 'Mutter'. Die Aus-
einandersetzung mit den individuellen und kollektiven Aspekten der Magna
Mater war flir Jung wohl auch notig, um sein personliches Schicksal zu be-
wiltigen; (Anm. 622) er musste um die Distanz zu ihr ringen, um schlieBlich,
befreit, zu ihr zuriickkehren zu kénnen. Entsprechend geschieht fiir Jung in
der therapeutischen Analyse die Bewiltigung der (konkreten oder symboli-
schen) Mutterbeziehung und darin die Riickbindung an sie, schopferische
coniunctio, Selbst-Werdung. Die Analytische Psychologie Jungs geht im
umfassendsten Sinn dem Inzest-Thema und seinen Wurzeln nach, eine Pro-

184



blematik, die sich nach Auffassung der Psychoanalyse in der Hysterie (mit
ithrer 6dipalen Struktur) besonders ausgeprégt stellt.

(3) Jungs Erklarungsmodell

Nach der Trennung von Freud - und um diese zu bewiltigen - arbeitet
Jung das achtfache System der 'psychologischen Typen' aus (1921-JGW 6).
Es soll dem Therapeuten diagnostische Hilfestellung leisten; es soll - darii-
ber hinaus - die theoretischen Unterschiede der tiefenpsychologischen Schu-
len erkldren.

Auch nach Jungs Modell verkorpern er und Freud verschiedene, sehr ge-
gensitzliche Typen. Von sich selbst bekennt Jung: "Das Wissen um die Vor-
ginge des Hintergrundes hat meine Beziehung zur Welt schon friih vorge-
bildet ... Ich konnte mich nie aufhalten beim einmal Erreichten. Ich musste
weitereilen, um meine Vision einzuholen." (Anm. 623)

Hier deutet Jung an, dass er sich als (introvertierten) Intuitiven versteht,
dem an der "Innenwelt" und ihrer Wahrheit liegt, der verborgene Strukturen,
noch uneingeldste Moglichkeiten entdecken will. Er ist von der Evidenz die-
ses Inneren, der "Wirklichkeit der Seele" iiberwiltigt. Er fiihlt sich gleichsam
gezwungen, den Weg des Suchens weiterzugehen. Dabei erkennt Jung wohl
die Problematik, die diesem Typus, folglich auch ithm selbst, beigegeben ist:
Zu einem "Traumer" und "Seher" zu werden, als "weiser Halbnarr" belacht;
ein "Prediger", dem die verstdndnislose Umwelt schlieB3lich als "Wiiste" vor-
kommen muss, und der - von seinem "Ddmon" getrieben - in Gefahr ist, die
konkrete Gegenwart zu iiberspringen, den realen menschlichen Partner zu
vernachldssigen. (Anm. 624)

Ist nicht die 'energetisch vorwérts dringende Libido' Jungs zugleich ein
Bild fiir sein eigenes, in Widerspriichen und iiber Gegensatzbewegungen
sich wandelndes Wesen? Stellt sich nicht in Jungs Mythos der Griff nach po-
tenziellem Sinn, nach gestaltbarer Zukunft dar, wie er - geméf diesem Sche-
ma - fiir den Intuitiven ,typisch' ist?

Freud dagegen wird von Jung als rationaler Typ eingeschitzt, dessen (ex-
travertierte) Gefiihlsfunktion am besten differenziert sei. Damit hebt Jung
hervor, dass Freud sich personlich und sachlich am 'Objekt' orientiert: Freud
mochte sich selbst ausblenden, um der wissenschaftlichen Frage, an der er
arbeitet, gerecht zu werden; er spiirt - eine therapeutisch unerléssliche Fahig-
keit -, was in einer Situation gut und passend ist. Als 'Realitét' erlebt er zuerst
die AuBBenwelt; wo Jung die Wurzel des menschlichen Leidens in der Ge-
gensitzlichkeit der Gottheit erlebt, begegnet Freud die Zweideutigkeit des

185



Lebens auBlerhalb, in der bitteren Ananke. (Anm. 625) Jungs Abwendung
von Freud hat diagnostische Folgen: Nun kritisiert er die Psychoanalyse als
neurotisches System, (Anm. 626) das heif3t typologisch: als Ausdruck vor
allem der minderwertigen Funktion Freuds, als Versuch, mit einem 'negati-
vistischen' Denken ('nichts als') die Ubermacht der Objekte fiir das Subjekt
zu mindern. Die Einfiihrung des Todestriebs im Spétwerk Freuds, die nur
wenige Nachfolger iiberzeugen konnte, erscheint im Modell Jungs als die
theoretische Ausgestaltung von Einféllen obsedierender Natur, mit welchen
das archaische, introvertierte Denken archetypische Inhalte ins Bewusstsein
zwingt. Freuds Zuwendung zum Objekt racht sich so durch (unbewusste)
Aufwertung des Subjektiven: Die Konzeption des Unbewussten, das in der
Psychoanalyse 'nur wiinschen' kann, ist nach Jung die Abbildung der Eigen-
bediirfnisse des Extravertierten, die - als verdringte - an Gewicht und an
MaBlosigkeit zunehmen. (Anm. 627)

5. Folgerung: Aspekte einer Antwort auf das Problem
des Bosen

Versuchen wir, die allgemeinen Gesichtspunkte zur Frage des Bdsen zu-
sammenzustellen, die sich aus dessen Erfahrung und Deutung bei Freud und
Jung bzw. aus der Konfrontation der Entwiirfe beider Autoren ergeben. Da-
bei lassen sich verschiedene Aspekte einer Antwort herausarbeiten; jeder
scheint in sich notwendig zu sein und bedarf doch zugleich eines Gegenpo-
les, der ihn bestimmt und begrenzt. Sie sind in unterschiedlicher Auspragung
bei beiden Autoren vorhanden. (Anm. 628)

a) AuRen und Innen

Die tiefenpsychologische Betrachtung gelangt zur Unterscheidung zwi-
schen dem Bdsen, das von aullen zust6Bt (vonseiten der Mitmenschen, der
Gesellschaft, der duleren Natur), und jenem, das im Innenbereich der Person
und der Psyche begegnet. Entsprechend der individuellen Eigenart werden
Menschen die Symptomatik und die Ursachen des Bosen verschieden wahr-
nehmen, bewerten und bekdmpfen: Die einen leiden mehr unter der mit-
menschlichen Grausamkeit, unter der Brutalitdt gesellschaftlicher und zwi-
schenstaatlicher Gewalt; die anderen fragen mehr nach den kulturellen und
anthropologischen Bedingungen, die individuelles und kollektives Bdses er-
moglichen, nach den metapsychologischen Fundamenten der menschlichen
Existenz. Aber ohne den jeweiligen anderen Pol werden beide Sichtweisen
einseitig.

186



Auch die Tiefenpsychologie (jeder Richtung) muss sich fragen, ob sie
der konkreten, dulleren Lebenswelt genligend Gewicht beimisst, oder ob sie
in Gefahr ist, einer Innerlichkeit zu verfallen, fiir die gesellschaftliches Ge-
schehen zur 'AuBerlichkeit', zum Zweitrangigen gegeniiber dem individuel-
len Prozess wird. (Anm. 629)

Wie aber die Introversion solipsistisch werden kann, so ist es anderseits
moglich, dass die extravertierte Haltung, die sich um technisch-praktische
Einsicht und um politisch relevantes Handeln bemdiht, in eine Geschéftigkeit
ausartet, deren Interesse an der AuBBenwelt eine Flucht vor dem (belastenden)
inneren Problem darstellt und deren Aktivititen zum Ersatz der notwendigen
personlichen Wandlung werden.

b) Verandern und Ertragen

Das Bose als Paradox, wie die Tiefenpsychologie Freuds und Jungs es he-
rausarbeitet, stof3t die betroffenen leidenden Menschen auf die Vorldufigkeit
dessen, was sie sind und was sie erreicht haben: Das moralische Bose offen-
bart unseren Abstand von dem, was wir (ethisch) erstreben; das physische
Ubel enthiillt die Zerbrechlichkeit unserer psycho-physischen Konstitution,
die Labilitdt unseres Lebens; das 'metaphysische' schlieBlich, die Einsicht in
die unauthebbare Problematik der (unserer) Welt, stellt uns die letzte Zerbro-
chenheit der Existenz vor Augen, die Hinfdlligkeit unserer Hoffnungen auf
Gliick und Erfiillung, die unerfiillt bleiben oder zu scheitern scheinen. Das
Bose offenbart, dass wir unterwegs sind: zur Wahrheit, zum Gliick, zum Gu-
ten. Dadurch zwingt es, immer wieder Sicherungen aufzugeben, abgeschlos-
sene Systeme zu 6ffnen.

Je nach der Einschétzung der Situation, je nach dem Rahmen der Inter-
pretation schwankt die Reaktion auf das Bose: zwischen dem Kampf dage-
gen und der Anpassung daran, zwischen Veranderungswille und Bereitschaft
zum Ertragen.

Der Wille zur Verdanderung (wenn er nicht aktivistische Verleugnung des
Schlimmen ist) entspringt der StoBkraft des Leidens und néhrt sich aus der
Hoffnung auf ein mogliches, zukiinftiges Besseres. Er erhebt Protest gegen
das Faktische, er weigert sich, die 'Tatsachen' als endgiiltig, als notwendig
anzuerkennen. Er gebraucht die Theorie und die Wissenschaft als Instru-
ment; die Einsicht in Zusammenhénge erlaubt ihm die Unterbrechung bisher
automatischer gesellschaftlicher bzw. naturgesetzlicher Ablaufe.

187



Wo der Verdanderungswille aber seine Grenzen iiberschreitet (gegeniiber
dem, was noch nicht oder nie zu beeinflussen ist), wird er selbst zum Zwang
und schldgt schlieflich in Resignation oder in Destruktion um.

Sein Korrektiv ist die Bereitschaft, anzunehmen und zu ertragen, was
nicht menschlicher Steuerung unterliegt. Die Fiigung ins Unvermeidliche
kann Weisheit sein und dem Leben Wiirde verleihen, wie besonders das Bei-
spiel Freuds zeigt. Diese Gelassenheit angesichts des Scheiterns hat mit dem
'dionysischen Pessimismus' Nietzsches die Heiterkeit des liberschieenden
'Dennoch' gemeinsam. Sie besitzt die Freiheit eines Humors, der auch ange-
sichts des Bosen die Kraft behilt, das vorhandene Gute zu sehen, zu fordern
und zu genieBen. Die Bereitschaft zum Ertragen bejaht das Faktische um sei-
ner selbst willen; sie verzichtet - psychoanalytisch formuliert - auf das infan-
tile Verlangen nach schrankenloser Befriedigung und nimmt doch zugleich
(wie vor allem Jung es vorfiihrt) die dem Wunsch nach Erfiillung und Gliick
innewohnende Lebenskraft auf. Sie anerkennt die menschlichen Grenzen
und sucht die gegebenen Moglichkeiten auszuschopfen.

Freilich kann der Aufweis der Gliicksmdglichkeiten im Ungliick genau
so hohl werden wie der Wille nach Veranderung um jeden Preis; die Bereit-
schaft zum Ertragen kann sich mit einer repressiven Ideologie verbinden, die
behauptet: was ist, muss sein. Sie bedarf daher selbst wieder des kritischen
Gegenparts, des Protestes, der in der Haltung der 'Annahme' den moglichen
Anteil von Konformismus und Bequemlichkeit aufspiirt.

¢) Schuld und Schicksal

Aus dem zweiten Gegensatzpaar geht ein drittes hervor: die Bewertung
des Bosen als Schuld oder als Schicksal bzw. als personaler Akt oder als
grundlegender Zustand. (Anm. 630)

So wenig wie die vorhergehenden lassen sich diese beiden Aspekte von-
einander 16sen oder aufeinander reduzieren. Gerade die Entwiirfe Freuds
und Jungs zeigen, dass zur menschlichen Selbst- und Welterfahrung beide
Dimensionen der Erfahrung des Ubels gehdren. Der tiefenpsychologische
Beitrag zum Problem des Bosen verweist auf religionsphilosophische bzw.
kosmologische und theologische Uberlegungen einerseits, auf ethische an-
derseits: das Elend der Welt und des Menschseins ist vorgegeben und muss
doch vom Menschen verantwortet, will von ihm bewailtigt werden.

Freud und Jung verdeutlichen je auf ihre Weise diesen komplexen Sach-
verhalt an der Symbolik der 'Menschwerdung': Als Inhalt des Erlebens ent-
steht das Malum erst mit dem Menschen. Die Wurzel von Kultur, Leiden und

188



Anmerkungen

1. Zu diesem hermeneutischen Ansatz vgl. H. G. Gadamer, Wahrheit und
Methode, Tiibingen 1960, 261. 352 ft.

2. Der Begriff der ERFAHRUNG, der in dieser Arbeit verwendet wird,
grenzt sich ab gegen Abstraktion und distanziert-objektivierende Beobach-
tung. Erfahrung meint hier nicht Kunstfertigkeit, Erfahren-sein-in... (wie bei
Aristoteles und In der Scholastik); meint auch nicht eine Methode der Ge-
winnung von Erkenntnissen ('Experiment’ wie bei Fr. Bacon, Galilei); auch
nicht die (empiristische) Wahrnehmung, die dem Urteil vorgegeben ist. Er-
fahrung wird hier im Anschluss an die Lebensphilosophie verstanden als die
unmittelbare Gewissheit einer Situation (bzw. eines Phdnomens) und ih-
rer Bedeutung, ihres Wertes. Sie ist (noch) nicht reflektiert, aber auch nicht
'rein gegeben', insofern die psycho-physische Struktur wie ein bio-soziologi-
scher Filter wirkt, der die Art der Erfahrung mitbestimmt. Erfahrung ist die
Anwesenheit der Realitit des Erfahrenen im Bewusstsein (vgl. z. B. Kants
"libersinnliche Erfahrung des Faktums der reinen Vernunft", die Evidenz des
Anspruches des Sittengesetzes), die reflektiert und integriert werden muss.
(Vgl. zu dieser Definition F. Kambartel, 'Erfahrung', HistWortPhil 2, 1972,
609-617).

Parallel zu diesem Begriff der Erfahrung steht jener des 'Erlebens': In der
Erfahrung er-lebt das Lebendige sich selbst, taucht der Sinnzusammenhang
der Realitdt im Bewusstsein auf. Nach Dilthey ist Erfahrung eine Kategorie
des Subjekts, in der das Leben sich selbst begegnet (vgl. Heideggers 'Exis-
tential"). Anders als im Begriff des Erlebens schwingt aber In jenem der Er-
fahrung das Moment des Plétzlichen, Uberraschenden mit; des Unerwar-
teten, das den Strom des Lebens unterbricht, das nach Aufmerksamkeit,
Beteiligung, verniinftiger Interpretation verlangt (vgl. dazu K. Cramer. 'Erle-
ben, Erlebnis'; HistWortPhil 2, 1972, 702-711; Bollnow, Dilthey, 19 ff).

3 In seiner 'Theodizee' (1710) setzt sich Leibniz mit dem Problem des
Bosen auseinander. Er versucht, eine Synthese zu finden, die sowohl die
Allmacht und Allgiite Gottes berilicksichtigt als auch an der Selbstverant-
wortlichkeit des Menschen festzuhalten erlaubt. Zur Unterscheidung der
verschiedenen Formen des Ubels (Malum) vgl. Theodizee I, 21.

4. Der Begriff der 'Weltanschauung' wurde in der Lebensphilosophie W.
Diltheys entwickelt: Im Bemiihen, die verschiedenen Gestalten von Philo-
sophie zu verstehen, stofit Dilthey auf das 'Lebensgefiihl', das dem Denken
vorausliegt. Jeder Lebensbezug eines Menschen begreift bereits ein Lebens-
verstindnis ein; jedes Individuum hat am Horizont des Lebens teil und stellt

189



diese Teilhabe in der 'Stimmung' dar. Stimmungen und Lebensgefiihle erlau-
ben es, die Wirklichkeit zu erfassen, in ihnen wird "das menschliche Leben
seiner selbst ... inne" (O. F. Bollnow, Das Wesen der Stimmungen, 19 f). Die
(vorerst nicht reflexive) Auslegung der Stimmung und des Lebensgefiihls
geschieht nach Dilthey in der Weltanschauung. Diese beantwortet auch die
'Lebensritsel’; sie liefert die Kriterien zur Beurteilung des Daseins, sie weist
Wege zum sittlichen Handeln. Thre Struktur "ist ein Zusammenhang, in wel-
chem auf der Grundlage eines Weltbildes die Fragen nach Bedeutung und
Sinn der Welt entschieden und hieraus Ideal, hochstes Gut, oberste Grund-
sdtze fiir die Lebensfiihrung abgeleitet werden" (W. Dilthey, Weltanschau-
ungslehre. Abhandlungen zur Philosophie der Philosophie. Ges.Schr. VIII,
Leipzig/Berlin 1931, 82). Zur Kritik des Begriffs der Weltanschauung bzw.
zum Entwurf einer Weltanschauungstypologie vgl. O. Marquardt, Weltan-
schauungstypologie, in: ders., Schwierigkeiten mit der Geschichtsphiloso-
phie, 107-121.

Bei aller Problematik des Begriffs der Weltanschauung erscheint es uns
sinnvoll, thn weiter zu verwenden, um den tragenden Rahmen von Wert- und
Sinnvorstellungen, der eine Theorie pragt, von deren inhaltlichen Elementen
abzusetzen. Zum parallelen Begriff 'Sinnwissen' vgl. P. L. Berger, Zur Dia-
lektik von Religion und Gesellschaft, bes. 53. 57. 128. In neuerer Zeit hat R.
Specht versucht, diesen Sachverhalt durch die Unterscheidung von 'S-Welt'
und 'Erklarungs-kontext' herauszuarbeiten (R. Specht, Innovation und Fol-
gelast. Beispiele aus der neueren Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1972, 11 ff. 21 ff). Gemal unserer eigenen herme-
neutischen Perspektive, die in der Wirkungsgeschichte der Tiefenpsycholo-
gie steht, bezeichnen wir dieses Sinnwissen gelegentlich als '"Mythos'. Zu un-
serem eigenen Begriff des 'Mythos' vgl. unten, CG. Jung B/I,2.

5. Im folgenden sollen nur einige auch fiir das Verstidndnis unserer Auto-
ren wesentliche Aspekte der Problemgeschichte skizziert werden. Ausfiihrli-
che Darstellungen finden sich in: F. Billicsich, Das Problem des Ubels in der
Philosophie des Abendlandes, 3 Bde; Ch. Werner, Le probléme du Mal; A.-
D. Sertillanges, Le probleme du Mal. Histoire, Solution.

6. So steht auch etwa fiir I. Kant die Urschuld (als Erfahrungsursprung
der anderen Formen des Ubels) Im Vordergrund; das moralisch Bose ist das
'Bose' schlechthin.

Vgl. zu diesem Ansatz bes. K. Jaspers, Das radikal Bose bei Kant, in: Re-
chenschaft und Ausblick, Miinchen 1961, 90-114; O. Platenius, Schellings
Fortfiithrung der Lehre Kants vom Bdsen, Diss. Erlangen 1928; J. Schwart-
lander, Der Mensch ist Person, 220 ff.

190



7. Eine geraffte Darlegung der christlichen Theorie (Augustinus - Tho-
mas von Aquin) findet sich bei L. Scheffczyk, Der Ursprung des Bésen Im
Lichte der kath. Glaubensaussagen, in: Realitdt und Wirksamkeit des Bosen,
StKAB 34 (1965) 91-119, Vgl. auch den Artikel 'Schuld' von J. Splett in:
HbphilGrundbgr III, 1974, 1277-1288.

8. Auf die vom Neuplatonismus beeinflussten Strémungen werden wir im
Zusammenhang der Interpretation C. G. Jungs hdufiger zurtickkommen. Als
Hintergrundliteratur zu Schelling ist hier besonders zu erwéihnen: E. Benz,
Schelling. Werden und Wirken seines Denkens, Ziirich 1955; W. Schulz, Die
Vollendung des deutschen Idealismus in der Spiatphilosophie Schellings,
Stuttgart 1955.

9. Von einer Wende von der Theodizee zur 'Anthropodizee' spricht H. J.
Sandkiihler im Anschluss an H. Blumenberg (vgl. ders., Art. 'Anthropodi-
zee', in: HistWortPhil 1, 1971, 360-362). - Dass die Betonung der mensch-
lichen Autonomie auch und gerade im Dienst der Theodizee stehen kann,
beweist 0. Marquard fiir den deutschen Idealismus (vgl. Idealismus und The-
odizee, In: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, 52-60).

10. Wir wollen mit der Begrenzung auf Freud und Jung den Rang ande-
rer psychoanalytischer Forscher der ersten Generation bzw. spiterer Griin-
der tiefenpsychologischer Schulen keineswegs schmélern. Zumindest Im eu-
ropdischen Bereich haben aber In der tiefenpsychologischen Forschung und
Lehre von den urspriinglichen Stromungen nur die Richtungen Freuds und
Jungs breitere Wirkung gehabt. (Die auf Alfred Adler zuriickgehende Neo-
analyse, die in der Bundesrepublik Deutschland heute sehr einflussreich ist,
wurde erst nach dem Zweiten Weltkrieg von Harald Schultz-Hencke gegriin-
det.)

Festzuhalten ist auch, dass wir nicht die methodischen Aspekte (therapeu-
tische Effizienz) beriicksichtigen wollen, sondern uns auf die Eigenstindig-
keit des grundlegenden Weltbildes beziehen, das uns bei Freud und Jung am
deutlichsten ausgeprégt zu sein scheint. (Vgl. dazu D. Wyss, Die tiefenpsy-
chologischen Schulen von den Anfangen bis zur Gegenwart.)

11. C. G. Jung, Briefe 1906-1945, 286, vom 19. 12.36 (an A.A. Roback).
22

12. Diese Bestimmung der 'Richtigkeit' eines Entwurfs kann in Bezug zu
gewissen Diskussionen in der gegenwartigen Wissenschaftstheorie gesetzt
werden:

In Korrektur des Carnapschen Falsifikationsprinzips, angeregt durch T. S.
Kuhns Theorie der 'revolutiondren' Entwicklung wissenschaftlicher Model-

191



le, formuliert I. Lakatos ein Wahrheitskriterium, das sich im Verlauf eines
Forschungsprogramms bewéhrt. An die Hypothese bzw. den Denkentwurf
wird die Frage gestellt: Ist dieses Modell geeignet, Probleme zu 16sen, oder
verlangt es dauernd zusitzliche Theorien? Die grundsétzlichen (‘metaphysi-
schen') Ansitze einer Theorie sind nicht endgiiltig entscheidbar; sie miissen
korrigiert und verdndert werden, wenn ihre Tragfdhigkeit versagt. (vgl. dazu
H. Peukert, Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie -Fundamentale Theo-
logie, 121-144).

13. Ohne es zu wissen und zu wollen, ndhert sich Jung hier einem zentra-
len Gedankengang von Hegel an: "Aber nicht das Leben, das sich vor dem
Tode scheut und von der Verwiistung rein bewahrt, sondern das ihn ertragt
und in thm sich erhilt, ist das Leben des Geistes. Er gewinnt seine Wahrheit
nur, wenn er In der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet. Diese Macht
ist er nicht als das Positive, welches von dem Negativen wegsieht, wie wenn
wir von etwas sagen, dies ist nichts oder falsch, und nun, damit fertig, da-
von weg zu irgendetwas anderem iibergehen; sondern er ist diese Macht
nur, indem er dem Negativen ins Angesicht schaut, bei thm verweilt. Die-
ses Verweilen ist die Zauberkraft, die es in das Sein umkehrt" (G. W. F. He-
gel, Vorrede zur Phanomenologie des Geistes (Ausgabe suhrkamp Theorie),
Frankfurt 1970, 36).

14. Aus einem Gesprach mit Ludwig Binswanger, zit. in: L. Binswanger,
Erinnerungen an Sigmund Freud, 98. (Zu Freuds polemischem Ansatz vgl.
ausfiihrlicher unter B/I, 2).

15. W. Schulz, Philosophie in einer verdnderten Welt, 368 (vgl. zu diesen
Hinweisen allgemein: Schulz, 'Vergeistigung und Verleiblichung', a. a. O.
336-467).

16. Diese Formulierung und These findet sich im Titel einer unveroff. Ha-
bil.-Schrift von O. Marquard (Miinster/Westf. 1963); vgl. J.W. Hiillen, Die
philosophischen Relationen der Komplexen Psychologie C. G. Jungs, Diss.
Miinster 1966, 10 (in der Folge zitiert: Hiillen, Relationen).

17. Verstehende Psychologie u. Psychoanalyse: Psyche 18 (1964/65) 15-
32, 29.

18. Freud an L. Andreas-Salomé, 30. 7. 15 (SF-LAS, Briefwechsel,
323).

19. Aus einem Brief Freuds an Oskar Pfister vom 16.2.29 (SF-OPF, Brie-
fe, 139 0.

192



20. FGW VII, 137 Freud spricht von der Siinde. Vgl. auch FGW IX, 91:
Das 'Tabu' bezieht sich auf sexuelle und sozial unerlaubte Wiinsche. (Im Un-
terschied zu C. G. Jungs Gesammelten Werken werden die Freuds mit FGW
bezeichnet.)

21. Freud an Pfister am 25.11.28 (SF-OPF, Briefe, 136).
22. Diese Dreiteilung z.B. FGW XIII, 412.

23. FGW XVII, 29.

24. FGW XII1, 228.

25. FGW XI, 148. Vgl. FGW X1V, 64.

Vgl. dazu FGW 1V, 25: "In einer Gesellschaft fillt das Wort "Tout com-
prendre c'est tout pardonner'. Ich bemerke dazu, dass der erste Teil des Sat-
zes geniigt; das 'Pardonnieren’ sei eine Uberhebung, man iiberlasse das Gott
und den Geistlichen..."

26. FGW 1V, 228, im Original teilweise gesperrt. Erlauterungen und Dis-
kussionen zum Begriff der Projektion in Psychologie und Psychoanalyse in:
J. Laplanche, J.-B. Pontalis, Vokabular der Psychoanalyse, 2/339-408. Der
Kerninhalt des Begriffs: "Es handelt sich Immer darum, etwas nach auf3en zu
werfen, was in sich selbst zu erkennen oder zu sein, man sich weigert" (a. a.
0. 406; im folgenden zitiert als: Laplanche-Pontalis, Vokabular).

27. FGW X, 350: "Was keines Menschen Seele begehrt, braucht man nicht
zu verbieten..."

28. FGW XI1, 9.

29. FGW X, 332.

30. FGW VII, 154.

31. FGW VII, 166; 'Uberguter' von Freud hervorgehoben.

32. H. Marcuse, Triebstruktur und Gesellschaft, 27: "Das Schicksal der
menschlichen Freiheit und des menschlichen Gliicks wird im Kampf der
Triebe ausgefochten und entschieden..., an dem Soma und Seele, Natur und
Kultur teilnehmen." Vgl. den Abriss der Triebtheorie, a. a. O. 27 ff (dort auch
angegebene Literatur).

33. FGW XII, 326. P. C. Kuiper verweist auf den bei Freud und Dilth-
ey analogen Triebbegriff als Verbindung von Bios und Psyche (in: Diltheys

Psychologie und ihre Beziehung zur Psychoanalyse; Psyche 19 [1965] 241-
249).

193



34. Vgl. dazu v.a. FGW XIII, 229-233; FGW XYV, 101 ff; D. Wyss, Die
tiefenpsychologischen Schulen von den Anfiangen bis zur Gegenwart, 165 ff
(Im folgenden zitiert als: Wyss, Schulen).

35. Die Ausdrucksweise 'Ich-Triebe' ist spdter als die vom 'Ich'. Freud
scheint die logischen Schwierigkeiten nicht erkannt zu haben, die sich aus
der Gleichsetzung von Trieb und Instanz ergeben. So die Kritik von Wyss, a.
a. 0. 62 f; 368 f.

36. Vgl. FGW 1, 334; FGW V, 118: "Wir haben uns den Begriff der Libido
festgelegt als einer quantitativ verdnderlichen Kraft, welche Vorginge und
Umsetzungen auf dem Gebiete der Sexualerregungen messen konnte. Diese
Libido sondern wir von der Energie, die den seelischen Prozessen allgemein
unterzulegen Ist, mit Beziehung auf ihren besonderen Ursprung, und verlei-
hen ihr so auch einen qualitativen Charakter. In der Sonderung von libidi-
noser und anderer psychischer Energie (sic!) driicken wir die Voraussetzung
aus, dass sich die Sexualvorgénge durch einen besonderen Chemismus (sic!)
von den Erndhrungsvorgéngen unterscheiden." Eine Deutung dieses Wider-
spruchs versucht J. Laplanche, Leben und Tod in der Psychoanalyse, Kap. 4.
Siehe auch Stichwort 'Libido' in Laplanche-Pontalis, Vokabular 1/284-286.

37. Vgl. FGW X1V, 63.
38. FGW XV, 102.

39. FGW X, 139. Freuds Narzissmustheorie hat Fragen aufgeworfen, die
zu fruchtbaren Forschungsansétzen bei seinen Schiilern fiihrten. (Problema-
tisch erschien besonders das Verhéltnis des .Libidoreservoirs' zum Ich bzw.
von Narzissmus und primérer Objektliebe.) Zur heutigen Narzissmusdebat-
te vgl. besonders die Arbeiten von H. Kohut, Narzissmus, Empathie und die
Fragmentierung des Selbst: WzM 29 (1977) 49-68; ders.. Formen und Um-
formungen des Narzissmus: Psyche 20 (1966), 561-587; ders., Die psycho-
analytische Behandlung narzisstischer Personlichkeitsstorungen: Psyche
23 (1969) 321-348; ders., Narzissmus, Frankfurt 1975. Allgemeines: La-
planche-Pontalis, Vokabular 1/317-320. Das heutige Verstindnis des 'Nar-
zissmus' wirft erhellendes Licht auf einige 'spinozistische' Charakterziige bei
Freud selbst.

40. FGW XIII, 231.
41. FGW XIII, 232.

42. FGW XI, 428 ff; vgl. in Anm. 23: "libidinése und andere psychische
Energie".

194



43. Manche Autoren entdecken hier eine Zwischenstufe in der Entwick-
lung der Libidotheorie: "Der dritte, in der Literatur meist iibersehene Schritt
war, die aggressiven Tendenzen als wesensmédflige Bestandteile den Ichtrie-
ben zuzuschreiben. Die Darstellung dieser Annahmen findet sich In den letz-
ten Abschnitten der Abhandlung tiber "Triebe und Triebschicksale' und griin-
det sich auf die Diskussion der Beziehung von Liebe und Hass, die dazu
fiihrte, den Hass als eine nicht-libidindse Ichreaktion anzusehen" (E. Bib-
ring, Zur Entwicklung und Problematik der Triebtheorie: Imago 22 (1936)
147 ft, zit. be1 Wyss, Schulen, 166).

44. Freud selbst verwendet keinen eigenen Terminus fiir die 'Energie des
Destruktionstriebes' (FGW XVII, 72). Der Vorschlag von Edoardo Weiss,
von 'Destrudo' zu sprechen, hat sich weitgehend durchgesetzt, im Gegensatz
zu Federns 'Mortido' (Ed. Weiss, Todestrieb und Masochismus: Imago XXI/
1935, 393-411).

Wir verwenden im folgenden 'Destrudo’ fiir den Aggressionsaspekt des
Todestriebs, 'Thanatos" fiir seinen kosmisch-mythischen Charakter (vgl. E.
Jones, Leben und Werk Sigmund Freuds, Bd. III, 324).

P. Roazen, Sigmund Freud und sein Kreis, 225, weist darauf hin, dass
Freud selbst nicht oder nur ungern von "Thanatos' sprach, weil der Terminus
von Stekel aufgebracht worden war, der sich schlieSlich von Freud abwand-
te.

45 Vgl. E. Bibring, zit. bei Wyss, Schulen, 167.

46 L. Binswanger, Freuds Auffassung des Menschen, In: Ausgew. Vortra-
ge und Aufsitze, Bd. 2, 170.

47 FGW XVIII, 427. Freud selbst sieht hier die Notwendigkeit, die Leh-
re vom Es durch die vom Ich zu ergiinzen. Die Ausfaltung des bereits vor-
liegenden Ansatzes Freuds geschieht in der amerikan. psa Ich-Psychologie
(Hartmann/Kris/Lowenstein).

48 A. Freud, Das Ich und seine Abwehrmechanismen, 7 f.

49 Die Unterscheidung des Ansatzes der '"Theorie' der Psychoanalyse von
jenem ihrer 'Therapie', der wir uns hier anschlieBen, hat sich in der Freud-
Forschung weitgehend durchgesetzt (vgl. die Arbeiten von Bally, Binswan-
ger, Scharfenberg, Wiesenhiitter, u. a.). Sie wurzelt In der Differenz von
Freud als Schriftsteller (und Haupt der friihen psa Bewegung) einerseits und
Freud als (forschendem) Therapeut bzw. als Mensch anderseits; vgl. dazu die
ausfiihrliche und einfiihlsame Untersuchung von P. Roazen, Sigmund Freud
und sein Kreis (bes. 40 ff).

195



50 SF, Entwurf einer Psychologie (in: Aus den Anfiangen der Psychoana-
lyse), 320. Freud spricht hier zwar vom Bewusstsein ("die subjektive Seite
eines Teils der physischen Vorgénge im Neuronensystem, namlich der Wahr-
nehmungsvorgidnge"), wihrend er den Begriff des 'Ich' erst spéter einfiihrt
("Das Ich ist also zu definieren als die Gesamtheit der jeweiligen (Psi) Be-
setzungen, in denen sich ein bleibender von einem wechselnden Bestandteil
sondert", a. a. O. 330), doch scheint es mir im Rahmen dieser Untersuchung
legitim, etwas schematisch zu parallelisieren. Dass Psyche, Ich und Bewusst-
sein schon hier nicht ineins gesetzt werden, geht ohne weiteres hervor.

51 Vgl. das Ziel des 'Entwurfs' ("Es ist die Absicht dieses Entwurfs, eine
naturwissenschaftliche Psychologie zu liefern, d. h. psychische Vorginge
darzustellen als quantitativ bestimmte Zusammenhédnge aufzeigbarer mate-
rieller Teile und sie damit anschaulich und widerspruchsfrei zu machen..."
a. a. 0. 305) mit der spateren Selbstkorrektur: "Es ist ein unerschiitterliches
Resultat der Forschung, dass die seelische Tatigkeit an die Funktion des Ge-
hirns gebunden ist, wie an kein anderes Organ... Aber alle Versuche, von da
aus eine Lokalisation der seelischen Vorgénge zu erraten, alle Bemiithungen,
die Vorstellung in Nervenzellen aufgespeichert zu denken und die Erregung
auf Nervenfasern wandern zu lassen, sind griindlich gescheitert..." (FGW X,
273). Vgl. auch die Einflihrung der Herausgeber zum 'Entwurf' (a.a.0. 299

ff).
52 FGW XIII, 252

53 FGW XVII, 84, Vgl. Laplanche, Leben und Tod in der Psychoanalyse,
93, (im folgenden zitiert als: Laplanche, Leben und Tod).

54 Diese Aufzahlung nach FGW VIII, 232 ff.
55. FGW XV, 82.

56. FGW XIII, 254. A. M. Becker (Zur Gliederung des Uberich, in: Ent-
faltung der Psychoanalyse.

Das Wirken Sigmund Freuds in der Gegenwart) unterscheidet im Uber-
ich:

1) Idealformation (Wertideen)

2) Selbstbeobachtung (Meldesystem)

3) Ich-Beherrschung (Verhaltensregelung)

4) Gewissen (Integration und Koordination, Stellungnahme).

57. Vgl. FGW 1, 12: Erst in der Hypnose zeigt sich der volle Umfang des

Bewusstseins, das Im '"Wachen' vollig eingeengt ist.

196



58. FGW II/IIL, 617.
59. FGW XIII, 244 .

60. Also bleibt es "richtig, dass alles Verdriangte ubw ist, aber nicht alles
ubw ist auch verdriangt". Das Verdringte ist gewissermallen ein doppelt un-

bewusstes: Es muss- wie auch immer- einmal bewusst gewesen sein (FGW
X111, 244).

61. Freud selbst gibt an, den Begriff ,Es' von G. Groddeck (Das Buch vom
Es) tibernommen zu haben: "Groddeck ist wohl dem Beispiel Nietzsches ge-
folgt, bei dem dieser grammatikalische Ausdruck fiir das Unpersonliche und

sozusagen Naturnotwendige in unserem Wesen durchaus gebrduchlich ist"
(FGW XIII, 251, Anm. 2).

62. FGW XIII, 251: "Das Ich ist vom Es nicht scharf getrennt, es fliel3t
nach unten hin mit Thm zusammen." Auch das Uberich, der Funktion nach
zwar der Gegenspieler des Es, gehort eher zu diesem als zum Ich; Es hat sich
aus dem Es entwickelt und ragt in es hinein. Seine Zuordnung zum Ich zeigt,
dass Freud der Stufe der Kultur hier Eigenbedeutung zumisst, auch wenn sie
sich aus der 'Natur' entwickelt hat.

63. FGW XIII, 245; vgl. FGW XV, 76. Ansétze einer verdnderten Bewer-
tung des Ich beim spéten Freud konnen hier nur angedeutet werden: Aus
den spezifischen Verhaltensweisen der Individuen folgerte Freud vorsichtig,
"...dass das einzelne Ich von vornherein mit individuellen Dispositionen und

Tendenzen ausgestattet ist, deren Art und Bedingtheit wir freilich nicht an-
geben konnen" (FGW XVI, 86).

In die gleiche Richtung (stirkere Autonomie des Ich bzw. seiner kogni-
tiven Funktionen) weist seine Uberlegung einer mdglichen Vererbung von
Ich-Erfahrungen In Es-Strukturen (vgl. FGW XIII, 267). Und ist nicht die
Existenz des Uberich selbst ein Hinweis auf die Einflussmdglichkeiten des
bewussten Erlebens?

65. Vgl. FGW XI 147 f: "Bet dem Bdsen im Menschen verweilen wir
nur darum mit starkerem Nachdruck, weil die anderen es verleugnen, wo-
durch das menschliche Seelenleben zwar nicht besser, aber unverstiandlicher
wird." Entsprechend vgl. Lou Andreas-Salome, In der Schule bei Freud, S.
43. Zum Konfliktcharakter der Psyche vgl. J. Scharfenberg, Sigmund Freud,
80: "Statt 1solierter Organe riickt allmahlich der Mensch als ganzer wieder in
den Mittelpunkt, und zwar samt seinen Manifestationen."

197



Vgl. auch L. Binswanger, Erinnerungen an Sigmund Freud, 86 f; H. Nage-
ra, Psychoanalytische Grundbegriffe, 413-426 (im folgenden zitiert als: Na-
gera, Grundbegriffe).

Die Betrachtung des Menschen als Konfliktwesen hat sich in der Psycho-
logie weitgehend durchgesetzt, vgl. H. R. Liicken, Der Mensch, das konflikt-
trachtige Wesen.

66. Nicht die Tatsache des Ich-Aufbaus ist Sache der Erziehung (vgl.
FGW V, 78), sondern ihre Art und Geschwindigkeit.

67. FGW V, 83 (im Original teilweise gesperrt). Vgl. Laplanche, Leben
und Tod, 18 u. 39.

68. Weitere Differenzierungen sind von Karl Abraham ausgegangen
(ders., Selected Papers on

Psychoanalysis, zit. bei Wyss, Schulen, 99). Freud weist darauf hin und zi-
tiert auch (FGW V, 99, Anm. 1) den Titel von 'Versuch einer Entwicklungs-
geschichte der Libido'. Deshalb erscheint es mir legitim, die Ergebnisse von
K. A. miteinzubeziehen.

69. FGW X, 232 (im Original teilweise hervorgehoben).

70. FGW V, 82. Nicht das Trinken des Sauglings ist dabei 'sexuell’, son-
dern sein Lutschen an der Brust. Vgl. auch FGW XIII, 221; Laplanche, Le-
ben und Tod, 28, 33 f.

71. FGW X1V, 424; Vgl. FGW V, 98 f.
72. FGW X, 229.
73. FGW 'V, 99.

74. FGW XV, 105. Zusammenfassungen von Freud selbst in FGW V, 86
ff, 99; FGW XI, 335; FGW XYV, 105 ff u.6.. Vgl. Stichwort 'Sadismus', La-
planche-Pontalis, Vokabular 1, 447 f; Stichwort 'analsadistische Stufe', a.a.O.
1/62 ff.

75. FGW 'V, 99.

76. FGW 'V, 88, Anm. 1; Freud bezieht sich auf eine Untersuchung von L.
Andreas-Salome. "Das kleine Wesen muss bei diesem Anlasse zuerst die sei-
nen Triebregungen feindliche Umwelt ahnen, sein eigenes Wesen von die-
sem Fremden sondern lernen und dann die erste 'Verdringung' an seinen
Lustmoglichkeiten vollziehen."

77. Vgl. die Ausfithrungen Von E. H. Erikson in 'Identitit und Lebenszy-
klus' (Diagramm S. 60, 78 f): Er fasst schirfer als Freud die Notwendigkeit

198



der Phasen fiir die positiven Moglichkeiten der erwachsenen Personlichkeit
ins Auge. Auf der oralen Phase muss sich das 'Urvertrauen' entwickeln, die
'Autonomie' kommt der analen Phase zu, 'Initiative' schlieBlich der phalli-
schen; vgl. auch Riemann, Grundformen der Angst.

78. FGW XIII, 294 f.

79. Brief an Fliess vom 15. 10.97: "Wenn das so ist, so versteht man die
packende Macht des Konigs Odipus trotz aller Einwendungen, die der Ver-
stand gegen die Fatumsvoraussetzung erhebt ... die griechische Sage greift
einen Zwang auf, den jeder anerkennt, weil er dessen Existenz in sich ver-
spiirt hat..." (zit. in: Aus den Anfangen der Psychoanalyse, 193). Was bedeu-
tet es, dass ein Kernelement der PsA auf einem Evidenzerlebnis Freuds be-
ruht? Wir werden darauf unten (im Ertrag) zuriickkommen.

80. Vgl. FGW XYV, 69 ff. Im folgenden wird nur die Entwicklung des Jun-
gen skizziert, wie die PsA sie sieht. Diejenige des Méddchens ist schwieriger
und umstritten. .

81. FGW XIII, 116. Zur 'Allmacht der Gedanken' vgl. das entsprechende
Kapitel in "Totem und Tabu', FGW IX, 106 ff.

82. FGW XIII, 398.

83. Vgl. FGW XIII, 339. Notwendige Ergdnzungen zu diesem Thema wé-
ren die Ausfithrungen iiber den 'vollstindigen Odipuskomplex' (FGW XIII,
261ff), die Mutteridentifizierung und Homosexualitat (FGW XIII, 119 f),
den entsprechenden Vorgang beim Midchen (vgl. FGW XV, 118 ff).

84. Vgl. dazu FGW XI, 337 f; FGW V, 75.

85. Vgl. FGW VII, 19 ff (Zur sexuellen Autklarung der Kinder); Bezeich-
nung 'polymorph-pervers', FGW V, 91 f.

86. FGW VIII, 413.

87. FGW X1, 352. Vgl. a. a. 0. 365; FGW VIII, 234 f.

88. FGW VIII, 443. Vgl. Nagern, Grundbegriffe, 427-434.

89. FGW X1, 353. Zum Beispiel geschieht bei der Hysterie eine Verdrin-
gung der vollendeten Genitalentwicklung mit gleichzeitiger Riickkehr zu
den urspriinglichen Triebobjekten; bei der Zwangsneurose regredieren so-
wohl Libidoentwicklung als auch -ziele (a. a. O. 355). Bei der dritten Form,
der Ichregression (a. a. O. 370) wird das Real-Ich gegen das Lust-Ich riickge-
tauscht. Dies diirfte hauptsachlich fiir Psychosen gelten; vgl. Nagera, Grund-
begriffe, 436-441.

90. FGW VIII, 443.
199



91. Vgl. FGW XI, 360, Diagramm 376. Vgl. auch Freuds Brief vom 1. 10.
11 (SF, Briefe, 299 f).

92. FGW XI, 365. Von der dritten Moglichkeit, der reifen Bewéltigung
durch Verurteilung, sehen wir in diesem Zusammenhang ab; sie setzt voraus,
dass die 'bosen' Inhalte zumindest teilweise zugelassen werden. Dazu unten,
Sc.

93. FGW X, 363 (im Original teilweise gesperrt). Dass die innere Versa-
gung aus 'realen duBleren Hindernissen' hervorgegangen sei, verweist auf die
phylogenetische Herkunft der Norminstanz. Freud trennt das Uberich als Er-
ziehungsinternalisation nicht von den vererbten kollektiven Spuren.

94. FGW 'V, 65

95 FGW VIII, 451.

96 Alle Zitate FGW X1V, 146.
97. FGW XVI, 20.

98. FGW XIII, 283; Uberich als 'Reinkultur des Todestriebs' vgl. FGW
XV, 22; zum .normalen Gewissen' vgl. FGW XIV, 482 f.

Zur ganzen Frage: E. Spengler, Das Gewissen bei Freud und Jung.

99. Thre Voraussetzung ist hierbei - wie bei jedem psa Vorgehen - die "An-
nahme eines durchgehenden psychischen Determinismus" (FGW 1V, 267,
282), ihr Grundprinzip: "Die wahrgenommenen Phanomene miissen In un-
serer Auffassung gegen die nur angenommenen Strebungen zuriicktreten"
(FGW X1, 62).

100. FGW X1, 142. Vgl. FGW 11/ 111, 139 ft.
101. FGW XI, 143.

102. FGW II/ 11, 554. Das kurzfristige Zusammentreffen dieser drei Re-
gressionsformen bringt den Traum in die Néahe der Psychose: FGW XVII,
97.

103. FGW 11/ 111, 289.

104. Freud notiert: "Man darf ganz allgemein erstaunt sein, dass der Wahr-
heitsdrang der Menschen so viel starker ist, als man ihn fiir gewohnlich ein-
schitzt. Vielleicht ist es iibrigens eine Folge meiner Beschiftigung mit der
Psychoanalyse, dass ich kaum mehr liigen kann. So oft ich eine Entstellung

versuche, unterliege ich einer Irrung oder anderen Fehlleistungen, durch die
sich meine Unaufrichtigkeit verrat" (FGW 1V, 247).

200



105. "Indem wir den Feind klein, niedrig, verdchtlich, komisch machen,
schaffen wir uns auf einem Umwege den Genuss seiner Uberwindung ..."
(FGW VI, 112). - Zum tendenziésen Witz rechnet Freud neben dem obszo-
nen und feindseligen auch den zynischen und den skeptischen. Gemeinsam
ist ihnen die Wendung gegen Autoritidt und Moral; sie stehen nicht nur im
Dienst individueller Lustmdoglichkeiten, sondern tendieren auch nach Befrei-
ung gesellschaftlicher Minderheiten (vgl. etwa die 'Judenwitze', die Freud
anfiihrt).

106. FGW 11 / 111, 613 (im Original z.T. gesperrt). Vgl. auch FGW XV,
106.

107. FGW 11/ 111, 609.

108. FGW VIII, 413. Dies gilt auch fiir den Odipuskomplex, vgl. FGW
X1, 349.

109. Freud an Abraham 3.6. 12: "...trage ich Bedenken, den Konig so
scharf als Neurotiker hinzustellen, was mit seiner au3erordentlichen Energie
und Leistung scharf kontrastiert, da wir mit dem Begriff, der wissenschaft-

lich ungenau geworden ist, gerade die Vorstellung des Gehemmten verbin-
den" (SF - KA, Briefe, 121).

110. FGW X, 331. Vgl. Ricoeur, Interpretation, 116.

111. FGW X, 333. Unter 'Kultur' ist dabei "die ganze Summe der Leistun-
gen und Einrichtungen" zu verstehen, "in denen sich unser Leben von dem
unserer tierischen Ahnen entfernt" (FGW XIV, 448). Vgl. FGW XIV, 326:
kein begrifflicher Unterschied zwischen 'Kultur' und 'Zivilisation'.

112. FGW XYV, 118. Wie sich im Einzelnen das Ich entwickelt "von der
Triebwahrnehmung zur Triebbeherrschung", welche "nur dadurch erreicht
(wird), dass die Triebreprasentanz in einen ... Zusammenhang aufgenommen
wird" (FWG XYV, 83), so kann Kulturfortschritt nur durch Bandigung bzw.
Einordnung des Triebanspruchs geschehen. Vgl. FGW XVI, 3 (Gewinnung
des Feuers) und vor allem 'Der Mann Moses und die monotheistische Reli-
gion', wo Freud exemplarisch die "Ubertragung von der Individual- in die
Massenpsychologie" vorfithrt (FGW XVI, 198).

113. FGW X1V, 483.

114. FGW XIV, 467. Auch die Familiengemeinschaft tendiert dazu, sich
abzuschlieBen (a. a. O. 462).

115. FGW XIV, 455.

201



116. Zum Begriff der ,Natur' bei Freud vgl. die Ausfiihrungen unten,
Freud/B. 1, 2 b.

117. FGW VII, 152.

118. FGW XYV, 118. Hier ist bereits die Theorieentwicklung Eros vs. Tha-
natos vorausgesetzt.

119. FGW XIV, 471 (Im Original kursiv).
120. FGW X, 350.
121. FGW X, 329.
122. FGW XV, 73.

123. Mit der Verwendung des Urhordenmythos versucht Freud, ein reales
Ereignis als Begriindung der allgemein-menschlichen Struktur einzusetzen.
In dhnlicher Weise hatte Freud anfangs die Entstehung der Neurose auf eine
reale Verfiihrungsszene zuriickgefiihrt (vgl. FGW 1, 337 ff; die Fassung von
1886 wird im Zusatz von 1924 korrigiert). Vgl. dazu bes. Ricoeur, Interpre-
tation, 196 ft (Die genetischen Wege der Interpretation).

124. Ricoeur, Interpretation, 209.

125. Scharfenberg, Sigmund Freud, 145.

126. FGW X1V, 448 fund 444.

127. FGW X1V, 458 ff; Zitat 460.

128. Vgl. FGW X1V, 336 f.

129. SF, Aus den Anféngen der Psychoanalyse, 306.
130. FGW VIII, 235 f.

131. FGW XIII, 44 f. Auf den Eros, der "im Verein mit" der Verdrangung
wirkt, ist noch zuriickzukommen (a.a.0. 45).

132. "Unsere Auffassung war von Anfang eine dualistische ...", betont
Freud (polemisch) gegen Jungs "monistische" (FGW XIII, 57).- Zur Begrift-
lichkeit dieses Kapitels vgl. oben Anm. 41; zuséitzlich die Stichworter in La-
planche-Pontalis, Vokabular: "Thanatos' und 'Todestriebe' (2/494-505), 'Eros'
(1/143 ff), 'Lebenstriebe' (1/280 ff) sowie "Nirwanaprinzip' (1/33 f). Vgl. fer-
ner Ricoeur, Interpretation, 289 ff.

133. SF, Aus den Anfiangen, 305: "Es ist dies das Prinzip der Neuronen-
Tréagheit; es besagt, dass Neuronen sich der Quantitit zu entledigen trachten."
Das Konstanzprinzip wird auf der 'spekulativen' Ebene zum 'Nirwanaprin-

202



zip' (nach einem Ausdruck von Barbara Low) FGW XIII, 60. - Wyss (Schu-
len, 44) weist darauf hin, dass hier Herbarts Einfluss zur Geltung kommt.

134. FGW XIII, 38 und 40 (im Original gesperrt).
135. FGW XVII, 71.

136. FGW X, 23 f: Das Nein gegen das (unlustspendende) Dasein wird
spater zum Hass gegen den menschlichen Partner.

137. FGW XVII, 72: "... wenn sich diese in einer Weise gedndert hat, fiir
die die von der Art erworbenen Anpassungen nicht zureichen."

138. Vgl. auch Ricoeur, Interpretation, 300. FGW XIII, 372 f: Wie das Re-
alitdtsprinzip die Geltung des Lustprinzips sichert, so ist das Lustprinzip eine
'Modifikation' des Nirwanaprinzips; vgl. Laplanche, Leben und Tod, 172.

139. Laplanche, Leben und Tod, 14.
140. FGW X1V, 482.

141. FGW X1V, 465.

142. FGW XVI, 20.

143. FGW XVII, 71.

144. FGW X111, 43: "Gibt es wirklich, abgesehen von den Sexualtrieben,
keine anderen Triebe als solche, die einen fritheren Zustand wiederherstellen
wollen ...?" (Antwort féllt negativ aus).

145. FGW XIII, 63 (Freud bezieht sich auf Platons Symposion und den
Mythos der urspriinglichen Bigeschlechtlichkeit). Vorsichtiger formuliert
Freud in FGW XVII, 71: "Fiir den Eros (oder Liebestrieb) konnen wir eine
solche Anwendung (sc. Riickkehr zu einem fritheren Zustand) nicht durch-
fiihren,"

146. FGW X111, 39 und 40. Auf den letzten Gedanken werden wir im Zu-
sammenhang mit Freuds 'Mythos' zuriickkommen.

147. Laplanche, Leben und Tod, 14.

148. So wei} Freud um die "biologische und psychologische Notwendig-
keit des Leidens fiir die Okonomie des Menschenlebens" (FGW X, 325) -
und nicht nur fiir dieses!

149. Brief vom 30.7. 15 (SF, Briefe 1873-1939, 324).
150. FGW X1V, 432 (und folgende).

151. FGW X1V, 431; vgl. 347. - Auf die (notwendige) Einseitigkeit des
psa Ansatzes - gerade auch beim Problem der Religion - weist Freud selbst

203



hin. Freud strebt gerade keine umfassende Erkldrung an: "Meine Arbeit ist
ein gutes Beispiel von strenger [solierung des Anteils, den die psycho-analy-
tische Betrachtung zur Losung des religiosen Problems leisten kann" (FGW
X1V 345). Zum Problem freudscher Religionskritik vgl. allgemein J. Schar-
fenberg, Sigmund Freud.

152. FGW X1V, 340.

153. FGW X1V, 341.

154. Zum Ganzen vgl. FGW X1V, 353 (Def. 'Tllusion'); 358 f, 365 ft.
155. Vgl. Freuds Uberlegungen zu Liebesgebot, FGW X1V, 469.

156. Vgl. dazu bes. die Untersuchung von Becker, Zur Gliederung des
Uberich, in: Entfaltung der Psychoanalyse, 93-113, der die entsprechenden
Fehlentwicklungen darlegt: zu frithe Internalisierung repressiver Normen,
unvollstindige Internalisierung bzw. Internalisierung alternierender, wider-
streitender Wertmuster.

157. Scharfenberg, Sigmund Freud, 53; mit Hinweis auf FGW XV, 197,
vgl. FGW X1V, 379.

158. FGW XVII, 29; vgl. Lepenies-Nolte, Kritik der Anthropologie, 58.
159. FGW X1V, 360.

160. FGW VIII, 67.

161. FGW VIII, 236.

162. FGW XV, 170 f.

163. FGW X1V, 373; 379.

164. Das wissenschaftliche Interesse leitet sich unter anderem vom 'Be-
michtigungstrieb' ab (FWG VIII, 430), auBerdem verweist es auf die infan-
tile Sexual-Forschung (FGW V, 95).

165. L. Binswanger, Erinnerungen an Sigmund Freud, 19 f.

166. SF-OPf, Briefe, 13 (vom 9. 2.09). Freilich muss man diese briefli-
chen Aussagen Freuds im Licht seiner positiven Bindung an Pfister interpre-
tieren. Aber daraus folgt nur, dass Freuds Meinung kein dogmatischer Block
war, sondern dass er in der Praxis, gegeniiber dem konkreten Partner, sehr
wohl differenzierte.

167. FGW XIV, 380; vgl. 376.

204



168. SF - LAS, Briefe, 22 f(25.11. 14). ,,... Mein geheimer Beschluss war:
da wir die gegenwartige hochste Kultur nur mit einer enormen Heuchelei be-
haftet sehen, so taugen wir organisch nicht fiir diese Kultur..."(a. a. O.).

169. Brief an Pfister vom 7.2. 30 (SF-OP{, Briefe, 144).

170. FGW X1V, 371 ff, Zitat 377. Als Einwand gegen die marxistische Re-
volution hielt Freud aber eher daran fest, dass die konkreten Gesellschafts-
formen keinen allzu groBBen Einfluss auf die Strukturen haben: FGW XV, 193
ff.

171. FGW X1V, 37.

172. FGW XVI, 74.

173. FGW X1V, 55; vgl. FGW XVI, 71; FGW X1V, 107.

174. FGW XVI, 237; FGW X1V, 356 f.

175. Th. Mann, Freud und die Zukunft (Th. M., Ges. Werke XV, 587).

176. FGW 1I / 111, 625 (Moglichkeit der Verantwortung fiir die eigenen
Traume - nicht fiir deren Primitivitét, sondern fiir den Umgang damit).

177. So schreibt Freud an Pfister (6.4. 22): "Um ganz wahrhaft sein zu
konnen, darf man ja nicht so lebensfreudig sein wie Sie. Etwas Erbauung -
aedificatio - wollen Sie ja doch dabei herausschlagen. Zur grimmigen Got-
terzweiheit ... (Logos und Ananke) bekehrt man sich gewiss erst im Alter ..."
(SF - OPf, Briefe, 89).

178. Zumindest im Alter, durch seine vieljdhrige Krebskrankheit zer-
miirbt, hatte Freud selbst sehr mit Depressionen zu kdmpfen; vgl. Brief an
Arnold Zweig v. 13.2. 35 (SF - AZ, Briefwechsel, 112).

179. SF, Brief vom 9.12. 28 (Briefe, 398).
180. P. Roazen, Sigmund Freud und sein Kreis, 11 f.
181. Laplanche, Leben und Tod, 12.

182. Diese Formulierung verwendet Habermas in 'Erkenntnis und Interes-
se' (Uberschrift S. 300).

183. Vgl. Scharfenberg, Paul Tillich und der geistige Horizont des gegen-
wairtigen Verhéltnisses von Psychoanalyse und Religion: WzM 24 (1972)
121-125, 121 f. Vgl. auch: Riesman, Freud und die Psychoanalyse, 7.

184. J. B. Pontalis, Nach Freud, 12; vgl. a.a.O. 112 ff mit Bezug auf Unter-
suchungen von Merleau-Ponty. Von dieser Tatsache her versteht Pontalis die
Schwierigkeiten, die Ergebnisse der psychoanalytischen Forschung der Phi-
losophie zu vermitteln: "Insofern die vom Gespréachspartner, und sei es mit

205



den besten Absichten, gestellten Fragen stets unangemessen erscheinen (da
aus allen Gewissheiten gespeist und in Begriffen verankert, deren mangelnde
Fixierung man gerade erkannt hat), antwortet man, schreibt man ein Buch,
so gut man es vermag, und mit einer Zurlickhaltung, die irritiert".(a.a.0.15)
Gleichwohl ist er iiberzeugt, dass der Vermittlungsversuch unternommen
werden muss - ohne dass die PsA ihre Extremformulierungen und ihre Para-
doxien aufgeben darf; die psa Entdeckung ist zu wichtig, das Nichtverstehen
des Phinomens des Unbewussten zu leidvoll ... (a.a.0. 16 f).

185. Vgl. die Zusammenfassung von G. Wehr (in: C. G. Jung, 24): "Noch
im Jahre 1910 meinte ein Geheimer Medizinalrat ... feststellen zu miissen:
'Freuds Theorien gehen die Wissenschaft nichts an, sie sind vielmehr eine
Angelegenheit der Polizei ..."

186. Vgl. die Briefe an W. Fliess, z. B. v. 21.12. 99 (SF, Aus den Anfin-
gen, 263); bzw. spiter Freuds wiederholte Mahnungen an Jung, "dem Wider-
stand, dem Sie wie ich begegnen, keine besondere Bedeutung und nicht so
viel Wirkung auf Ihre Publikationen einzurdumen. Die groen Herren in der
Psychiatrie bedeuten doch sehr wenig; die Zukunft gehort uns und unseren
Anschauungen, und die Jugend nimmt - wahrscheinlich allerorten - lebhaft
fiir uns Partei" (Brief an C. G. Jung vom 1.1. 1907, SF - CGJ, Briefwechsel,
19).

Die Fahigkeit, sich gegen die herrschende Meinung zu stellen, brachte
Freud selbst mit seinem Judentum in Verbindung (FGW XVII, 52). Es mag
auch seine soziale Situation mitspielen, worauf Bally hinweist (Mensch und
Welt in der Auffassung S. Fs., in: Freud in der Gegenwart, 238); vgl. auch
P. Demetz, Kafka, Freud, Husserl. Probleme einer Generation: Z. f. Rel. u.
Geistesgesch. 7 (1955) 59-69.

187. Zu dieser These vgl. J. Scharfenberg, Sigmund Freud, 40 ff. Die man-
gelnde hermeneutische Einordnung sowohl der Kritiker als auch des Kriti-
sierten macht E. Wiesenhiitters als Textsammlung wichtiges Buch (Freud
und seine Kritiker) so unbefriedigend.

188. Brief an Abraham - gegen Jung - vom 2.4.14 (SF - KA, Briefe, 165).
Vgl. zu diesen Urteilen Freuds 1. Teil - A, bes. 5) a).

189. Metaphysik als 'Missbrauch des Denkens': Brief an W. Aichelis vom
30.1.27 (SF, Briefe, 389); vgl. aber den respektierenden (wenn auch ironi-
schen) Brief an Pfister vom 7. 2. 30 (SF - OPf, Briefe, 145).

190. Brief vom 25. 5.16 (SF - LAS, Briefe, 50).

206



191. Brief an Oskar Pfister vom 25. 7.22 (SF - OPf, Briefe, 91). Pfister, der
selbst (als Pfarrer) an dem 'Hoheren' interessiert war, konnte Freuds Polemik
annehmen. Er war davon liberzeugt, dass gerade die reduktive Analyse dem
Aufbau der Person dienen konne; vgl. Pfisters Brief vom 5.9.30 (SF - OPf,
Briefe, 149); zur 'Einseitigkeit' vgl. FGW X1V, 36.

192. Lepenies-Nolte, Kritik der Anthropologie, 32 f. Die systematischen
Beziehungen zwischen Freud und Schelling arbeitet Odo Marquard heraus:
Vgl. seinen Aufsatz 'Uber einige Beziehungen zwischen Asthetik und The-
rapeutik in der Philosophie des 19. Jahrhunderts', in: Schwierigkeiten mit
der Geschichtsphilosophie, 85-106. Marquard zeichnet die "Wende zur Na-
tur' nach, die sich nach der Einsicht in die Ohnmacht der Vernunft vollzieht.
Asthetik (Schelling) und Therapeutik (Freud) versuchen je auf ihre Weise,
die tiberwéltigende Natur - zugleich als befreiende und vernichtende erlebt
- zu 'zédhmen'. Damit wére die Psychoanalyse kein Gegensatz, sondern ein
'Zustand' der Transzendentalphilosophie. Diese Deutung ist ein Zugang zu
Freuds gegensétzlicher Haltung gegeniiber der Natur.

193. Vgl. FGW XVI, 34. Es handelte sich um den Aufsatz eines Schwei-
zer Theologen Tobler (Binswanger, Mein Weg zu Freud, 227, Anm. 28).
Dazu Scharfenberg, Sigmund Freud, 42 f: "In der Tat scheinen einige der
Grundgedanken dieses Aufsatzes fiir immer mit Freuds Denk-Kategorien
verschmolzen worden zu sein, so seine Vorliebe fiir 'analytisches Denken',
und seine Abneigung gegen die 'Synthese', seine lebenslange aufrichtige Lie-
be zur "Wissenschaft' und sein Hass gegen jeden 'Mystizismus', schlieBlich
sein warmes Eintreten dafiir, keine Seelenkraft im Leben und in der Wissen-

"rn

schaft zu 'verdringen'.
194. Brief an Jung vom 11.12.11 (SF - CGJ, Briefwechsel, 523).

195. Scharfenberg, Sigmund Freud, 41 ff, arbeitet die Beziehungen zwi-
schen naturwissenschaftlichem und philosophischem Interesse bei Freud
heraus. Vgl. E. Jones, SF, Leben und Werk III, 135; Schur, SF, Leben und
Sterben, 41; Wyss, Schulen 43 ff (Freuds Lehrer und deren Einfluss auf sein
Werk).

196. FGW VIII, 197. Dass Freud sich in Leonardo (zumindest was diesen
erwihnten Punkt betrifft) selbst wieder erkennt, zeigen seine Schlusssétze in
diesem Aufsatz: "Wir zeigen alle noch zu wenig Respekt vor der Natur... Je-
des von uns Menschenleben entspricht einem der ungezidhlten Experimente,

in denen diese ragioni (sc. Ursachen, nach einem Leonardo-Zitat) der Natur
sich in die Erfahrung driangen" (a.a.O. 210 f).

207



197. L. Binswanger, Mein Weg zu Freud, 220 f. Der Stufenbau des einen
Lebens ist ein Gedanke, der schon in der aristotelischen Philosophie behei-
matet ist. Vgl. Landmann, De homine, 84 ff.

198. FGW II/111, 541: "Fiir die Unvollkommenheiten dieser und aller 4hn-
lichen Bilder um Entschuldigung zu bitten, halte ich fiir tiberfliissig. Die-
se Gleichnisse sollen uns nur bei einem Versuch unterstiitzen, der es unter-
nimmt, uns die Komplikationen der psychischen Leistung verstindlich zu
machen ..."

Weil er diesen Zugang Freuds nicht versteht, lehnt F. Seifert (Tiefenpsy-
chologie, 23 f) es ab, Freud als 'Psychologen' zu bezeichnen: Fiir ihn sei
letztlich "das Seelische in ontologischer Hinsicht nur ein Grenzfall des Bio-
logischen ..."

Freud selbst wehrt sich gegen eine zu ausschlieBlich biologische Betrach-
tung im Brief an Jung vom 30.11.11 (SF - CGJ, Briefwechsel, 519).

199. Fassen wir die verschiedenen Aspekte der Natur bei Freud noch ein-
mal zusammen:

l. Im kantischen Sinn das Manipulierbare, Untersuchbare, dem untersu-
chenden Geist grundsétzlich Entgegenstehende (Subjekt-Objekt).

2. Kritischer Gegenbegriff zur Kultur; das Notwendige, Prinzipielle, Ge-
netische. Kultur und Geschichte gehen aus dieser Natur hervor, sind ohne sie
nicht begreifbar, weisen auf sie zurlick (Natur als hermeneutischer Begrift).

3. (Spite Theorie) Metaphysischer Naturbegrift (vgl. L. Binswanger): Na-
tur als der Raum, die Basis des Geschehens, aber auch Zusammenfassung
von dessen grundsitzlichen Kriaften. Logos und Ananke sind die Koordi-
naten, die der Mensch in ihr sieht. Sie ist "grofartig, grausam, unerbittlich"
(FGW X1V, 337).

200. Freud abfillig tiber die Philosophie in einem Brief an Eitington; zit.
in E. Jones, SF, Leben und Werk I, 170.

201. FGW XI1V, 32. Freuds ambivalentes Verhéiltnis zu seinem Beruf ist
oft beschrieben worden; vgl. zusammenfassend Scharfenberg, Sigmund
Freud, 46; O. Mannoni, Freud, 16 f.

202. FGW X, 205

203. Diesen Terminus préagte die berlihmt gewordene Patientin Breuers,
Anna O. (Bertha Pappenheim), deren Fall Anlass war zur Abfassung der
'Studien liber Hysterie' (jetzt in FGW 1); vgl. FGW VIII, 7.

208



204. In seiner Selbstdarstellung beschreibt Freud seine Suche nach einer
effektiven Methode (FGW XIV, 39 f).

Manchmal mochte es scheinen, als ob Freud so sehr von dem Gedanken
an eine zuverldssige Methode besetzt gewesen sei, dass die lebendige In-
dividualitit seiner Patienten fiir ihn an Bedeutung verloren hitte: Vgl. den
Brief an Jung vom 29.11.08, wo er die 'Methode' der 'Mutter' gleichsetzt, die
"hoher einzuschitzen sei als die einzelnen mit ihr gewonnenen Resultate"
(SF - CGJ, Briefwechsel, 203); vgl. auch Freuds Arger iiber die Abreise ei-
ner Kranken: "Sie hat zwar recht, denn sie ist jenseits jeder therapeutischen
Chance, aber sie bleibt verpflichtet, sich der Wissenschaft zu opfern" (Brief
v. 17.12.11, a.a.0. 524). Wiesenhiitter (Freud und seine Kritiker, 5) zitiert
Freuds Abwehr gegen Gebsattel, der ihn lobte (Freud riicke den Menschen in
den Mittelpunkt seines Fragens): "Er (sc. Freud tiber sich selbst) benutze den
Menschen, um an ihm seinen Forscherdrang betitigen und Geld verdienen
zu konnen." Im Gegensatz zu Wiesenhiitter, der hier Freuds 'Menschenver-
achtung' wittert, horen wir in dieser Absage Freuds Selbstbescheidung - er
wusste, wie viel Unheil ein unkontrolliertes 'Helfen-Wollen' (als Eigeniiber-
tragung des Therapeuten) in der Analyse anrichten kann. Vgl. in diesem Sinn
Freuds Brief an Jung vom 25.1.09 (SF- CGJ, Briefwechsel, 224): "Ich sage
mir oft zur Beschwichtigung des Bewussten: Nur nicht heilen wollen (ergin-
ze: sondern) lernen und Geld erwerben! Das sind die brauchbarsten bewuss-
ten Zielvorstellungen."

205. FGW X1V, 160,

206. FGW XIII, 288.

207. Brief an Marie Bonaparte vom 13.8.37 (SF, Briefe, 452).
208. Laplanche, Leben und Tod, 15.

209. FGW XIII, 288 f.

210. FGW X111, 288; vgl. FGW XIV, 160. - Zum Ganzen vgl. J. E. Meyer,
Tod und Neurose. Er versteht die Todesangst als den "basalen Vorgang", von
dem sich die anderen Angste ableiten (12). Er verweist auf Melanie Klein
und ihre These: "AuBere Gefahren werden im Lichte von Inneren Gefahren
erlebt und dadurch als solche intensiviert" (a.a.O. 16).

211. Beide Zitate FGW XII, 255.
212. Vgl. den Brief Freuds an Pfister vom 6.4.22 (SF - OPf, Briefe, 89).

213. Freud an Jones, 3.5.12 (zit. in M. Schur, SF. Leben und Sterben, 480
und 656).

209



214. FGW IX, 114 (,Ananke' in griechischen Buchstaben); vgl. FGW X,
347 f (Geburt der Forschung und Psychologie aus dem Gefiihlskonflikt beim
Tod geliebter Personen).

215. Zur These vom .verdrangten Tod' vgl. (stellvertretend fiir eine Fiille
von Literatur): Ph. Aries, Studien zur Geschichte des Todes im Abendland.

216. M. Schur, SF. Leben und Sterben, 168.
217. Brief vom 5.8.27 (zit. bei M. Schur, a. a. O. 478 und 655).
218. FGW VIII, 114.

219. Freud bemerkte einmal im kleinen Kreis, dass vollkommenes Gliick
nur dem absoluten Narziss beschieden sei, der keinerlei Abhingigkeiten
kennt" (nach H. Deutsch, Freud on his Pupils, zit. P. Roazen, Politik und Ge-
sellschaft bei Sigmund Freud, 294).

220. FGW 1, 312.

221. Freud ist nicht unmittelbar von Rousseau beeinflusst. Vgl. aber sei-
ne Verehrung fiir den Rousseau-Anhidnger Romain Rolland: FGW X1V, 422,
553; FGW XVI, 250.

222. Rousseau iibernimmt und verwandelt die ,Bienenfabel' Mandevilles
(1670-1733), The Fable of the Bees or private Vices public Benefits (Lon-
don 1714). Danach ist fiir die Gesellschaft nétig, was individuell als Laster
erkannt wird, nimlich die Formen des Erwerbstriebs. Vgl. zum Thema: M.
Rang, Rousseaus Lehre vom Menschen, FfM 1959; u. K. Weigands Einlei-
tung zu Rousseaus 'Schriften zur Kulturkritik', Hamburg? 1971.

223.J.-J. Rousseau, Emil oder iiber die Erziechung, Paderborn® 1963, 18.

224. Fiir Freuds eher optimistische Einstellung spricht der Schluss von
,Das Unbehagen in der Kultur' (FGW XIV, 185); etwa auch seine Ablehnung
der 'Psychosynthese' (FGW XII, 185), aus der Uberzeugung heraus, dass das
psychische System sich schon selbst ordnet, wenn man nur die neurotischen
Blockaden riickgiingig macht. (Dieser Ansatz wird eine der wichtigsten Vor-
aussetzungen des Jungschen Werkes.)

225. H. Marcuse, Triebstruktur und Gesellschaft, 138.
226. H. Marcuse, a.a.0. 231 f.
227.A.a.0. 333.

228. Freud schlie3t an Hobbes an, FGW XVI, 471. Zur Beziehung und
Abgrenzung zwischen Freud und Hobbes vgl. auch Riesman, Freud und die
Psychoanalyse, 69 f.

210



229. Lepenies/Nolte, Kritik der Anthropologie, 43 (in Parallele zu Freud
formuliert).

230. Darstellung und Zitate aus Th. Hobbes, Grundziige der Philosophie
[II: Lehre vom Biirger (De Cive), zit. nach Meiner, Hamburg 1949, Vor-
wort.

231. FGW X1V, 456.

232. Hobbes, Lehre vom Biirger, Beginn der Widmung, a.a.0. Vgl. die
Verwendung dieses Satzes bei Spinoza (Ethik IV, Ls. 35, Folgesatz 2, An-
merkung). Spinoza zitiert nur den ersten Teil des Satzes (gleichsam als
Sprichwort).

233. FGW X1V, 471. - Hobbes schien zu hoffen, dass ein Appell an den
(rationalen) Eigennutz die menschliche Aggression hemmen konnte; Freud
sieht deren irrationale Faktoren.

234. Vgl. dazu G. Brandell, Sigmund Freud, Kind seiner Zelt; Scharfen-
berg, Sigmund Freud, 41 ff.

Freud selbst gibt Fliess gegeniiber zu: "So bleibt man immer ein Kind sei-
ner Zeit, auch in dem, was man fiir sein eigenstes hélt" (Brief vom 5.11.1897;
Aus den Anfangen, 197).

235. Th. W. Adorno, Zum Verhiltnis von Psychoanalyse und Gesell-
schaftskritik: Psyche6 (1952/53) 1-18, 5.

236. Th. W. Adorno, a. a. O. 14, 17 f. - Vgl. dagegen die Einschitzung
Erich Fromms: "Freud war ein liberaler Kritiker der biirgerlichen Gesell-
schaft", kein radikaler, insofern er die Destruktivitit letztlich in den Men-

schen, nicht in die Gesellschaft, verlegt (Philosophische Anthropologie und
Psychoanalyse, 84, 89).

237. Auch Ernst Bloch kritisiert in Freud den biirgerlichen Denker. Im
'"Prinzip Hoftnung' sieht er die Psychoanalyse als Symbol fiir den Nieder-
gang, die Hoffnungslosigkeit der biirgerlichen Klasse. Die innere Wider-
spriichlichkeit des psychoanalytischen Menschen erscheint ihm als Signal
dafiir, dass die Zeit fiir die notwendige Verdnderung der Strukturen iiberreif
ist (E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, 2 Bde., Frankfurt 1959, Vorwort, 62
ff). Zu Bloch vgl. die Uberlegungen von G. Knapp, Der antimetaphysische
Mensch, 227.

238. Lepenies-Nolte, Kritik der Anthropologie, 39.

239. FGW XIII, 398: "Der Odipuskomplex bot dem Kinde zwei Mog-
lichkeiten der Befriedigung, eine aktive und eine passive. Es konnte sich in

211



mannlicher Weise an die Stelle des Vaters setzen, wobei der Vater bald als
Hindernis empfunden wurde, oder es wollte die Mutter ersetzen und sich
vom Vater lieben lassen, wobei die Mutter iiberfliissig wurde." (Hervorhe-
bung von mir.)

240. FGW X1, 429.
241. FGW XI1I, 8; vgl. FGW VII, 27, FGW IX, 154.

242. Vgl. FGW X, 268; FGW XVI, 204; FGW XIII, 266 f; FGW XVII,
69.

243. Freud in einem Brief an Marie Bonaparte {iber seine eigene Tierliebe
(vom 6.12. 36, SF, Briefe, 427).

244. FGW X1V, 482.

245. Das Ich kristallisiert sich, wie oben beschrieben wurde, erst nach und
nach iiber die Konfrontation mit der als versagend erlebten AuBenwelt (Nicht-
Ich) heraus. Fiir eine seiner wichtigsten Funktionen, das Urteil, hat Freud die
Rolle des Negativen detaillierter beschrieben (,Die Verneinung', FGW XIV):
Versuchte das urspriingliche "Lust-Ich", das "Schlechte, das dem Ich Frem-
de, das Aullenbefindliche" schlichtweg zu identifizieren (a.a.O. 13), so sieht
es sich doch schlieBlich gezwungen, diesen Entwurf zu korrigieren. Der Weg
dazu flihrt liber die Verneinung als "eine Art, das Verdringte zur Kenntnis zu
nehmen" (a.a.0. 12). Das Widerstrebende der Au3enwelt wird durch die Ver-
neinung ins Ich selbst aufgenommen; der dullere Gegensatz wird als innerer
aufgerichtet. Als Synthese dieses Konflikts ergibt sich die Verurteilung, der
"intellektuelle Ersatz der Verdrangung", die von Freud an anderer Stelle als
deren reife Form in der psychoanalytischen Kur angestrebt wird (vgl. FGW
XVI, 71; FGW X1, 304; FGW VIII, 57).

246. "Kennzeichnend fiir unseren gegenwartigen Zustand ist es, dass un-
sere Empfindungen uns sagen, in keinem dieser Tierstaaten und in keiner der
dort dem Einzelwesen zugeteilten Rollen wiirden wir uns gliicklich schét-
zen" (FGW X1V, 482).

247. FGW XI, 429.

248. Biologische Ursachen des Uberich sind: die lebensgeschichtlich zu
kurze Schwangerschaft; die lange Abhingigkeit des Menschenkindes von
seinen Eltern, der zweizeitige Anlass des Sexuallebens (das Freud {ibrigens
wieder auf 'duBere Einfliisse' zuriickfithrt (FGW XVII, 75, A. 1): "Ein Uber-
ich ist iiberall dort anzunehmen, wo es wie beim Menschen eine lingere Zeit
kindlicher Abhdngigkeit gegeben hat" (FGW XVII, 69).

212



249. Vgl. G. Knapp, Der antimetaphysische Mensch, 209 ff; Ricoeur, In-
terpretation, 503 f.

250. Wie im darstellenden Teil (s. 0., 4 d) schon bemerkt, ist Freuds Theo-
rie beziiglich des Eros nicht eindeutig: Eros ist einerseits "die grole Ausnah-
me des Konstanzprinzips" (Ricoeur, Interpretation, 328), steht aber selbst
wieder im Dienst von Thanatos (FGW XIII, 63). Die Spannung mag darin
liegen, dass der Begriff "Eros" bei Freud auf einer anderen (mythischen)
Ebene liegt als derjenige der (psychologisch-empirischen) 'Sexualitit', Freud
aber auch im Spatwerk beide nicht scharf trennt.

251. FGW XI, 429.

252. FGW X1V, 482: "Beim Urmenschen mag ein neuer Vorstof3 der Libi-
do ein neuerliches Strauben des Destruktionstriebes angefacht haben."

253. FGW X1V, 499.

254. So betont Plotin: "Man emport sich iiber das Unrecht unter den
Menschen nur deshalb, weil man verlangt, der Mensch miisse im All in der
hochsten Ehre stehen, weil kein Wesen weiser sei als er" (Schriften Bd. V,
Von der Vorsehung, Nr. 47, 8, 8 f; Meiner, Hamburg 1960, 63). Vgl. auch
Leibniz, Theodizee III, 262. Besonders Spinoza hebt hervor, "dass die Na-
tur sich keinen Zweck gesetzt hat" und dass die Menschen daher hinneh-
men miissen, dass "unter so vielem Niitzlichen in der Natur" eben auch "eine
Menge Schédliches" fiir die Menschen ist (Ethik, Anhang zu Teil I, Meiner,
Hamburg 1967, 39 ff).

255. Auf die Beziehung zwischen Tiefenpsychologie und Existenzphilo-
sophie weist J. Meinertz hin (vgl. die Titel in der Bibliografie). Der gemein-
same zeitgeschichtliche Hintergrund: Verlust der Orientierung liber die ei-
genen Moglichkeiten und Ziele, destruktive Energie (in den Weltkriegen)
gegeniiber konstruktiver Energie (im technischen Fortschritt), die schwer
miteinander zu vereinbaren sind.

256. A. Camus, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch tliber das Absurde,
Hamburg 1959. Vgl. auch die Verwendung des Sisyphos-Mythos in J. Mo-
nod, Zufall und Notwendigkeit, Miinchen 1971.

257. Zum Begrift des 'Mythos' (als Weltentwurf, Sinnwissen), wie wir ithn
hier verwenden, siche oben, Einfiihrung, Anm. 4.

258. Ricoeur, Interpretation, 335.
259. M. Schur, SF. Leben und Sterben, 396.
260. FGW X1V, 478 f.

213



261. Vgl. den Brief Freuds an Felix Deutsch (zit. bei M. Schur, SF. Leben
und Sterben, 425, Im Original englisch): Er bezieht sich auf die Situation, als
er - unter demiitigenden dufleren Umsténden - zum ersten Mal von seinem
Carcinom erfuhr: "Ich habe mich stets an jede Art von Realitit anpassen ...
konnen - aber allein gelassen mit meiner subjektiven Unsicherheit, ohne ...
die Stiitze der Ananke, der unerbittlichen, unausweichlichen Notwendigkeit,
musste ich zum ... unwiirdigen Schauspiel flir andere werden."

262. FGW XIII, 47.
263. Spinoza, Ethik V, Ls. 6, a.a.0. 270.
264. FGW X111, 65.

265. Vgl. dazu das gleich lautende Buch von K. Lorenz sowie das polemi-
sche Buch von A. Plack, Die Gesellschaft und das Bose, Miinchen 1967.

266. FGW XVI, 226.

267. M. Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bern-Miinchen,
7-1966. Einen Abriss der Stadien von Schelers philosophischer Anthropolo-
gie bietet J. Moller, Zum Thema Menschsein, 10 ff.

268. Die Stellung Schelers zur PsA ist nicht eindeutig. Er hatte Kontakt
zu ihr iiber die Beziehung zu Lou Andreas-Salomé. Sie schreibt iiber ihn:
"Seine Philosophie wird anziehend durch ithren durchsichtigen Charakter als
Selbstanalyse und Selbstheilung, aber sie wird auch briichig dadurch" (In der
Schule bei Freud, 137). Das mag die Uberlegung berechtigen, welchen An-
teil Schelers eigene Problematik an seiner teilweise sehr harten Kritik an der
PsA trigt. In seiner mittleren Periode (Wesen und Formen der Sympathie)
wandte sich Scheler gegen den Ansatz der PsA, die Liebe als Entwicklungs-
produkt bzw. als Komplex zu interpretieren. Die PsA libersehe die grundsitz-
lich andere Qualitét geistiger (sublimierter) Liebe. (An diese Kritik schlief3t
auch Jung an.) Die PsA beachte nicht die Intentionen und die Wertrichtung
der Triebe, die zu deren Bestimmung notwendig seien. Die freudsche The-
orie sei einseitig, sie reduziere, wo qualitativ unterschiedliche Phinomene
vorlagen (Zusammenfassung der Kritik Schelers bei E. Wiesenhiitter, Freud
und seine Kritiker, 165-171). Der mittlere Scheler gehort zu jenen Kritikern
Freuds, die dessen notwendig einseitigen Ansatz nicht verstanden haben;
seine Korrekturen treffen Freud nicht, verweisen aber darauf, dass die psa
Betrachtungswelse ergdnzt werden kann und muss.

269. Wir lassen hier die Uberlegung vorerst auBer Acht, inwiefern das Ich
nicht auch bei Freud von der 'ganz anderen' Kraft gegeniiber dem Leben,
dem 'Nein' des Thanatos, bestimmt sein kann (sieche dazu unten IV, 2 ¢).

214



270. FGW XYV, 86.

271. Zum ,Ich als Subjekt' vgl. den Hinweis Kants: "Ich bin mir meiner
selbst bewusst, ist ein Gedanke, der schon ein zweifaches Ich enthilt, das
Ich als Subjekt und das Ich als Objekt ..." (zit. nach Landmann, De Homine,
280).

272. Gemal} seinem Ansatz ist die Unabhédngigkeit des Ich (vgl. FGW
/111, 607) fiir Freud natiirlich immer mit einem ,aber' verbunden. Die ge-
gliickte Sublimierung (zu der auch die Freiheit des Denkens gerechnet wer-
den kann) Ist seiner Meinung nach so selten, dass er noch nicht einmal einen
eigenen Terminus dafiir gepragt hat; sie liberschneidet sich mit der 'Reakti-
onsbildung' und der 'Verdrangung' (vgl. auch 'Sublimierung' in Laplanche /
Pontalis 2/478 ff; zur Kritik vgl. Wyss, Schulen, 63 f, 121 f).

273. Vgl. dazu die Interpretation von L. Binswanger, Freuds Auffassung
des Menschen, 173, 179 ft.

274. Brief vom 8.7.15 (SF, Briefe, 321).

275. Leibniz, Vernunftprinzipien der Natur und der Gnade, 14 (Meiner,
Hamburg 1956, 21).

276. Leibniz, Monadologie, 38 (a.a.0O. 47).

277. Spinoza, Ethik V, Ls. 30 (Meiner, Hamburg 1955, 286), vgl. auch
Ethik V, Ls. 15 und 24.

278. Spinoza, Ethik V, Ls. 36 und Folgesatz (a. a.0. 289). Die Paralleli-
sierung von Leibniz und Spinoza, wie wir sie hier vornehmen, findet sich
in derselben Weise bei Schelling (Miinchner Vorlesungen, Hrsg. A. Drews,
Leipzig 1902, 49 ).

279. Spinoza, Ethik 1V, Ls. 59 (a.a.0. 240). Dass die Gottheit im Men-
schen wirkt, ist Gemeingut aller Mystik und findet sich besonders im neu-
platonischen Traditionsstrom. Die flir Spinoza spezifische Verbindung von
Mystik und Wissenschaftsglaube scheint mir dem Ansatz Freuds aber am
nichsten zu kommen.

280. Brief an Romain Rolland vom 29.1.26 (FGW X1V, 553).

281. FGW X, 354 f. Daher muss die Wissenschaft daran arbeiten, dass das
Leben .ertriglich' wird.

282. Zur leidenschaftslosen Ethik vgl. die vernunftgeméBe, nicht affekt-
bestimmte Ethik bei Spinoza: Ethik IV, Ls. 59, Beweis; weiter IV, Ls. 63, Be-
weis zum Folgesatz.

215



283. So etwas wie einen '"Todestrieb' lehnt Spinoza ab in Ethik IV, Ls. 20,
Anmerkung (Frage des Suizids): "Dass aber der Mensch infolge der Not-
wendigkeit seiner Natur danach streben sollte, nicht zu existieren ..., ist
ebenso unmoglich, als dass aus Nichts Etwas werde ..." (a.a.0. 207). Vgl.
Ethik III, Ls. 4.

284. Ricoeur, Interpretation, 321. Auch Spinoza kennt das Getriebensein
von Affekten (Ethik 1V, Ls. 4), die Determination von unerkannten ("unbe-
wussten") Triebmotiven (Ethik III, Ls. 2, Beweis).

285. Auch fiir Kant liegt das ethisch Bose nicht im Inhaltlichen: nicht in
der Sinnlichkeit, noch in der Vernunft, sondern in deren Ordnung, in der

Ausrichtung der Gesamtperson (Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen
der bloBen Vernunft, Meiner, Hamburg 1956, 30).

286. Formulierung von Kant (a.a.O. 51). Auch fiir Kant ist der Hang zum
Bosen nicht "zu vertilgen", sondern nur "zu tiberwiegen" (a.a.0. 39).

287. Brief vom 7.6.15, zit. bei E. Jones, SF. Leben und Werk II, 219 (im
Original teilweise hervorgehoben).

288. Brief an Romain Rolland vom 19.1.30 (SF, Briefe, 410 f).

289. Deshalb wurde Freud bereits von Pfister als 'moderner Aufklirer'
etikettiert. Vgl. Brief Pfisters vom 24.11.27 (SF - OPf, Briefwechsel, 123).
Freud primir als Aufklarer und Rationalist zu verstehen, ist bis heute ein ver-
breiteter Interpretationszugang (vgl. auch Schulz, Philosophie in der verén-
derten Welt, 674), dem wir uns nicht anschlie3en.

290. Spinoza, Ethik V, Ls. 3 (a.a.0. 267).
291. Leibniz, Theodizee III, 265 (Meiner, Hamburg 1968, 303).

292. FGW XVII, 151 (Aphorismus aus dem Nachlass). Die 'archaischen
Erbschaften' werden erwiahnt: FGW X VI, 86.

293. FGW XYV, 185. Die 'Religion' ist so gefahrlich, weil sie die vereini-
gende und integrierende Vernunft (auch 'Intellekt', 'wissenschaftlicher Geist'
genannt) unterdriickt (a.a.O.).

294. Vgl. Ricoeur, Interpretation, 294.
295. Vgl. Ricoeur, Interpretation, 332-346.
296. Camus, Der Mythos von Sisyphos, a.a.0. 45 ft, Zitat 53.

297. Lou Andreas-Salomé, In der Schule bei Freud, 45. Vgl. auch D. v.
Uslar, Die Welt als Ort des Menschen, 308.

216



298. Vgl. Spinoza, Ethik 1V, Ls. 18, Anm.; IV, Ls. 50; IV, Ls. 37, Anm.;
dazu den bereits zitierten Brief Freuds an Putnam (Briefe, 321): "Wenn ich
mich frage, warum ich immer gestrebt habe, ehrlich, fiir die Anderen scho-
nungsbereit und womdglich giitig zu sein, und warum ich es nicht aufgege-
ben, als ich merkte, dass man dadurch zu Schaden kommt ..."

Das gilt freilich so nur fiir den alten Freud und nur fiir den privaten Be-
reich; was seine Schopfung, die Psychoanalyse betrifft, konnte Freud sehr
hart sein: vgl. Federns Brief an seine Frau vom 19.7.19, zit. in Roazen, Bru-
dertier, 157; vgl. a.a.0. 102 und 185.

299. Spinoza, Ethik II, Ls. 49, Anm. (zit. a.a.0. 106).

300. Brief an Eitington {iber Anton von Freund (zit. in: M. Schur, SF. Le-
ben und Sterben, 379 und 651).

301. Alles bei Freud gibt uns zu verstehen, dass die wahre, aktive, per-
sonliche Ergebung in die Notwendigkeit das grole Werk des Lebens ist, und
dass es nicht mehr dsthetischer Natur ist" (Ricoeur, Interpretation, 343 f).

302. C. G. Jung lebte von 1875 bis 1961. Seine Freundschaft mit Freud
begann 1906 und endete 1912 (vgl. die Dokumentation Freud - C. G. Jung,
Briefwechsel). Eine sehr abgewogene Darstellung der Beziehung und des
Konflikts zwischen Freud und Jung bietet Roazen, Sigmund Freud und sein

Kreis, 227-293. Zusitzliche Informationen und (boshafte) Interpretationen
bei P. J. Stern, C. G. Jung, 83-121.

In Abhebung der Ges. Werke Freuds (FGW) werden die Schriften Jungs -
soweit sie schon in den Ges. Werken vorliegen - mit JGW zitiert.

303. CGJ, Erinnerungen, Traume, Gedanken, (hrsg. A. Jaff¢), 204 f. Jungs
Autobiografie stammt nur teilweise von ithm selbst, hauptséachlich ist sie von
seiner Schiilerin und Sekretdrin Aniela Jaffé nach Gesprachen mit thm for-
muliert. Sie ist nicht in die Reihe der JGW aufgenommen. Da hier aber Jungs
Gedanken authentisch wiedergegeben sind, werde ich mich auf sie beziehen
wie auf die offiziellen Texte.

304. CGJ, Brief an J.H. van der Hoop vom 14.1.46 (Briefe II, 9).

305. Jungs Selbstbezug auf neuplatonische Denker: vgl. JGW 5, 50 (A.
41); JIGW 10, 243. 589; JGW 11, 203 u.6. Vgl. dazu auch J. Hiillen, Rela-
tionen, 40 ff; Schlegel, Grundriss der Tiefenpsychologie 4, 125 f. (mit Zit.
Jungs).

Vielleicht wehrt sich Jung deshalb so sehr gegen die idealistische Philoso-
phie: es ist die unterschiedliche Richtung der Interpretation bei weitgehend
identischem geistigen Hintergrund, die - abgesehen von personlichen Miss-

217



verstandnissen - Jungs Polemik hervorruft. Zu Jungs Kritik am Idealismus
- besonders dem Hegels, vgl. Brief an F. Rychlak vom 27.4.59 (Briefe III,
246 f.): "Aristoteles hat mich nie besonders interessiert, ebenso wenig He-
gel, der nach meiner unmafigeblichen Meinung nicht einmal ein echter Phi-
losoph, sondern ein missratener Psychologe war. Seine Sprache, die ebenso
unmoglich ist wie die seines Blutsbruders Heidegger, zeigt, dass seine Phi-
losophie ein hochrationalisiertes und reich ausgestaltetes Bekenntnis seines
Unbewussten ist ..."

Obwohl er in den Folgezeiten einen Einfluss Hegels auf sich bestreitet,
stellt er die "auffallende Ubereinstimmung zwischen gewissen Sétzen der
hegelschen Philosophie und meinen Feststellungen iiber das kollektive Un-
bewusste" fest.

306. Vgl. JGW 10, 179 f. Zur Debatte zwischen Tiefenpsychologie und
Theologie, in die wir In dieser Arbeit nicht eintreten konnen, vgl. J. W. Hei-
sig, Jung und die Theologie, eine bibliografische Abhandlung: Analytische
Psychologie 7 (1977), 177-220.

Zum ,Gnosisverdacht' Jungs selbst vgl. Beck, Das Bose, 14; G. Wehr,
C.G. Jung und Rudolf Steiner, 216 ff.

307. "Der Ausdruck 'Gotteswelt', der fiir gewisse Ohren sentimentalisch
klingt, hatte fiir mich keineswegs diesen Charakter. Zur 'Gotteswelt' gehorte
alles "Ubermenschliche', blendendes Licht, Finsternis des Abgrunds, die kal-
te Apathie des Grenzenlosen in Zeit und Raum und das unheimlich Grotes-
ke der irrationalen Zufallswelt. 'Gott' war fiir mich alles, nur nicht erbaulich"
(CGJ, Erinnerungen, 77). Die Doppelgesichtigkeit 'Gottes' ist eine der tiefs-
ten Erfahrungen Jungs. Demgegeniiber bleibt die 'Menschenwelt' abstrakt
- auch wenn Jung gelegentlich behaupten kann, das 'Geheimnis der Person-
lichkeit' habe ithn am meisten angezogen (a.a.0. 210. Vgl. auch M. L. von
Franz, C. G. Jung, 36 f.).

308. Zu seiner eigenen gegensitzlichen Personlichkeit vgl. das Bekennt-
nis im Brief an Ungenannt vom 4.1.29 (Briefe I, 85).

Die Gegensatzthematik in Jungs Werk wird im interpretatorischen Teil (1,
1) nochmals aufgegriffen.

309. Vgl. Beck, Das Bose, 25 f, M.-L. von Franz, Die alchemistische Mi-
krokosmos-Makrokosmos-Idee im Lichte der Jungschen Psychologie, in:
Symbolon I, Basel 1960, 27-38.

310. JGW 11, 371. Mit diesem hiufig wiederkehrenden Satz formuliert
Jung eine seiner Voraussetzungen.

218



311. JGW II, 517.
312. JGW 9/11, 13.

313. JGW 11,597. Freuds 'Unbewusstes' wird durch Jungs Kritik nur be-
grenzt getroffen. Weder Jung noch seine unmittelbaren Schiiler haben die
Spéttheorie Freuds adidquat beriicksichtigt, wonach das Es nur teilweise
durch 'Verdringtes' definiert ist.

314. JGW 11, 579.

315. Statt von Trieb spricht Jung auch von Stoff, Materie, Natur, womit er
bewusst ein im abendldndischen Denken (seit Aristoteles) beheimatetes Ge-
gensatzpaar aufgreift. Vgl. JGW 11, 192.

316. JGW §, 61.

317. JGW 8, 59 ff; Zitat 63 f. Vgl. IGW 8, 87: Die "Weltanschauung' als
der geistige Aspekt des Triebes.

318.JGW 5, 291.
319. JGW 8, 57. Vgl. dazu Jacobi. Psychologie, 92 f; auch JGW §, 237.

320. JGW 9/1, 115. ,Struktur' als das Vorgegebene, die Materie, die 'Mut-
ter'; 'Energie' als das Wandelnde, das Bewegende, der 'Vater'.

321. Als Monografie vgl. dazu JGW 6, Die psychologischen Typen. Vgl.
auch Jacobi, Psychologie, 35 ff; Schlegel, Grundriss der Tiefenpsychologie
4, 14 ft,

322. Vgl. Jacobi, Psychologie, 77 ff. Ich beschrianke mich in diesem Zu-
sammenhang darauf, die Bezogenheit der Psyche zur 'inneren' und zur 'auf3e-
ren' Welt zu skizzieren.

323. JGW 11, 192 (im Original teilweise hervorgehoben).
324. JGW 8, 328.
325. JGW 9/11, 29.

326. JGW 8, 241. Vgl. a.a.0. 338: "Wenn das Unbewusste dem Bewusst-
sein tatsidchlich iiberlegen wire, so wire schlechterdings nicht einzusehen,...
warum iiberhaupt je in der Phylogenese das Bewusstseinsphdnomen als Not-
wendigkeit entstanden wére." Diese gegenseitige Zuordnung wird von vie-
len Jung-Kritikern iibersehen. Demgegentiber hilt Jung daran fest, dass (in
der praktischen Analyse) das Ich und seine Werte nicht zerstort werden diir-
fen: vgl. JGW 8, 335; JGW 11, 283 ff, 493 f; JGW 16, 165 f. u.6.

219



327. Def. des Ich: JGW 9/11, 12; zu Animus und Anima vgl. JGW 7, 207
ff; JGW 9/11, 20 ff. Dazu die Monografie von E. Jung, Animus und Anima
(1967); dies., Die Anima als Naturwesen (1955).

328. Schlegel, Grundriss, 111 ff, fasst die Bedeutungsmoglichkeiten des
Archetypus' bei Jung zusammen; Universalitit von Gestalten und Ideen;
Numinoses; Aktualisierung einer allgemeinmenschlichen Anlage; Anlass
und Vorlage instinktiver Tatigkeit; Eigenheit der Hirnstruktur; Kantsche Ka-
tegorie; platonische Idee; virtuelles Bild der Welt, auf das hin der Mensch
angelegt ist.

329. Formulierung bei Jacobi, Psychologie, 176 ff.

330. JGW 9/11, 31. Zur Projektion vgl. JGW 6, 500 f; Jacobi, Psychologie,
141 ff. Starker als Freud hebt Jung die Chancen hervor, die in diesem psychi-
schen Mechanismus verborgen sind.

331. JGW 16, 255.
332.JGW 10, 154.

333. JGW 8, 333 f. Der Begriff der 'Ganzheit' war zuerst in Adlers Psy-
chologie beheimatet, ebenso die teleologische Betrachtungsweise; vgl. dazu
Roazen, Sigmund Freud und sein Kreis, 211.

334.JGW 11, 90.
335.JGW 14/1, 117.

336. JGW 7,203 und 10, 374; vgl. IGW 11, 104 u. 6. Gegen diesen 'Trieb'
wehrt sich Freud in FGW X111, 44 f.

337.JGW 11, 355; vgl. CGJ, Briefe I, 242 u.0.

338. Vgl. JIGW 8, 103. Beriicksichtigt man die kompensatorische Funkti-
on des Unbewussten, so ist Regulation noch immer moglich (JGW 16, 162

f); es kommt schlieBlich auf die Einstellung des Bewusstseins an (JGW 8,
329).

339. JGW 9/1, 184.

340. "Es ist, als ob das Unbewusste zwei Hande hitte, wovon die eine im-
mer das Gegenteil der anderen tut" (JGW 9/1, 256).

341. JGW 9/1, 41. (Jung spricht vor allem vom Gesetz des Gegensatzes.)
Vel. IGW 11, 373.

342. Zur Synchronizitit vgl. JIGW 8§, 475 {f; M.-L. von Franz, C. G. Jung,
Kap. 12; A. Jaffé. Der Mythos vom Sinn, 14.

220



343. Vgl. dazu Jacobi, Komplex, 86 f; 131 f. Nach Jung stellt sich die er-
ahnte Ganzheit v. a. in Mandalasymbolen dar, vgl. Jacobi, Psychologie, 209
f; Schlegel, Grundriss der Tiefenpsychologie 4, 275.

344. CGJ, Erinnerungen, 170: "Inzest und Perversititen waren fiir mich
keine bemerkenswerten Neuigkeiten und keiner besonderen Erklarung wert.
Sie gehorten mit der Kriminalitdt zu jenem schwarzen Niederschlag, der mir
den Geschmack am Leben verdarb, indem er mir die Hasslichkeit und Sinn-
losigkeit der menschlichen Existenz nur zu deutlich vor Augen fiihrte."

345.JGW 16, 205; vgl. L. Philp, Jung and the problem of Evil, 209 ff.

346. Zu den Aspekten der Jungschen Kulturbeurteilung vgl. etwa JGW 4,
329 f. (noch in Ubereinstimmung mit der freudschen Kulturkritik); JGW 14/
I, 199; JGW 7, 20.

347. JIGW 8, 56.
348. JGW 16, 9; vgl. JGW 7, 21.

Zur Frage der ,Pflichtenkollisionen' siche die Zusammenfassung von
Beck, Das Bose, 52 ff.

349. Vgl. Jungs Brief an Philp: "... the terms 'good' and 'bad' ... are mere-
ly emphatic expressions of an emotional, negative reaction in their colloqui-
al or everyday use" (Philp, Jung and the pro-blem of Evil, 211). Jung wehrt
sich gegen Philps 'Denk'-Zugang, a.a.0. 255. Die Forderung nach termino-
logischer Klarheit' (die etwa von Beck, a.a.0. 53, im Interesse der Moralthe-
ologen gestellt wird), kann er nicht erfiillen.

350. JGW 16, 63. Die Stufen der Behandlung werden von Jung gelegent-
lich angegeben als: Bekenntnis, Aufkldrung, Erziehung, Verwandlung. Nur
die letzte entspricht dem Ziel der Analyse. "So fordernd ein mit mehreren ge-
teiltes Geheimnis ist, so zerstorend wirkt ein nur persénliches Geheimnis. Es
wirkt wie eine Schuld, die den ungliicklichen Besitzer von der Gemeinschaft
mit anderen Menschen abschneidet" (a.a.O. 60).

351. JGW 10, 154.
352. JGW 9/1, 63.

353. JGW 9/1, 282; vgl. IGW 11, 184: "... psychische wie somatische Sto-
rungen sind 'Ubel' und als Krankheiten moralisch sowohl wie physisch". Die
Authebung des Unterschiedes zwischen ,malum morale' und ,malum physi-
cum', die durch die Psychoanalyse Freuds vollzogen wurde, wird durch Jung
bestitigt und reflektiert.

354. JGW 16, 87.
221



355. Vgl. JGW 7, 191: "Individualismus ist ein absichtliches Hervorhe-
ben und Betonen der vermeintlichen Eigenart im Gegensatz zu kollektiven
Riicksichten und Verpflichtungen. Individuation aber bedeutet geradezu eine
bessere und volligere Erfiillung der kollektiven Bestimmungen des Men-
schen, indem eine geniigende Beriicksichtigung der Eigenart des Individu-
ums eine bessere soziale Leistung erhoffen lasst ..."

356. Zur Empirie des Individuationsprozesses, in: CGJ, Gestaltungen des
Unbewussten, 163.

357.JGW 6, 84 f. ("Das Barbarische liegt in der Einseitigkeit..."); zu Jungs
Frontstellung gegen das Machtstreben - s. E. auch Freuds- vgl. JGW 14/11,
16; Briefe I, 436 u. 6.; Jaffé. Aus Leben und Werkstatt von C. G. Jung, 109.

358. Im Anschluss an Rudin unterscheidet Beck (Das Bose, 5) zwischen
vorpersonalem oder naturhaft Bosem und moralisch oder ethisch Bosem bei
Jung. Diese Systematisierung ist nur dann brauchbar, wenn der Zusammen-
hang dieser verschiedenen Formen des Bdsen herausgearbeitet wird, wenn
klar wird (wie es mir bei Beck nicht vollig gelungen scheint), dass Jung
nicht unlogisch oder verschwommen o. dgl. ist, sondern dass sein Sprachge-
brauch, von ihm aus gesehen, so sein muss.

359. Vgl. den Abriss der Entwicklung in ,Die Lebenswende', JGW 8,444
f. und 237; JGW 14/11, 85 f.

360. Brief an Victor White vom 30.4.30 (Briefe II, 272).
361.JGW 11, 214.

362. JGW 9/11, 57.

363. Vgl. Brief vom 7.8.44 an Jiirgen Fierz (Briefe 1, 427).
364. JGW 6, 287; zum Hisslichen vgl. a.a.0. 312.

365. JGW 6, 90 (gegen Schillers Griechensehnsucht); vgl. a.a.0. 376 und
385.

366. Zur Mehrdeutigkeit der Begriffe 'Objekt' und 'Subjekt' bei Jung vgl.
Schlegel, Grundriss der Tiefenpsychologie 4, 17 ff, bs. 21.

367. JIGW 11, 669 f. (Im Original teilweise hervorgehoben). Jung betont
dazu: "Meine Beschiftigung mit der Frage von gut und bdse hat nichts mit
Metaphysik zu tun. Fiir mich handelt es sich um ein Problem der Psycholo-
gie" (an V. White vom 31.12.49, Briefe 11, 169). Wir kommen im interpreta-
torischen Teil darauf zurtick (s. u. B/II).

368. Brief an Rev. C. H. George vom 8. 1.48 (Briefe 11, 105 f.).

222



369. Zum folgenden vgl. JGW 11, 131 ff. Eine umfassende Monografie
zum Thema ist die Untersuchung von H. Unterste, Die Quaternitit bei CG.
Jung; vgl. auch Beck, Das Bose, 81 ff.

370. Versuch einer psychologischen Deutung des Trinititsdogmas (1942);
Antwort auf Hiob (1952); beide Schriften in JGW 11. Zum folgenden vgl.
a.a.0. 143ff.

371. Das hei3t mythologisch: Seinen 'Bruder' Luzifer erkennen, Satan als
die 'andere Seite Gottes' annehmen; vgl. zusitzlich den Brief an Erich Neu-
mann vom 5.1. 52 (Briefe 11, 241).

372.JGW 11, 69.

373. JGW 11, 447: "... aller Gegensatz ist Gottes, darum muss sich der
Mensch damit belasten, und indem er es tut, hat Gott mit seiner Gegensatz-
lichkeit von ithm Besitz ergriffen, d. h. sich inkarniert. Der Mensch wird er-
fiillt vom gottlichen Konflikt."

374. Dies ist Jungs ,Mythos', auf den wir im interpretatorischen Teil aus-
fithrlich eingehen.

375. Vom energetischen Standpunkt aus beschreibt Beck die Relativitét
des Bosen (vgl., Beck, Das Bose, 20 f).

376. JGW 9/1, 177.

377.Vgl. IGW 7, 21; JGW 8, 119.

378.JGW 6, 197; vgl. IGW 5, 501 ff. (Das Opfer).

379.IGW 14/1, 137; vgl. JGW 8, 38 (iiber die inferiore Funktion).

380. So kann selbst eine so typisch 'bose' Haltung wie die des Egoismus
fiir einen Menschen sinnvoll und gut werden. "So elend dieser Zustand ist,
so niitzlich ist er auch, denn darin allein kann der Kranke sich selbst erken-
nen ..." (JGW 11, 370).

381. Brief an Erich Neumann vom 5.1.33 (Briefe 11, 242).

382.JGW 11, 671: Ein Mensch ,,muss vielleicht das Bose und seine Macht
erleben und erdulden, weil er nur so sein Pharisdertum andern Menschen ge-
geniiber endlich aufgeben kann ..."

383. JGW 9/1, 231. Zur Enantiodromie vgl. auch JGW 7, 81.
384. IGW 7, 202.

385.JGW 17, 209 und 210.

386. IGW 6, 262.

223



387. Brief an Ungenannt vom 5.2.32 (Briefe I, 131); vgl. IGW 11,424;
JGW 12, 189 (Das vorwirts treibende "Erleiden der Mangelhaftigkeit");
JGW 6, 91.

388. Vgl. CGJ, Erinnerungen, 280. Siehe dazu unten (B 1V, 2).

389. CGJ, Erinnerungen 331. "Aus diesem Grund muss ein bestimmter -

oder besser ein unbestimmter - Betrag an Dunkelheit zugelassen werden..."
(Brief vom 8.1.48 an Rev. C. H. George, Briefe I1, 106 f.).

390. JGW 11, 370.
391.JIGW 4, 272.

392. JGW 9/1, 405; vgl. auch Brief vom 10.4. 54 an V. White (Briefe II,
390).

393. CGJ, Erinnerungen, 66.

394. Brief an E. Henley (Briefe II, 32). - Wir gehen hier nicht auf die De-
batte ein, ob und inwiefern Jung dem Nationalsozialismus nahe gestanden
hat. Vgl. zu dieser Frage A. Jaffé, Aus Leben und Werk von C. G. Jung, Kap.
4, 85-104; Roazen (im Kap. iiber Jung), Sigmund Freud und sein Kreis, 227-
293.

395. JGW 9/11, 63. Ob Jung die Theorie von der "privatio boni" vollig ver-
standen hat, soll hier nicht diskutiert werden. Zu dieser Frage vgl. den ver-
streuten Briefwechsel Jungs mit (seinem zeitweiligen Freund) Victor White,
bzw. mit Philp. Beck, Das Bose, 22 f, stellt das Problem vor dem Hinter-
grund der energetischen Sichtweise Jungs dar.

396. Brief an V. White vom 31.12.49 (Briefe II, 169); 'mé on' im Original
in griechischen Buchstaben.

397.JGW 4, 370; vgl. IGW 7, 76.
398. IGW 7, 153.
399. JGW 14/1, 282.

400. Vgl. JIGW 5, 98 f. (Ablehnung der 'Massenpsyche' und Bedeutung
der Religion).

401. Vgl. auch Beck, Das Bose, 32 ff.

402. Brief an Ungenannt vom 20.5.40 (Briefe I, 355).
403. JGW 6, 368.

404. JGW 9/1, 37.

405. JGW 14/11, 218.

224



406. Vgl. IGW 6, 202; Brief an Ungenannt vom 23.11.32 (Briefe I, 145);
JGW 15, 119 u.6.; auch Jacobi, Komplex, 178 f.

407. JGW 7, 261.

408. Vgl. dazu Wyss, Schulen, 236. Zum Begriff der 'Verdringung' bei
Jung siehe JIGW 5, 82 ff.

409. H. L. Philp (Jung an the problem of Evil, 101 f.) weist darauf hin,
dass schon Walter Hilton (14. Jahrhundert) die Bezeichnung 'Schatten' fiir
dasjenige verwendet, was bei vertiefter Selbsterkenntnis begegnet. Zum
Wort selbst, das typisch fiir Jungs Sprache ist, vgl. Schlegel, Grundriss der
Tiefenpsychologie 4, 72 f.

Wir werden im interpretatorischen Teil (IV, 2 a) nochmals auf den Schat-
ten zuriickkommen.

410. Die Persona ist die (teilweise notwendige) Identifizierung mit den
Norm- und Rollenanforderungen, denen sich das erwachsene Individuum
konfrontiert sieht. Vgl. Schlegel, a.a.O. 86 ff; Wyss, Schulen, 237f; Blomey-
er, Aspekte der Persona: Analytische Psychologie 5 (1974) 17-29.

411. JGW 7, 168. Zum 'Kollektivschatten' stehe a.a.O. 164.

412. Die 'allgemeine Menschennatur' meint das Gesamt der Archetypen,
das kollektive Unbewusste. Dieser Begriff ist bei Jung kulturgeschichtlich
und historisch ausgerichtet und insofern offen: Das kollektive Unbewusste
umfasst, was 'menschenmoglich' war und ist - was noch kommen wird, kann
das Bewusstsein nicht wissen.

413.JGW 11, 81 f.
414. JGW 11, 86; vgl. IGW 14/1, 161.
415.JGW 7, 51 (im Original teilweise hervorgehoben).

416.JGW 11, 85. So ist beispielsweise die inferiore Funktion, die sich mit
dem Schatten kontaminiert, nicht ihrem Wesen, sondern lediglich ihrer Aus-
bildung nach der differenzierten entgegengesetzt.

417. Im Vergleich zur Anima ist der Schatten zwar ichndher, und daher
prinzipiell leichter zu integrieren; insofern er sich aber mit dem kollektiven
Unbewussten verbindet, ist er gefdhrlich wie dieses, wenn man ihn nicht an-
erkennt.

418. JGW 12, 90. Vgl. schon JGW 3, 86 (Uber die Psychologie der De-
mentia praecox, 1907). Das Wissen um die Autonomie der Komplexe hat
Jung beibehalten.

225



419.JGW 11, 321.

420. JGW 7, 200. Jung fahrt fort: "... gegen dessen Integration sich die im
ibrigen fein organisierte Personlichkeit verzweifelt straubt."

421. Zu diesem Vergleich siche JGW 10, 44.
422. Vgl. dazu JIGW 5, 454 ft; JIGW 16, 231.
423.JGW 10, 92 f.

424. JIGW 12, 40; 12, 142.

425. Zu den Begriffen ,ménnlich' und ,weiblich' bei Jung vgl. JGW 14/1,
96: "Wenn wir NATUR in hoherem Sinne als den Gesamtbegriff alles Er-
scheinenden fassen, so ist ihr einer Aspekt das Physische, ihr anderer aber
das Pneumatische. Seit alters ist ersteres das Weibliche, letzteres das Mann-
liche. Ziel des ersteren ist EINIGUNG, Ziel des letzteren, aber UNTER-
SCHEIDUNG." Vgl. auch die entwicklungspsychologische Uberlegung von
E. Neumann, Zur Psychologie des Weiblichen, 11 ff.

426. IGW 9/1, 110.

427. Zu diesen gegensitzlichen Aspekten vgl. JGW 8,444 einerseits mit
JGW 9/1,110; JGW 4, 365; Briefe II, 108 f. anderseits.

428. Vgl. JGW 6, 173; IGW 7, 24.
429. JGW 8, 212. 'Wille' ist als dieser freie Libidobetrag definiert.

430. JGW 6, 235. Bei Jung ist so (unter dem Einfluss seines Mitarbeiters
L. Binswanger?) ausgefiihrt, was bei Freud angelegt ist: die Freiheit, sich zu
sich selbst zu verhalten.

431.JGW 7, 28 f. Die 'Moral' ist hier das 'ethische Gefiihl', dic Werterfah-
rung: spiiren, was hier und jetzt 'gut' und 'richtig' ist.

432.JGW 16, 161 f. Polemisch gegen Freud fahrt Jung fort: "Die Ammen-
mirchen vom fiirchterlichen Urmenschen zusammen mit der Idee vom in-
fantil-pervers-kriminellen Unbewussten haben es vermocht, das Naturding,
welches das Unbewusste eigentlich ist, als ein gefdahrliches Monstrum er-
scheinen zu lassen... Das Unbewusste ist kein Ungeheuer, sondern ein mora-
lisch, dsthetisch und intellektuell indifferentes Naturwesen, das nur dann ge-

fahrlich ist, wenn unsere bewusste Einstellung dazu hoffnungslos unrichtig
ist." Vgl. auch JGW 15, 58 f.

433. JGW 6, 228.
434. Brief an Victor White vom 24.11.53(Briefe 11, 354).
435. Beide Zitate JGW 14/11, 335.
226



436. JIGW 4, 105.

437. IGW 11, 359. Jung bezieht sich auf eine alte gnostische Uberzeu-
gung, wonach es eine spezifische, aus dem liebenden und hoffenden Glau-
ben entstehende Erkenntnis gebe. Vgl. so den (115.) Vers im Philippusevan-
gelium: "Die Landwirtschaft der Welt (besteht) durch vier Dinge. Man erntet
sie in die Vorratskammern durch Wasser und Erde und Wind und Licht. Und
die Landwirtschaft Gottes (besteht) ebenso auch durch vier: durch Glauben
und Hoffnung und Liebe und Erkenntnis. Unsere Erde ist der Glaube, in dem
wir Wurzel fassen. Das Wasser ist die Hoffnung, durch sie erndhren (wir
uns). Der Wind ist die Liebe, durch ihn wachsen wir. Das Licht aber ist die
Erkenntnis, durch sie r(eifen) wir" (zit. nach Gnosis II, Koptische Quellen,
hrsg. M. Krause-K. Rudolph, Ziirich/Stuttgart 1971, 139).

438. IGW 14/11, 245.

439. Vgl. JGW 7, 201 f: Auch die Analyse muss schlieBlich zur Wertung
fithren. Vgl. auch JGW 4, 75: "Es muss immer wieder aufs neue wiederholt
werden, dass das praktische und theoretische Verstindnis der analytischen
Psychologie eine Funktion der analytischen Selbsterkenntnis ist" (Im Origi-
nal teilweise gesperrt).

440. Vgl. Jungs Brief an einen Strafgefangenen vom 23.11.45 (Briefe I,
485). Das Uberich ist fiir Jung auch ein Signal des noch-unbewuBten Selbst,
vgl. JGW 11, 285. - Zur 'moralischen Begabung' siche oben Anm. 431.

441. Christus als Selbstsymbol: vgl. JGW 9/11, 46 f; JGW 12, 21 ff. Dazu
auch Beck, Das Bose, § 7, 90 ff. (Das 'Bose' in den Gestalten des "Widersa-
chers').

442. JIGW 14/1, 43.

443. Zu diesen Aspekten der Alchemie vgl. JGW 9/11, Kap. [X-XIII; JGW
14/1,202; JGW 14/11, 85.

444. JIGW 14/11, 217.

445. JGW 12, Anm. 121 zu S. 438f.
446. IGW 5, 99.

447. IGW 14/11, 60.

448. JIGW 11, 91; vgl. JGW 14/11, 335.
449. JGW 7, 28 (Schrift von 1912).

227



450. JGW 10, 112. Die "Ubereinstimmung mit den natiirlichen Gesetzen"
wird nur von einem "barbarischen Bewusstsein" als "unethischer Naturalis-
mus" empfunden (JGW 6, 228 1.).

451. Brief an Victor White vom 10.4. 54 (Briefe II, 391).
452. Brief an Victor White vom 24.11.53 (Briefe 11, 354).
453.JGW 11, 504. Vgl. JIGW 17, 96.

454. Vgl. entsprechende Aussagen in CGJ, Erinnerungen, 10, 255 u.0.
Auch Jungs Kritiker H. H. Balmer nennt Jung einen Ergriffenen, meint dies
aber im abwertenden Sinn des Distanzlosen, Kritiklosen. Dieser Deutung
schlieBen wir uns hier nicht an. (Die Archetypentheorie von C. G. Jung, eine
Kritik, 102 ff; Eigentherapie eines Besessenen, a.a.O. 115ff. Zu Balmer vgl.
die Gegenkritik von W. v. Schlippenbach, Replik auf Balmers Kritik an der
Archetypentheorie; Diplomthesis C.-G.-Jung-Institut Ziirich 1975).

455.JGW 11, 660.

456. JGW 8, 240, Anm. 119. Jungs Naturverstindnis hat viel mit jenem
Freuds gemein, aber sein Werk ldsst eindeutiger seine Faszination durch-
schimmern, als Freud sich das zugestehen konnte.

457. JGW 14/1, 215. Parallelisierung mit dem weltschopferischen Prinzip
Carus' und Ed. von Hartmanns: JGW 11, 92.

458. JGW 11, 94. Unter 'Naturtatsachen' zdhlt Jung hier hintereinander
auf; Neigungen, Gewohnheiten, Vorurteile, Ressentiments, Gott (!).

459. Jung betont dies gegen Freuds Kulturtheorie JGW 11, 282, Anm. 14:
"Wenn tatsdchlich nichts anderes hinter dem Menschen stiinde als eine kol-
lektive Wertnorm einerseits und die Naturtriebe andererseits, so wére jede
Durchbrechung der moralischen Norm nichts als eine Auflehnung des In-
stinktwesens... Diese Ansicht vergisst den schopferischen Trieb, der sich
zwar wie ein Instinkt verhalten kann, dagegen aber eine fast ausschlieBlich
auf die Species Homo sapiens beschrinkte Seltenheit der Natur ist." Die
gleichsam spielerische Freiheit der Natur symbolisiert sich fiir Jung im Zu-
kunftscharakter des Kind-Archetyps (vgl. JGW 9/1, 178 f.). Zur ganzen Fra-
ge vgl. V. Kast, Kreativitdt in der Psychologie von C. G. Jung, Diss. Ziirich
1974.

460. JIGW 5, 530.

461. JGW 11,13. Die Situation des angesprochenen Individuums be-
stimmt, ob Jung eher die Weisheit des Unbewussten (vgl. JGW 11, 175;

228



11,44) hervorhebt oder die Notwendigkeit, es zu steuern (vgl. Brief an Unge-
nannt vom 10.5.40, Briefe I, 355 f.).

462.JGW 11, 173, Anm. 9.

463. Brief an F. Rychlak vom 27.4.59 (Briefe 111, 246). Vgl. JGW 8§, 198,
wo Jung den (von ihm bevorzugten) Ansatz Kants in die Systeme von Hegel
einerseits und Schelling anderseits auseinander brechen sieht. Gute - psy-
chologische - Mitte scheint ihm danach wieder der Ansatz von Carus.

464. IGW 6, 457 f.
465. JGW 6, 469.

466. Jung setzt hier eine Verengung des Logos-Begriffs voraus, wie sie
nur fiir manche Bereiche der Philosophie seit der Aufkldrung gilt - nicht etwa
fiir Kant, auf den er sich ja auch hiufig bezieht. Vgl. dazu Art. 'Denken' von
F. Koppa, in: HistWortPhil 2, 1972, 60-104.

467. JGW 16, 83.

468. JGW 9/1,48: "Die Grundprinzipien, die (archai) des Unbewussten
sind wegen ihres Beziehungsreichtums unbeschreibbar, trotz ihrer Erkenn-
barkeit. Das intellektuelle Urteil sucht natiirlich immer ihre Eindeutigkeit
festzustellen und gerdt damit am Wesentlichen vorbei, denn, was vor allem
als das einzige ihrer Natur Entsprechende festzustellen ist, das ist thre Viel-
deutigkeit, ihre fast unabsehbare Beziehungsfiille, welche jede eindeutige
Formulierung verunmoglicht." Dass Jung, wie auch aus diesem Zitat hervor-
geht, sehr eindeutige Feststellungen liber die Archetypen macht, die iiber die
'reine Empirie' hinausgehen (dass sie 'hinter' der Erscheinung stehen; dass
sie sich entsprechend dndern; dass sie sich mit Emotionen verkniipfen ...), ist
vielfach kritisch bemerkt worden, vgl. z.B. Hiillen, Die philosophischen Re-
lationen, 134 ff.

469. JGW 11, 53.

470. Vgl. Brief vom 28.2.43 an Arnold Kiinzli (Briefe I, 410), JGW 16,
85.

471.JGW 6, 105, 335.

472. CGJ, Erinnerungen, 330: "...Diese "Theorie' ist aber eine meinem Le-
ben zugehorige Existenzform, sie stellt eine Lebensweise dar, die mir so no-
tig ist wie Essen und Trinken."

473. JGW 8, 429 (im Original teilweise hervorgehoben), v. Franz, C. G.
Jung, 53, weist darauf hin, dass Jung sich bewusst von seiner ,Nr. 2' abge-
setzt habe, dass er "gerade nicht ein ,Verkiinder des inneren Lichtreiches' ge-

229



worden ist, sondern in abgesetzter Form die Innenwelt als autonomes Phéno-
men sui generis zu beschreiben sich bemiihte".

Die praktische Behandlung muss die Akzente anders setzen, da Gesund-
heit eine ganzheitliche, gegebenenfalls religiose Erfahrung voraussetzt
(JGW 11, 362). Daher auch die etwas missverstindlichen Worte J. Jacobis:
"Die Jungsche Psychotherapie ... ist ein ,Heilsweg' im doppelten Sinn des
Wortes" (Jacobi, Psychologie, 90). Kritisch dazu Wyss, Schulen, 399 f.

474. JGW 8, 433.

475. Zu diesem Terminus vgl. Bollnow, Die philosophische Anthropolo-
gie, 26 ff. ("Was lernen wir aus diesen Schopfungen iiber ihren Schopfer?",
a.a.0. 29); ders., Dilthey, 167 ff, 219.

476. C. G. Jung - F. Riklin, Diagnostische Assoziationsstudien, 2 Bde,
Leipzig 1911.

477.JGW 11, 359 (im Original teilweise hervorgehoben).

478. Vgl. dazu Hiillen, Relationen, 42 f. Von seinen 'Arbeitshypothesen'
und 'Hilfsbegriffen' spricht Jung in seiner 'Antwort an Martin Buber' (JGW
11, 660). Im selben Text weist er aber auch darauf hin, dass es sich bei der
Analytischen Psychologie um kein beliebiges Modell handelt, die Wirklich-
keit des Seelischen zu fassen: "Die so genannten 'Méachte des Unbewussten'
sind keine willkiirlich zu manipulierenden, intellektuellen Begriffe, sondern
gefihrliche Gegner, die in der Okonomie der Personlichkeit mitunter furcht-
bare Verwlistungen anrichten konnen" (a.a.0. 659).

479.JGW 9/1, 356, Anm. 149.

480. JGW 11, 318. Selbst das Bemiihen, einen anderen zu 'verstehen',
kann einem zerstorerischen Machtwillen entspringen: "Der Kern des Indi-
viduums ist ein Mysterium des Lebens, welches erlischt, wenn es ,begriffen’
wird" (Brief an Schmid-Guisan vom 6.2.15, Briefe I, 53 - gegen ,freudsche
Reduktionen').

481. Vgl. dazu A. Jafté, Der Mythos vom Sinn im Werk von C.G. Jung,
152.

482. JGW 9/1, 356, Anm. 149.
479.IGW 9/1, 356, Anm. 149.

480. JGW 11, 318. Selbst das Bemiihen, einen anderen zu 'verstehen',
kann einem zerstorerischen Machtwillen entspringen: "Der Kern des Indi-
viduums ist ein Mysterium des Lebens, welches erlischt, wenn es ,begriffen’

230



wird" (Brief an Schmid-Guisan vom 6.2.15, Briefe I, 53 - gegen ,freudsche
Reduktionen').

481. Vgl. dazu A. Jafté, Der Mythos vom Sinn im Werk von C.G. Jung,
152.

482. JGW 9/1, 356, Anm. 149.

483. JGW 11, 238; Jung stellt in diesem Zitat den Mythos der religiosen
Aussage gegenliber, verwendet also einen engeren Begriff des Mythos. Nor-

malerweise fallen alle religiosen und philosophischen Aussagen unter seinen
Begrift des Mythos. Vgl. JGW 9/1, 15 ff. und 168.

484. Vgl. JGW 14/11, A. 145 zu S. 40 (Mythos u. Traum); JGW 5, 395;
CG@lJ, Erinnerungen, 307, 314. Jung unterscheidet drei verschiedene Formen
des 'Wissens': Das '"Wissen' des Unbewussten (als ein "Wissen in der Ewig-
keit"), das mythische Wissen (das vom Bewusstsein aufgenommene und ge-
staltete Wissen des Ubw) und das begrenzte und umschreibbare Wissen in-
nerhalb der (Natur-)Wissenschaften.

485. Der Mythos ist die tragende Selbst-Verstindlichkeit eines Individu-
ums bzw. einer Kollektivitit, er vermittelt zwischen den 'ewigen Wahrheiten'
der Psyche, den Instinkten und Archetypen und der konkreten, raum-zeitlich
gebundenen Individualitit; vgl. IGW 5, 13.

486. IGW 9/1, 169; IGW 8§, 78.

487. Von hier her begriindet sich der Versuch der Jungschen Psychologie,
Religionssysteme, Mérchen, Geheimwissenschaften wie die Alchemie auf
ithre treibende Frage hin zu untersuchen, vgl. Jacobi, Komplex, 135 f.

488. JIGW 9/1, 174. Jung féahrt fort: "Man trdumt bestenfalls den Mythus
weiter und gibt ihm moderne Gestalt."

489. JGW 6, 271 f. Fiir die Analytische Psychologie gilt entsprechend,
dass sie sich als Mythos erkennen muss: "Sie ist Bewusstwerdung des psy-
chischen Prozesses, aber in tieferem Sinne keine Erkldrung desselben, in-
dem alle Erkldrung des Psychischen nichts anderes sein kann als eben der
Lebensprozess des Psychischen selbst. Sie muss sich als Wissenschaft auf-
heben, und gerade darin erreicht sie ihr wissenschaftliches Ziel" (JGW 8,
255).

490. Fiir Schopenhauer besteht (gegen Kant - beziiglich des Denkens) der
Primat der Anschauung; Nietzsche betont den fundamentalen vorgéngigen
Willen; Ed.v. Hartmann sieht eine unbewusste Vorbereitung des Denkens
(erst das Ergebnis taucht im Bewusstsein auf)- Vgl. Foppa, a.a.0. 95 f.

231



491. CGJ, Erinnerungen, 375 (Brief an einen jungen Gelehrten, 1952).
Beispiel eines schillernden Begriffes ist der 'Schatten'; vgl. Schlegel, Grund-
riss der Tiefenpsychologie 4, 72 ff. Kritisch gegen Jungs esoterische Spra-
che (entgegen seinem urspriinglichen Anliegen) wendet sich Wyss, Schulen,
399 f.

492. C@GJ, Erinnerungen 353, (Originalzitat Jung); "Wenn nun die energe-
tische Auffassung der Psyche zu Recht besteht, sind Aussagen, welche die
durch die Polaritdt gesetzte Grenze zu liberschreiten suchen - also z. B. Aus-
sagen iiber eine metaphysische Wirklichkeit - nur noch als Paradoxa mog-
lich ..."

Zum Begrift des Paradox vgl. auch K. Schifer, 'Paradox', in: Hbch-
philGrundbegr II, 1973, 1051-1059.

493. CGJ, Erinnerungen, 200. Theoretisches dazu JGW 8, 3. 27 ft.
494. Nach der Formulierung des Maturitdtsaufsatzes, FGW X, 205.

495. CGJ, Erinnerungen, 239. Der notwendige Uberstieg von der Psycho-
logie zur Philosophie ist formuliert JGW 8, 247.

496. CGJ, Erinnerungen, 74.

497. CGJ, Erinnerungen, 115 f. Wo Freud notgedrungen zur Psychologie-
Psychiatrie kommt, steuert Jung sie bewusst an.

Beide Minner verbindet aber, dass sie erst im mittleren Erwachsenenalter
(um 40 - Freud mit der Traumdeutung, Jung nach der Trennung von Freud)
zu ihrem eigenen, zentralen Forschungsbereich vorgedrungen sind.

498. Ich bin nicht der Meinung (wie Wehr, C.G. Jung und Rudolf Steiner,
152), dass Jungs Insistieren auf der 'Empirie' aus seinem arztlichen Interes-
se hervorgeht, dazu betont er doch zu stark sein Erkenntnisbediirfnis. Die
Betonung der 'Empirie' meint vielmehr den Bezugspunkt der Theorie, ihren
'Wert'. In derselben Richtung, aber polemisch-kritisierend deutet H. H. Bal-
mer, Die Archetypentheorie von C.G. Jung, 47.

499. Vgl. Def. 'Enantiodromie', JGW 6, 465 ff; JGW 8, 58 u.6. Zum gan-
zen siche Art. 'Gegensatz' im HistWortPhil 3, 1974, W. Beierwaltes: 105-
117, A. Menne/Red. 117-119.

500. Zu Heraklit vgl. E. Howald, Die Anfinge der abendldnd. Philoso-
phie. Fragmente und Lehrberichte der Vorsokratiker, {ibers. von M. Griin-
wald, Ziirich 1949; H. Quiring, Heraklit. Worte tonen durch Jahrtausende,
Berlin 1959.

232



501. Zit. nach Diels/Kranz, Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1951/6,
B 67, 165.

502. Zit. nach Quiring, a.a.0. F 27, 96.
503. Diels/Kranz, a.a.O. B 102, 173.

504. Vgl. Billicsich, Ubel I, 61 f, 122; II, 29 f. Vgl. Leibniz, Theodizee I,
0.

505. CGJ, Erinnerungen 249. Das 'Ganze' ist nicht nur das Ganze der in-
dividuellen Person, sondern - auf einer neuen Ebene - das des Menschheits-
verbandes.

506. CGJ, Erinnerungen 74; vgl. auch die Einleitung zu Billicsichs um-
finglichem Werk iiber das Ubel, bzw. a.a O. III, 110. (Die psychologische
Ermoglichung fiir diesen Tatbestand sieht Jung in der unbewussten Identi-
tit des Betroffenen mit dem Kindlichen und Tierhaften, vgl. Erinnerungen,
108.)

507. Vgl. dazu die leidenschaftlichen Ausfithrungen von J. Améry: "Der
Schmerz... (ist) die denkbar hochste Steigerung unserer Korperlichkeit"
(Jenseits von Schuld und Siihne, Miinchen 1966, 60 ff.).

508. CGJ, Erinnerungen, 302; vgl. JGW 8, 461 ff. (Seele und Tod).
509. CGJ, Erinnerungen, 317.

510. Vgl. dazu J. Hillman, Selbstmord und seelische Wandlung. Eine Aus-
einandersetzung; bes. 42 ff.

511. Schopenhauer, Zur Lehre von der Unzerstorbarkeit unseres wahren
Wesens durch den Tod, in: Werke (hrsg. A. Hiibscher, Wiesbaden 1947), Bd.
7, Parerga und Paralipomena 2, 284-300; Zitat 286 f. Grundsétzliches zu
Schopenhauer bei W. Schub, Philosophie, 399-407.

512. Schopenhauer, a.a.0. 289.
513. Schopenhauer, a.a.0. 290, 296.

514. JGW 16, 87. Im Anschluss an Jung arbeiten A. Ribi (Depression:
Krankheit oder Segen?, 54-73) und M. Jacoby (Sinn und Unsinn des Lei-
dens, 36-53 (beide Aufsitze in: Leiden. Studien aus dem C. G. Jung-Institut,
Ziirich 1976) den Unterschied zwischen 'iiberfliissigem' (v.a. neurotischem)
Leiden und notwendigem Leiden heraus: "... die Alternative zu krank (ist)
nicht gesund oder normal, sondern belastungsfahig oder heil"; nicht die De-
pression ist die Krankheit - sie entspricht dem lebens-eigentiimlichen Rhyth-
mus - sondern das Zerbrechen daran (Ribi, 64 f.). Nach volligem Gliick zu

233



verlangen, ist Leben aus dem "Paradiesesmythos" heraus, der fragwiirdig
(geworden) ist (Jacoby, 40 ft.).

515. Formulierung nach dem Titel der Studien von A. Joffé, Der Mythos
vom Sinn im Werk von C. G. Jung, Ziirich/Stuttgart 1967.

516.JGW 6, 471.

517. Die Worte 'Einheit' und 'Eigenstiandigkeit' bezeichnen den Sachver-
halt nur oberflichlich. Mit dem dynamisch-dialektischen Bezug der Fakto-
ren des Endlichen und Unendlichen, wie er hier vorliegt, beschiftigt sich
ausfiihrlich Hegel, Wiss. der Logik I. Die affirmative Unendlichkeit und der
Ubergang, Frankfurt 1971 (suhrkamp Theorie), 156-171. Bei aller Aversi-
on gegeniiber Hegel hat Jung die "auffillige Ubereinstimmung" mit ihm be-
merkt (vgl. Anm. 3 zu 2. Teil/A). Es ist daher legitim, zumindest ansatzweise
einige Parallelen anzufiihren.

518. JGW 6, 513. Das Selbst ist 'Postulat’, d.h. wir brauchen diese Hypo-
these, um die "Tiefenerfahrung' des Ich zu verstehen.

519. Gegen eine vorschnelle Vereinnahmung seiner Uberlegungen durch
die Biologie einerseits, die Metaphysik anderseits wehrt sich Jung: JGW 8§,
18, 78 f.

520. Vgl. Hiillen, Relationen, 224 f. (esse in anima), 159 ff. Zur Bezie-
hung zwischen 'Wahrheit' und 'Evidenz' siehe J. Méller, Wahrheit als Pro-
blem, Miinchen/Freiburg 1971, 56 (Descartes), 75 (Schopenhauer), (Dilthey
und Husserl) 92.

521. Den Terminus ,unus mundus' ibernimmt Jung von dem Alchemisten
Dorneus, der darunter die (potenzielle) Welt des ersten Schopfungstages ver-
stand, die vor aller Entzweiung gewesen sei (JGW 14/11, 313, 316 ff.).

522. Das metaphysische Unbewusste, das Jung anzielt, und iiber das er
(als Psychologe) doch nichts sagen mdochte, entsprache dem ,Willen' Scho-
penhauers; vgl. Hiillen, Relationen, 107 ff. (Beziehung zu Fichte, Schelling,
Schopenhauer, Carus); vgl. zur Frage der Benennung noch Joffé, Der My-
thos vom Sinn im Werk von C. G. Jung, 45 ff.

Zum Begriff des 'Unendlichen' vgl. besonders Hegels Uberlegungen: Ge-
geniiber dem Schlecht-Unendlichen, als der einfachen Negation des Endli-
chen, und dem in Wechselbestimmung zum Endlichen stehenden 'einseiti-
gen Unendlichen' (Hegel, Logik I, a.a.0. 149), bestimmt Hegel das 'wahrhaft
Unendliche' als Prozess, in dem sich Endliches und Unendliches aufheben.
Beide sind Bestimmungen im je-Anderen. So ist ihre 'Einheit' kein dul3er-
liches Zusammensein, "sondern jedes ist an ithm selber diese Einheit, und

234



dies nur als Aufheben seiner selbst". Endliches und Unendliches stehen sich
janicht als "ein Dasein" einerseits und "ein Dasein oder Ansichsein jenseits
des Daseins" anderseits gegeniiber, sondern sie sind jedes "diese Bewegung,
zu sich durch seine Negation zuriickzukehren; sie sind nur als Vermittlung in
sich, und das Affirmative beider enthilt die Negation beider und ist die Ne-
gation der Negation ..." (a.a.0. 162). Das Unendliche, als 'Einheit' von End-
lichem und Unendlichem (welche beide Begriffe doppelsinnig sind, a.a.O.
163: Das 'Unendliche' ist der Gegensatz des Endlichen und das Umgreifen-
de beider) ist somit Sein - als Begriindung - und Dasein - als Bestimmung
(a.a.0. 164).

523. Vgl. nochmals Hegel, a.a.O. 170: "Die Antwort auf die Frage, wie
das Unendliche endlich werde, 1st somit diese, dass es nicht ein Unendliches
gibt, was vorerst unendlich ist, und das nachher erst endlich zu werden, zur
Endlichkeit herauszugehen nétig habe, sondern es ist fiir sich selbst schon
ebenso sehr endlich als unendlich."

524. CGJ, Erinnerungen, 280 (dazu auch unten, 1V/3). Anders Schopen-
hauer, Uber den Selbstmord (WW VI, 325 ff)).

525.Vgl. CGJ, Erinnerungen, 42 ff. (das Miinster-Erlebnis), 46 ff., 216
ff. "Gott 1st nicht menschlich, dachte ich. Das ist Seine Grof3e, dass nichts
Menschliches an ihn heranreicht. Er ist giitig und furchtbar, beides ... Man
klammert sich einseitig an Seine Liebe und Giite, damit man nicht dem Ver-
sucher und Vernichter verfalle. Das hat Jesus auch bemerkt und darum ge-
lehrt: ,Fiihre uns nicht in Versuchung' " (a.a.0. 61). Dazu die leidenschaftli-
che Untersuchung 'Antwort auf Hiob', JGW 11, 385 ff.

Jung hélt immer daran fest, dass er Psychologe ist, und dass sich seine
Aussagen nicht auf Gott, sondern auf das Gottesbild der Seele beziehen. Fiir
ithn selbst tragen sie gleichwohl tiefere Bedeutung.

526. Cusanus nimmt hier die (neu)platonische Tradition auf (bs. Dionysi-
us Areopagita, Eriugena); vgl. den bereits zit. Artikel 'Gegensatz', in. Hist-
WortPhil 11, 105 ff. Fiir Cusanus sind Gegensétze zur Erkenntnis notig (vgl.
De Beryllo, XXXVI), aber Gott umgreift sie, wie in der Linie der groBte und
der kleinste Winkel einbegriffen sind (a.a.O. XI). Die Erfahrung Gottes setzt
menschliche Freiheit voraus; (vgl. De visione Dei VII); aber die Erkenntnis
des Verstandes kann keine Aussagen dariiber machen.

Jaspers (Nikolaus Cusanus, Miinchen 1968, 24) bemerkt zur Methode des
Cusaners: "Die coincidentia oppositorum ist eine Form des Nichtwissens.
Sie briiskiert den Verstand, der sie als fiir thn absurd verwirft. Sie fordert
ein anderes Denken, das zwar in jedem Schritt sich des Verstandes als Mit-

235



tel bedient, das aber der Verstand als solcher nicht mehr versteht. Sie setzt
den Entschluss voraus, aus einer urspriinglich anderen Erfahrung als es die
sinnliche und rationale ist, diese neue Erfahrung in logisch-alogischer, in
sich disziplinierter, methodischer Weise zur Klarheit zu bringen und damit
sie selbst, im Denken sie erzeugend, immer reicher zu entfalten." - Dies kann
entsprechend auf Jungs Vorgehen bezogen werden.

527. Die Kabbala entstand im 12./13. Jahrhundert in Siidfrankreich (Pro-
vence) und in Nordspanien (Gerona); ihr erstes groles Dokument ist das
Buch Bahir (ca. 1180), ihr wichtigstes Buch der Sohar (ca. 1270 verfasst).
Breitenwirkung erlangt sie im Paldstina des 16.Jahrhunderts; abgesehen von
thren Nachwirkungen im Chassidismus (vornehmlich in Polen) geht sie mit
dem Messias Sabbatai Zwei im 17.Jahrhundert unter. Fiir Jung ist die Kab-
bala- wie die Alchemie- eine wichtige Ergdnzung zum einseitigen philoso-
phischen Bewusstsein des jlidisch-christlichen Mittelalters. Er erwéhnt sie
recht hdufig (vgl. bes. JGW 12, 240 f. 352, A. 35 u.0.), ohne sich aber so sys-
tematisch mit ihr auseinanderzusetzen, wie er das mit der Alchemie versucht
hat. Da Jung in seiner eigenen Erfahrung aber gerade an die jiidische (alttes-
tamentliche) Tradition anschlieBt (vgl. seine Auseinandersetzung mit Jahwe
in 'Antwort auf Hiob'), scheint es mir sinnvoll, auch die Kabbala zur Ver-
deutlichung von Jungs Mythos heranzuziehen. (Zur Darstellung der kabba-
listischen Traditionen stiitzen wir uns auf die Untersuchungen von Gershom
Scholem; vgl. dazu die Angaben in der Bibliografie.)

528. Scholem (6), 133, vgl. Scholem (7), 52.
529. Scholem (7), 58 ff. Zitat 66.

530. Scholem (7), 54. Ausfiihrlich zum Sohar, Scholem (2); (5), 171-266.
Naheres zu den Sefirot, Scholem (7), Kap. 1; (4), I1, 2 ff.; 11, 5; IV b.

531. Scholem (7), 66 ff., (iiber Josef Gikatilla).

532. Dieser Gedanke findet sich vor dem Sohar bei Isaak Kohen aus Soria,
+ca. 1260 in Kastilien (Scholem (4), 258 ff.); vgl. (7), 55.

533. Scholem (5), 286. Die lurianische Kabbala geht aus von Isaak Luria
(1534-1572); ihr Zentrum war Paldstina. Thre geistige Bedingung war das
Leid des spanischen Exils, das nach Erklarung verlangte. Thre systematische
Darstellung fand sie bei Chajim Vital (1543-1620) und Israel Sarug (+ ca.
1600); vgl. dazu Scholem (5), 267-314.

534. Scholem (7), 78. Die 'Ambivalenz' des En-Sof wird genauer darge-
stellt von Nathan von Gaza (dem Propheten des Messias Sabbatai Zwi). In
seinem 1671 entstandenen ’Buch der Schopfung' fiihrt er aus: In Gott bren-

236



nen von Anfang an zwei Lichter, das gedanken-lose (ohne Form, selbstische)
und das gedanken-volle (Form). Nur das letztere veranstaltet den Zimzum.
Im frei werdenden Urraum bleibt das gedankenlose; es wehrt sich gegen die
Schopfung und wird so - nachtriglich - bose (Scholem (7), 79 ff.).

Dieser Gedanke findet sich - beispielsweise - entsprechend bei Schelling
(Stuttgarter Privatvorlesungen, WW 4, 325 £.); vgl. auch JGW 11, 490: "Gott
will Mensch werden, aber nicht ganz."

535. G. Wehr, Jakob Bohme, Hamburg 1971, 78 (Zit. aus J. Bohme, Cla-
vis, WW 9). Beziige zur 'christlichen Kabbala' (Oetingers) arbeitet heraus: E.
Benz, Die Christliche Kabbala, Ziirich - Stuttgart 1958.

536. G. Wehr, a.a.0.82 (Zit. aus J. Bohme, Von der Menschwerdung II, 18,
WW 4). Zu den 'Nachwirkungen' Bohmes vgl. Wehr, a.a.O. 118 ff.

537. J. G. W. Schelling, Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen
der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhéngenden Gegenstén-
de (1809), Werke (Hrsg. M. Schréter), Miinchen 1927, 4. Hauptband, 298 f.
und 300.

538. Schelling, Philosophie der Offenbarung, a.a.O., 6. Hauptband, 2.
Teil, 639 f., Zitat 644. Zur gesamten Entwicklung von Schellings Denken
iiber das Bose vgl. St. Portmann, Das Bose. Die Ohnmacht der Vernunft.

539. So setzt Beck Jung gegen Schelling ab (Das Bose, 108). Zur Gegenii-
berstellung von Jung und Schelling vgl. auch K. Liithi, Gott und das Bose.

540. Die 'Entwicklung' Gottes (bzw. des menschlichen Gottesbildes) ist in
'Antwort auf Hiob' dargestellt. Jung kommt zum Schluss: "Der Sieg des Un-
terlegenen und Vergewaltigten ist einleuchtend: Hiob stand moralisch hoher
als Jahwe. Das Geschopf hatte in dieser Beziehung seinen Schopfer tiber-
holt." Dies dandert Jahwe selbst: "Er erhebt sich iiber seinen fritheren primi-
tiven Bewusstseinszustand ... Weil sein Geschopf ihn iiberholt hat, muss er
sich erneuern" (JGW 11, 434 {.; letzter Satz kursiv). Vgl. Erinnerungen, 224.
Zu Lucifer vgl. JGW 11, 213; der Inkarnationsprozess geht bis in die Mate-
rie, nicht nur bis in den Menschen: JGW 12, 351 f., entsprechend JGW 14/
I, 42; JGW 14/11, 217: "Der Stein ist mehr als eine 'Inkarnation Gottes'. Er
ist eine Konkretisierung, eine Stoffwerdung, die bis in den anorganischen,
dunkelsten Bereich der Materie hinunter reicht oder geradezu daraus ent-
steht und zwar aus jenem Teile der Schopfung, der sich in Widerspruch zum
Schopfer gesetzt hat ..."; vgl. auch JGW 14/1, 186.

541. Vgl. JGW 11, 46. Jung legt Rudolf Ottos Bestimmung des Heiligen
als des "tremendum et fascinosum" zu Grunde (vgl. R. Otto, Das Heilige.

237



Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und sein Verhiltnis zum Ra-
tionalen, 1917).

542. 1. Kant, MutmaBlicher Anfang der Menschengeschichte; zit. nach
WW in 6 Binden, hrsg. W. Weischedel, Darmstadt 1964, 83-102. Vgl. zum
Folgenden auch E. Lammerzahl, Der Siindenfall in der Philosophie des
deutschen Idealismus. Der 'christlichen' Kritik Lammerzahls (v.a. an Kant)
schliefen wir uns nicht an.

Zum ganzen Kapitel vgl. auch P. Tillich, Symbol und Wirklichkeit, Got-
tingen 1962, 28-48 (Der Ubergang von der Essenz zur Existenz und das
Symbol des ,Falls').

543. Der Sehnsucht erscheint 'golden', was die Vernunft - um ihres Be-
standes willen - abqualifizieren muss.

E. Lammerzahl zitiert Herders '[deen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit', a.a.0. 29 {.; Kants Kritik daran: MutmaBlicher Anfang, 100 f.

544. In Schellings Erstlingsschrift kommt der theogonische Aspekt des
Stindenfalls noch nicht explizit zur Sprache, zeichnet sich aber in dem Ge-
geneinander von Natur - Notwendigkeit und Geist - Freiheit bereits ab. Wie
oben bemerkt, fundiert Schelling spéter die menschliche Geschichte theo-
sophisch bzw. ontologisch: Ausgehend vom absoluten Bewusstsein, ergibt
sich thm der Gleich-Ursprung des Endlichen und des Bosen. Die anfangli-
che Einheit von Denken und Sein spaltet sich und ermdglicht damit erst die
Objekte und die Erkenntnis. Diese scheinbare Willkiir des Geistes ist notig,
um das Bewusstsein zum Selbstbewusstsein zu entwickeln, denn "Selbstbe-
wusstsein ist... der letzte Sinn des Auseinandertretens und der Wiederver-
einigung des Absoluten ..."(Portmann, a.a.0. 32). Zum 'Fall' bei Schelling,
a.a.0. 22 f., 57 ff.; vgl. W. Schulz, Die Vollendung des deutschen Idealismus
in der Spatphilosophie Schellings, Stuttgart/Koln 1955, 257.

545. Vgl. FGW X, 345; X1, 184 f.; XVI, 182.

546. Beide Zitate JGW 7, A. 1 zu 171 £.; vgl. auch JGW 8, 182 ('Siinden-
fall' und 'Engelsturz'). Wie fiir Kant, so ist auch fiir Jung der Intellekt eine
'Erfindung' der Natur wider die Natur: JGW 11, 531.

547.JGW 8, 128.
548. Beide Zitate JGW 5, 454.

549. "Alles, was im Unbewussten ist, will Ereignis werden" (CGJ, Erin-
nerungen, 10 [Original Jung]). Das Unbewusste ist bei Jung allerdings nicht
als "Wille' zu charakterisieren; es ist potenzielles Gerichtetsein, das vom Be-
wusstsein gesteuert wird: JGW 7, 254.

238



550. C@GJ, Erinnerungen, 259 f. Vgl. auch A. Jaffé, Der Mythos vom Sinn
im Werk von C. G. Jung, letztes Kapitel: Sinn als Mythos vom Bewusst-
sein.

551. C@J, Erinnerungen, 319.

552. Beide Zitate aus einem Brief an einen Kollegen (1959), zit.: CGJ, Er-
innerungen, 276 f.

553. JGW 8, 136.

554. JGW 5, 258. Jung spricht hier von der "suchenden Sehnsucht des
Unbewussten, das jenes ungestillte und selten stillbare Verlangen nach dem
Licht des Bewusstseins hat"(a.a.0.). Vgl. dazu Schopenhauers Uberlegun-
gen: "Der Wille, der bis hierher im Dunkeln, hochst sicher und unfehlbar,
seinen Trieb verfolgte, hat sich auf dieser Stufe ein Licht angeziindet, als ein
Mittel, welches nothwendig wurde, zu Authebung des Nachtheils, der aus
dem Gedrange und der komplizierten Beschaffenheit seiner Erscheinungen
eben den vollendetsten erwachsen wiirde" (Die Welt als Wille und Vorstel-
lung, Samtl. Werke 2, Wiesbaden 1949, 179). Dazu siehe auch JGW 14/1,
117, wo Jung Schopenhauer explizit aufnimmt.

555. JGW 8, 253. Der Mensch Ist das letzte 'Experiment der Natur': JGW
8, 429.

556. JGW 10, 336. Das legitimiert auch das therapeutische Interesse am
Einzelmenschen, den ungeheuren Aufwand einer Analyse.

557. CQGJ, Erinnerungen, 283, iiber Buddha und nochmals Schopenhauer.
- Beim Kind, beim Primitiven und beim Tier gibt es so etwas wie eine 'unbe-
wusste Ganzheit'(vgl. JGW 8, 251 f., 256, A. 127); da die destruktiven An-
teile der Archetypen nicht kontrolliert werden konnen, ist sie fiir den zivili-
sierten Européer aber ethisch nicht zu verantworten.

558. JGW 7, 256. Zur 'Klugheit' vgl. a.a.O. 259.

559. Einem gewalttétig 'siegreichen' Bewusstsein triate das Unbewusste
als feindlich-boses gegentiber: JGW 7, 249 ff.

560. JGW 7, 256: "Ich weil} nicht, ob es wiinschenswert ist, dass das Be-
wusstsein die ewigen Gesetze alteriert, ich weill nur, dass es sie bisweilen
alteriert." Vgl. zur Reflexion: "Damit tritt an die Stelle der Zwangsldufigkeit
eine gewisse Freiheit..."(JGW 8, 136). Diese Potenz des Bewusstseins iiber-
sieht E. Bloch in seiner Kritik an Jung (Prinzip Hoffnung I, Frankfurt 1959,
70 £.).

239



561. Jung ndhert sich damit der (von Kant abgelehnten) Position Rousseaus
an. Nach Rousseau bringt die Kultur die menschliche Gattung zu ihrer Be-
stimmung. Nur solange diese Aufgabe noch nicht gelost ist, besteht ein
Kampf zwischen Kultur und Natur. Ihr Gegensatz hebt sich schlieBlich in der
vollkommenen Kunst auf: "Wihrend bei R. die Kultur mithilfe der Vernunft
wieder in die Natur zuriickstrebt, wird bei Kant die Natur durch die Vernunft
so vollig iberwunden, dass die Vernunft schlieBlich allein herrscht und da-
durch zum natiirlichen Leben der Menschen wird" (Ldmmerzahl, 35 f.).

562. Brief an Ungenannt vom 20. 5.40 (Briefe I, 355). Vgl. A. Jafté, Der
Mythos vom Sinn im Werk von C.G. Jung, 161. Die energetische Betrach-
tung relativiert die Rede vom ,Plan' des Unbewussten. In der ideologischen
Sprechweise driickt das Bewusstsein seinen Entwurf von sich selbst aus (vgl.
etwa JGW 7, 203, 252). Dies tibersieht die auf N. Hartmann aufbauende Kri-
tik Spenglers (Das Gewissen bei Freud und Jung, 86) an Jung.

563. Vgl. CGJ, Erinnerungen, 319 f. Anlésslich seiner Uberlegungen zur
Verschiedenheit der Theorien (,Mythen') von Adler und Freud bemerkt Jung,
"... dass Betrachtungsweisen fundamentalen psychologischen Einstellungen
entsprechen, die offenbar mit den Bedingungen des Objektes zusammen-
fallen, infolgedessen sind ihre Gesichtspunkte auch praktisch anwendbar"
JGW 8, 24).

Freilich liegt gerade diese an Kant orientierte Hermeneutik (der letztlich
unerkennbaren Wirklichkeit wird von der menschlichen Vernunft eine Ord-
nung eingeschrieben) selbst wieder auf der Linie des 'abendlédndischen My-
thos'.

564. So der Titel eines Aufsatzes, JGW 10, 272 ff.
565. JGW 10, 566 f.

566. JGW 10, 578 f. Das ist freilich auch seine Grenze (vgl. CGJ, Erinne-
rungen, 279).

567. JGW 10, 577 f.; vgl. JIGW 11, 575 ('Spaltung des westlichen Geis-
tes').

568. JGW 11, 577; vgl. JGW 10, 542 f.; CGJ, Erinnerungen, 280.

569. JGW 10, 487. Die Bewertung des Handelns nach den Kriterien von
gut und bose (verwandt der Zuordnung ,Lust - Unlust') ist kein Spezifikum
der menschlichen Psyche: JGW 10, 485. Die ,moralische Reaktion' kann als

psychische Basis, als phylogenetische Voraussetzung der menschlich-sittli-
chen Reaktion, die Kant das 'moralische Gefiihl' nennt, verstanden werden

240



(vgl. 1. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloen Vernuntt I, 1;
Meiner, Hamburg 1956, 27).

570. JGW 7, 28 f.; vgl. JGW 7, 164: "Die Verdrangung der Kollektivpsy-
che" und der 'bosen’ Anteile der Archetypen ist "einfach eine Notwendigkeit
der Personlichkeitsentwicklung."

571. JGW 10, 482.
572.JGW 7, 163. Natur' hier als natura naturans.
573.JGW 7, 262; zur Legitimitat der Moral vgl. auch JGW 8, 278.

574. Das Recht und die Notwendigkeit einer jeden Reifungsstufe hebt
auch H. Barz hervor (Selbst-Erfahrung. Tiefenpsychologie und christlicher
Glaube, 135 f.). Diese Einsicht gehort zur 'Offenheit' der analytisch-psycho-
logischen Betrachtung.

575. Die Psyche scheint keinen Unterschied zu machen zwischen dem be-
wussten Wollen und der Tendenz unbewusster bzw. verdriangter Strebungen
(vgl. JGW 11, 82; Neurose als 'Ersatz fiir legitimes Leiden'). Die Einseitig-
keit des kollektiven Bewusstseins kann sich nach Jung auch so riachen, dass
ganze Nationen von dem unterdriickten Gegensatz liberschwemmt werden;
vgl. das Beispiel des Nationalsozialismus (JGW 8§, 250 ff.).

576.JGW 7, 203: "Ihre Natur ertrug es auf die Dauer nicht, in einer flir sie
unnatiirlichen Dumptheit zu verharren. Infolge der Enge thres Bewusstseins
und der Beschrianktheit ihres ... Lebens ersparte sie Energie, die sich unbe-
wusst allméhlich aufstaute und schlieBlich in Form einer mehr oder weniger
akuten Neurose explodierte."

577.Vgl. GIW 7, 215. Dass die Gesellschaft repressiv ist, siecht Jung also
wie Freud. Beide treffen sich in der Kulturkritik, aber auch hier handelt es
sich um den Schnittpunkt zweier Linien, die sonst vollig unterschiedlich ver-
laufen:

Mit Freud hilt Jung daran fest, dass die Neurose sich iiber dem pathoge-
nen Konflikt aufbaut, welcher "zwar wohl ein personliches Moment ist, aber
zugleich auch ein im Individuum offenbar werdender Konflikt der Mensch-
heit, denn das Uneinssein mit sich selbst ist iiberhaupt ein Kennzeichen des
Kulturmenschen". Die Interessen von Natur (Trieb) und Kultur (Geist) ver-
tragen sich nicht, daher muss es auch eine 'sexuelle Frage' geben. JGW 7, 20
f. Diese Schrift entstand 1912 f. und wurde von Jung mehrfach iiberarbeitet,
wobei sich die Verdnderung seiner Gedanken deutlich zeigt. Vgl. Die Psy-
chologie der unbewussten Prozesse, JGW 7,267-291, und: Uber die Psycho-
logie des Unbewussten, JGW 7, 1-130.)

241



Soweit geht Jung mit Freud einig. Gegen Freud hebt er aber an der Kultur
wesentlich das ordnende und stabilisierende Element hervor: "Bekanntlich
besteht der Kulturprozess in einer fortschreitenden Bandigung des Animali-
schen im Menschen ..."(a.a.0.). Wenn Kultur destruktiv wird, so, weil sie ihre
Ordnungsfunktion iiberschérft, damit selbst zu einem Hemmnis der (wie fiir
Freud: notwendigen) Wandlung der Natur wird. Dabei werden keineswegs
immer die Triebe unterdriickt, "sondern vielfach sind es auch neue Ideen, die
aus dem Unbewussten zum Tageslicht driangen ..."(a.a.0.).

Die Problematik der Kultur besteht nicht so sehr in ithrem grundsétzli-
chen Gegensatz zur Natur, sondern in ihrer Tendenz zur Verfestigung. Jung
hilt weniger einen unausgleichbaren (Thanatos-bestimmten) Dualismus fiir
wahrscheinlich, sondern eine Gegensatzspannung, die fruchtbar gemacht
werden muss: "Zu viel Tier entstellt den Kulturmenschen, zu viel Kultur
schafft kranke Tiere..."(a.a.0. 30).

578.JGW 10, 476 f.

579. JGW 7, 149. Jung schlieBt sich damit der Uberzeugung Kants an:
"Denn ungeachtet jenes Abfalls erschallt doch das Gebot: wir sollen besse-
re Menschen werden, unvermindert in unserer Seele; folglich miissen wir es
auch konnen ..." (Die Religion ... I, Allgemeine Anmerkungen, a.a.O. 49).

580.JGW 10, 477.

581. Das moralische Minderwertigkeitsgefiihl riihrt dabei nicht etwa her
vom Zusammensto3 mit dem allgemeinen, in gewissem Sinn arbitrdren Mo-
ralgesetz, sondern vom Konflikt mit dem eigenen Selbst ... Es sind in letzter
Linie die moralischen Qualitidten eines Menschen, welche ihn, sei es durch
die Erkenntnis der Notwendigkeit, sei es indirekt durch eine qualvolle Neu-
rose zwingen, sein unbewusstes Selbst zu assimilieren ..." (JGW 7, 149).
Vgl. JGW 7, 216: Die Gegensitze sind aufeinander bezogen und suchen des-
halb die Einigung. "Man hat ein Gefiihl von dem, was sein sollte und was
sein konnte. Von dieser Ahnung abzuweichen bedeutet Abweg, Irrtum und
Krankheit."

582. Die Unterscheidung von instinktiv vollzogener 'Moral' und aus be-
wusster Entscheidung hervorgehender 'Ethik' schldagt Jung in JGW 10, 493
vor, hélt sie allerdings selbst nicht immer durch.

583. In der Bestimmung des dialektischen Verhiltnisses zwischen Ich und
Schatten zeigt sich wieder deutlich die Ndhe Jungs zu Hegel; vgl. Beck, Das
Bose, 110 ff.

584. JGW 11, 84; vgl. C. Andresen, Gnosis I, Ziirich 1969, 51 f.

242



585.JGW 14/1, 234.

586. Zum Sabbatianismus (der sich an die lurianische Kabbala anschlief3t)
vgl. Scholem (5), 315-355. Scholem selbst setzt das 'Evangelium des Anti-
monismus' des Theoretikers der Sabatianer, J. Frank (1726-1790) in Bezie-
hung zu den Lehren der Karpokratianer (a.a.0. 347); flr ihn griinden solche
Theorien in der Erfahrung des Selbstwiderspruchs (Marranentum); a.a.O.
355.

587. Scholem (5), 341. Vgl. Scholem (7), 82: Die Wesenheit des Messias
stammt aus dem 'gedankenlosen', dem schopfungsverneinenden Anteil Got-
tes, deshalb ist sie auch befédhigt, die Wiederversohnung zwischen Gott und
dem Verlorenen einzuleiten.

588. CGJ, Erinnerungen, 280.
589. JGW 7, 186.

590. Siehe dazu oben, Darstellung (A - 5. a). Wie die Lebensphilosophie
verwendet Jung 'Leben' als Kamptbegriff, vgl. Bollnow, Lebensphilosophie,
4.

591. E. Neumann, Tiefenpsychologie und neue Ethik, 128. "Die ethische
Wertung ... ist funktionell bezogen auf die Ganzheit" (a.a.0.).

592.JGW 7, 327: "Am Schlusse ist es unfehlbar die moralische Tatsache,
welche zwischen Gesundheit und Krankheit entscheidet."

Zum ethisch Bésen und der Schuld vgl. die Zusammenfassung bei Beck,
Das Bose, 65 f.

593. Mit dieser Definition des ethisch Bosen weist Jung eine deutliche
Néhe zum Dt. Idealismus auf. So fasst Fichte das Wesen der Siinde in die
Begrifte von Triagheit und Hochmut. Fiir den frithen Fichte ist das Bose die
Tragheit, welche die Selbstdistanzierung verhindert, und so den Menschen
von der Erfiillung seiner Bestimmung abhilt (Sittenlehre 1798, vgl. WW
IV, 202, 315, 150). SchlieBlich konkretisiert sich fiir Fichte die Tragheit in
der Selbstsucht, in der sich das menschliche Ich gegen die Einsicht in sei-
ne Abhdngigkeit von Gott wehrt (IV, 363). Dazu Billicsich II, 209 f.; 263
ff.; Lammerzahl, 58 ff.; vgl. R. Mehlich, J. H. Fichtes Seelenlehre und ihre
Bedeutung fiir die Gegenwart. Zu anderem Ergebnis kommt F. J. Kaune,
Selbstverwirklichung. Eine Konfrontation der Psychologie C.G. Jungs mit
der Ethik, Miinchen/Basel 1963. Er kritisiert Jung ausgehend von "philoso-
phischen Prinzipien jeglicher Ethik {iberhaupt" (8), wobei er sich an Fichte
orientiert. Er vermisst bei Jung die Untersuchung des 'Worumwillen' der Sitt-

243



lichkeit (12). Da Kaune Jungs 'Ganzheit' als inner-psychische interpretiert
(120), fehlt s. E. der 'wahre' ethische Aspekt.

Ich hofte gezeigt zu haben, dass dieser Vorwurf nicht trifft: Die verschie-
denen 'mythischen' Zuginge zur Ganzheit zielen auf ihre (unaussagbare)
meta-psychische Qualitét hin; das Ich als 'kosmisch' Bedeutsames schaftt in
der ethischen Tat Wirklichkeit (falschlich Kaune 106, der in der 'psychischen
Natur' das 'Bestimmende' fiir Jung vermutet). Oft merkt Kaune nicht, dass
der konstruierte Gegensatz zu Jung hinfillig ist (vgl. etwa 145 f., bzgl. des
Auslebens des Bosen). Dass "das Ich im Grunde Freiheit ist", konnte Jung
allerdings nicht verstehen; hier liegen aber auch unterschiedliche Begriffe
VOr.

Als Therapeut ist Jung wie Freud weniger an der Freiheit interessiert als
daran, welche Vorbedingungen sie hat, bzw. wie man diese (ggf. lebensge-
schichtlich nachtriaglich) herstellen kann. Dass Selbstverwirklichung ethi-
sche Aufgabe ist, steht fiir ithn fest.

594. Scholem (5), 300.

595. Scholem (7) untersucht die verschiedenen Formen dieser Mitarbeit
(Der Gerechte, a.a.0. 83-134). Der Ubergang vom theosophischen zum psy-
chologischen Denken deutet sich in einer Formulierung des Rabbi Bér von
Meseritz an (um 1770). Nach dieser Aussage lassen sich Wesen und Funkti-
on des chassidischen Frommen dahingehend bestimmen, "dass die Zaddikim
Gott, wenn man so sagen darf, zu ihrem Unbewussten machen" (zit. a.a.O.
134).

596. Schelling, Philosophie und Religion (1804), a.a.O. 4. Hauptband,
53.

597. W. Schulz, Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spét-
philosophie Schellings, 257. Wenn es die Bestimmung des Menschen ist,
die absolute Reflexion mit der Immanenz zu vermitteln, so erklart sich fiir
Schelling von daher auch schlieBlich der ,Fall' des Menschen: "... um sich als
Wissen Gottes zu wissen, muss der Mensch sich selbst reflektieren, von Gott
entfernen, damit er seinen Bezug zu Gott erkenne" (Schulz, a.a.0.).

598. Die Antwort auf Hiobs Leid und Arbeit daran ist die Erscheinung der
Barmherzigkeit Gotte

in der Gestalt Christi (JGW 11, 420 u. 438).
599.JGW 11, 85. Zur Vernunft (Ratio) gehoren Denken und Fiihlen.

600. JGW 10,494. Zur 'transzendenten Funktion' vgl. den gleichnamigen
Artikel in JGW 8, 75-104; Definition 'Symbol' JIGW 6, 522 f.

244



601. CGJ, Erinnerungen, 280.

602. CGJ, Erinnerungen (Originalzitat Jung), 355. Das Ziel der Analyse
ist fiir Jung die Erfahrung der Beziehung zwischen Ich und Selbst, der In-
dividualitit und dem Ganzen. Daher legitimiert sich auch die an Fantasien
(,Aktive Imagination') und Trdumen ausgerichtete Methode Jungs: In der
Fantasie nimmt die Therapie das individuell mogliche Leben vorweg, bildet
es ab und ermutigt zu ithm.

603. Jungs lebensbejahender Ansatz wird von Hermann Hesse im 'Sid-
dharta' (1922) aufgenommen und dichterisch ausgestaltet. (Hesse hatte bei
Jung analytische Sitzungen im Februar und Mai 1921 und trug selbst im
'Psychologischen Club' in Ziirich vor. Vgl. Materialien zu Hermann Hes-
ses 'Siddharta’, Frankfurt/Main 1975, Tagebuchaufzeichnung vom 17.2.21,
a.a.0. 16ff.; Zeittafel a.a.O., 38).

604. JIGW 8, 576: Die synchronistischen Phinomene, die vielleicht ein
ursacheloses Angeordnetsein anzeigen, sind "als Schopfungsakte anzuspre-
chen im Sinne einer creatio continua..."

605. Beide Zitate CGJ, Erinnerungen, 356. 'Liebe' definiert Jung: "Ich set-
ze dieses Wort in Anfiihrungszeichen um anzudeuten, dass ich damit nicht
blof3 ein Begehren, Vorziehen, Beglinstigen, Wiinschen und dhnliches mei-
ne, sondern ein dem Einzelwesen iiberlegenes Ganzes, Einiges und Unge-
teiltes ..."

Jungs Néhe zu Spinozas amor ist hier eindeutig; er spricht aus, was Freud
impliziert.

606. Vergleichbare Namen wiren beispielsweise: die 'Siinde' und der "Tod'
bei Paulus; das 'Dionysische' bei Nietzsche, die 'Sorge' bei Heidegger ...

607. FGW XIII, 62 f.

608. Freuds ambivalente Beziehung zu seinem Judentum untersucht
Scharfenberg, Sigmund Freud, 58 ff; vgl. auch Roazen, SF und sein Kreis,
44 ff. Freud steht am erwidhnten Punkt in einer Reihe mit den Autoren der
hebriischen Bibel (Erwartung des Messias) und gegenwirtigen Denkern wie
Th. W. Adorno, E. Bloch, Max Horkheimer (vgl. Horkheimer, Die Sehnsucht
nach dem ganz Anderen, Ein Interview mit Kommentar von H. Gumnior,
Hamburg 1970).

609. Vgl. dazu Ricoeur, Interpretation, 344. Eine Folge der einsichtigen
Ergebung (als Versohnung des Menschen mit seinem Schicksal) ist der Hu-
mor. Vgl. Jungs Antwort auf einen nicht erhaltenen Brief von Freud: "Sie
haben sehr recht, dass Sie den Humor als die einzig anstindige Reaktion auf

245



das Unvermeidliche preisen" (Brief vom 8.11.07, SF - CGJ, Briefwechsel,
107). Vgl. auch FGW X1V, 381 ff.

610. Zur Abgrenzung zwischen Jung und Klages vgl. Hiillen, Relationen,
34 ft.

611. M. Jacoby, Sinn und Unsinn des Leidens, weist darauf hin, dass das
Selbst in der Jungschen Psychologie - als Postulat - die archetypisch-sinn-
stiftende Funktion einer Paradiesesvorstellung einnimmt, und daher auch
wieder kritisiert werden muss (in: Leiden, Studien aus dem C. G. Jung-Insti-
tut, 40 ff.). Die Unvollstindigkeit der Vorstellung vom Selbst erwihnt Jung,
JGW 10, 367 ('Schatten des Selbst').

612. Vgl. dazu V. Kast, Das Problem der Erkenntnis bei Jung und Leib-
niz, 138.

613. Freud und Jung beziehen sich beide auf Goethe als ihren geistigen
(Jung auch als seinen leiblichen) Ahnen, was diesen humanistischen Impuls
spezifiziert: der Mensch, eingegliedert in die Ordnung bzw. in die tragende
Bewegung der Natur. Vgl. dazu Stern, C. G. Jung, 14 ft.; Miiller-Pozzi, Psy-
chologie des Glaubens, 102 ff.

614. 'Idealistisch' und 'realistisch' hier idealtypisch zur Kennzeichnung
von Tendenzen. 'Idealistisches' Gedankengut haben beide; die Verbindungs-
stelle ist Schelling (System des transzendentalen Idealismus: Das philoso-
phierende Ich erkennt seine Geschichte und seine Welt als selbstgestaltete.)

Vgl. dazu auch 0. Marquard, der die Ndhe zwischen Freud und Schelling
herausarbeitet, in: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, 83-106:
Uber einige Beziehungen zwischen Asthetik und Therapeutik in der Philoso-
phie des neunzehnten Jahrhunderts.

615. Dazu vgl. Art. Desiderium naturale von P. Engelhardt, in HistWPhil
2, 1972, 118-130. - Der Aufweis der Moglichkeit des Ersehnten aus der Tat-
sache des Sehnens setzt das aristotelische Kosmosmodell voraus (Bewe-
gungszusammenhang des Kosmos) bzw. das ontologische Argument An-
selms von Canterbury (das Absolute hat sich selbst je schon so mitgeteilt,
dass es erstrebt werden kann). Tatsachlich liegt - wie gezeigt - Jungs Denken
dieser Ansatz zu Grunde: das Selbst ist das Finalprinzip der Individuations-
Bewegung. Jungs "Trieb zur Selbst-Verwirklichung' entspricht der Deutung
des d.n. durch Thomas v. Aquin (d.n. als Ausrichtung eines jeden, geméaB sei-
ner Natur, auf sein Ziel hin).

616. SF, Briefe, 379; FGW X, 354 f.
617. Brief vom 2.7.1907, SF - CGJ, Briefwechsel, 91.

246



618. Vgl. Roazen, SF und sein Kreis, 266, im Anschluss an E. Jones, Das
Leben und Werk von Sigmund Freud II, 494 f.; III, 359 f.

619. Dies ist die Richtung der Deutung Max Schurs. Vgl. dazu die Rezen-
sion: M. Schur, SF. Leben und Sterben, von U. Riebet, in: Analytische Psy-
chologie 7 (1976) 93 ft.

Dazu stimmt auch die (erwédhnte) Abwehr Freuds gegeniiber allem Irrati-
onalen; vgl. Roazen, SF und sein Kreis, 64, 207, 266 f, 416 f.

620. Vgl. CGJ, Erinnerungen, 31 ff. (iiber seine Schuljahre); Stern, C. G.
Jung, 8, 28 ff. Dass solche Schematisierung in der Gefahr der Einseitigkeit
ist, wenn sie nicht weiter differenziert wird, zeigt die Tatsache, dass auch
Freud unter psychosomatischen (also ,hysterischen') Symptomen gelitten
hat, vgl. die wiederkehrenden Klagen in seinen Briefen an Fliess (in: Aus
den Anfingen der Psychoanalyse).

621. H. A. Wyss, Die Revolution des Bewusstseins. Sigmund Freud, C. G.
Jung und die Gegenwart, 176.

622. Vgl. Stern, CG. Jung, 20 ff.
623. CGJ, Erinnerungen, 358 f. (Originaltext Jungs).

624. Zitate aus JGW 6, 436 ff. Dazu passt Jungs gelegentliche Schroftheit
und Unbezogenheit (Stern, 142), seine Betonung der Innenwelt gegeniiber
der AuBBenwelt (Stern, 14 ftf., 133). - P. J. Sterns abschétzige Beurteilung der
Einstellung Jungs (seiner Erfahrung als ,quasi-schizophren', seiner Theorie
als ,Selbstheilungsversuch') ist die - nach der Jungschen Typologie zu erwar-
tende - Abwertung des introvertierten Standpunkts durch den Extravertier-
ten!

Jungs kritischer Selbsteinschédtzung entspricht die heftige Charakterisie-
rung, die Freud nach der Trennung vornimmt: "... der brutale, heilige Jung
..."" (Brief vom 26. 7.14, SF - KA, Briefwechsel, 180). Zu Jungs typol. Ein-
ordnung vgl. auch Jaffé, Aus Leben und Werkstatt von C. G. Jung, 118.

625. Auch dies ist 'typgemal', vgl. JIGW 6, 181.
626. JGW 4, 387.

627. Vgl. JGW 6, 366. Dem entspricht Freuds Selbstwahrnehmung, er ar-
beite 'intuitiv' (vgl. Brief vom 17.12.11, SF - CGJ, Briefwechsel, 523), und

dass Ideen (wie vor allem der Todestrieb) 'Macht' iiber ihn gewinnen kénn-
ten, vgl. FGW X1V, 479.

628. Die Konzeptionen von Freud und Jung sind einander zeitlich nahe
und sachlich verwandt. Auch wenn beide Autoren nach threm Bruch es nicht

247



immer wahrhaben wollten, so waren sie sich doch grundséitzlich dessen be-
wusst, dass sie sich (und sei es polemisch) aufeinander bezogen bzw. ge-
genseitig ergdnzten. Vgl. etwa die frithen Ansitze in SF - CGJ, Briefwech-
sel: 139 (SF, Allgemeines); 186 (CGJ, Neurosen- und Psychosenforschung);
323 ff. (zur Frage der Religion). Mit dieser Bestimmung des Verhéltnisses
der Theorien zueinander wende ich mich gegen die These J. W. Hiillens, der
in der Analytischen Psychologie C. G. Jungs die Psychoanalyse Freuds auf-
gehoben sieht. (Jungs Psychologie sei "Sachwalterin der Tiefenpsychologie,
zugleich aber auch ... die Uberwinderin der Psychoanalyse..." Hiillen, Rela-
tionen 12). Sicher stimmt es, dass die Analytische Psychologie die Psychoa-
nalyse O0ffnet und iiberschreitet, aber sie setzt sie gleichzeitig als eigenstin-
diges Gegenliber voraus.

Die Forschung und Ausbildung der Tiefenpsychologen ist langst dazu
libergegangen, zwar den 'eigenen' Schwerpunkt zu behalten, aber die jeweils
'andere Seite' sehr ernst zu nehmen. Roazen (SF und sein Kreis, 211) be-
merkt zu Recht: "Die Ketzerei von damals ist zur Orthodoxie von heute ge-
worden."

629. Auch Freud, der Kultur und Gesellschaft (deutlicher noch als Jung)
kritisch ernst nehmen wollte, bekommt das soziologische Phdnomen 'Gesell-
schaft' nicht in den Blick - vgl. seine Analysen in: Massenpsychologie und
Ich-Analyse, FGW XIII, 71 ff. Seine Gesellschaftskritik bleibt bei aller Pra-
zision abstrakt. Vgl. dazu H. J. Thilo, Das Menschenbild in der Psychoana-
lyse Sigmund Freuds (WzM 29 (1977), 88-102), 94.

630. Vgl. dazu auch Ricoeur, Hermeneutik und Psychoanalyse, 164 ff.

631. CGJ, Erinnerungen, 360 (Originalzitat Jung): "Die Welt ... ist roh und
grausam und zugleich von gottlicher Schonheit. Es ist Temperamentssache
zu glauben, was tiberwiegt: die Sinnlosigkeit oder der Sinn ... Ich habe die
angstliche Hoffnung, der Sinn werde liberwiegen und die Schlacht gewin-
nen." Vgl. auch Brief an Helene Kiener vom 15. 5. 55 (Briefe 11, 491).

632. So fasst O. Marquard pointiert seine Gedanken iiber die Notwendig-
keit eines irgendwie gearteten geschichtsphilosophischen Konzepts zusam-
men (Idealismus und Theodizee, 56; in: ders., Schwierigkeiten mit der Ge-
schichtsphilosophie, 52-65). Zur ganzen Frage vgl. ders., a.a.0. 13-33; das
Konzept von Levi-Strauss, dem unsere These entspricht, erwdhnt Marquard
a.a.0. 142 ff, bes. A. 168.

248



Literaturverzeichnis

Abraham, K., Psychoanalytische Studien. Gesammelte Werke in zwei
Bénden, hrsg. und eingeleitet von J. Cremerius, Frankfurt 1969 u. 1971

Adorno, Th. W., Zum Verhéltnis von Psychoanalyse und Gesellschaftskri-
tik: Psyche 6 (1952/53) 1-18

Alexander, P., Spinoza und die Psychoanalyse, Chronicon Spinozanum V,
Haag 1927

Améry, J., Jenseits von Schuld und Siihne. Bewiltigungsversuche eines
Uberwiltigten, Miinchen 1966

Andreas-Salomé, L., In der Schule bei Freud. Tagebuch eines Jahres
(1912/13), hrsg. E. Pfeiffer, Miinchen 1965

Apel, K.-O. u. a., Hermeneutik u. Ideologiekritik, Frankfurt 1970

Arigs, Ph., Studien zur Geschichte des Todes im Abendland, Miinchen
1976

Balint, M., Therapeutische Aspekte der Regression. Die Theorie der
Grundstorung, Stuttgart 1970

Bally, G., Mensch und Welt in der Auffassung Sigmund Freuds, in: Freud
in der Gegenwart, Frankfurter Beitrdge zur Soziologie Bd. 6, hrsg. Th. W.
Adorno und W. Dirks, Frankfurt 1957, 229-251

Balmer, H., Die Archetypentheorie von C. G. Jung. Eine Kritik, Berlin
1972

Barnes, H. E., Neo-Platonism and Analyt. Psychology: Philos. Review 54
(1945) 558-577

Barz, H., Selbst-Erfahrung. Tiefenpsychologie und christlicher Glaube,
Stuttgart 1973

Beck, H., Deutung des Bosen. Eine philosophiegeschichtliche und ge-
schichtsphilosophische Erdrterung, in: Der Mensch vor dem Anspruch der
Wahrheit und der Freiheit (Festgabe fiir J. B. Lotz), hrsg. J. de Vries u. W.
Brugger, Frankfurt 1973, 135-150

Beck, 1., Das Problem des Bosen und seiner Bewéltigung. Eine Ausein-
andersetzung mit der Tiefenpsychologie von C. G. Jung vom Standpunkt
der Theologie und Religionspadagogik, Miinchen 1976 (im Text abgekiirzt:
Beck, Das Bose)

249



Becker, A. M., Zur Gliederung des Uberichs, in: Entfaltung der Psycho-
analyse. Das Wirken Sigmund Freuds in der Gegenwart, hrsg. A. Mitscher-
lich, Stuttgart 1956, 93-113

Bennett, E. A., C.G. Jung. Einblicke in Leben und Werk, Stuttgart 1963

Berger, P. L., Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente einer
soziologischen Theorie, Frankfurt 1973

Bernfeld, S., Reich, W. u. a., Psychoanalyse und Marxismus. Dokumen-
tation einer Kontroverse, mit einer Einleitung von H. J. Sandkiihler, Frank-
furt 1970

Billicsich, F., Das Problem des Ubels in der Philosophie des Abendlandes,
3 Bénde, Wien 1952 ff. (im Text abgekiirzt: Billicsich, Ubel)

Binswanger, L, Erinnerungen an Sigmund Freud, Bern 1956

- ders., Freuds Auffassung des Menschen im Lichte der Anthropologie,
in: Ausgewdhlte Vortrdge und Aufsitze, Bd. I, Zur phdnomenologischen An-
thropologie, Bern 21961

- ders., Mein Weg zu Freud, in: Freud in der Gegenwart, Frankfurter Bei-
trage zur Soziologie Bd. 6, hrsg. Th. W. Adorno und W. Dirks, Frankfurt
1957, 202-227

Bloch, W., Polaritit. Ihre Bedeutung fiir die Philosophie der modernen
Physik, Biologie und Psychologie, Berlin 1972

Blomeyer, R., Aspekte der Persona: Analytische Psychologie 5 (1974) 17-
29

- ders., Symbole: Einstellungen - Definitionen - Wirkungen: Analytische
Psychologie 7 (1976) 1-19

Blumenberg, H., Die Legitimitit der Neuzeit, Frankfurt 1966. Vgl. dazu
die Rezension von L. Oeing-Hanhoff: Philos. Jahrbuch 76 (1968/69) 428-
439

Bollnow, O. F., Dilthey. Eine Einfiihrung in seine Philosophie, Stuttgart 2
1955

- ders., Die Lebensphilosophie, Berlin 1958

- ders., Die philosoph. Anthropologie und ihre method. Prinzipien, in: Phi-
losophische Anthropologie heute, hrsg. R. v. Rocek u. O. Schatz, Miinchen
1972, 19-36

- ders., Philosophie der Erkenntnis. Das Vorverstdndnis und die Erfahrung
des Neuen, Stuttgart 1970

250



- ders., Das Wesen der Stimmungen, Frankfurt, 2., erw. Aufl. 1943

Bonhoeffer, Th., Zum Problem der Weltanschauung in der Auseinander-
setzung zwischen Freud und Pfister: Wege zum Menschen 26 (1974) 63-68

Boss, M., Uber Herkunft und Wesen des tiefenpsychologischen Archety-
pus-Begriffs: Psyche 6 (1952/53), 584-597

Brautigam, W., Anthropologie der Neurose, in: Neue Anthropologie 6,
hrsg. H.G. Gadamer u. P. Vogler, Stuttgart 1974, 114-137

Brandell, G., Sigmund Freud - Kind seiner Zeit, Miinchen 1976

Brenner, Ch., Der psychoanalytische Begriff der Aggression: Psyche 25
(1971) 417-432

Brun, R., Uber Freuds Hypothese vom Todestrieb: Psyche 7 (1953/54) 81-
111

Camus, A., Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch iiber das Absurde,
Hamburg 1959

Cassirer, E., Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bénde, Tiibingen
1953

Charon, J., Der Tod im abendlidndischen Denken, Stuttgart 1968

Demetz, P., Kafka, Freud, Husserl: Problem ciner Generation: Ztschr. f.
Religions- und Geistesgeschichte 7 (1955) 59-69

Denker, R., Aufklarung tiber Aggression, Stuttgart* 1971

Dimitrow, Ch. T., Arthur Schopenhauer und Sigmund Freud: Ztschr. fiir
psychosomatische Medizin 17 (1971) 68-83

Dorries, H., Zur Geschichte der Mystik. Erigena und der Neuplatonismus,
Tiibingen 1925

D(oolittle), H., Tribute to Freud (With unpublished letters by Freud to the
author), mit einem Vorwort von M. Moore, New York 1956

Erikson, E. M., Identitdt und Lebenszyklus, Frankfurt 1966

Evans, R. J., Conversation with C. G. Jung and Reactions from E. Jones,
Zirich 1967

Feyerabend, P., Von der beschrinkten Giiltigkeit methodologischer Re-
geln: Neue Hefte fiir Philosophie, Gottingen 1972, 124-171

Fierz, H. K., Klinik und Analytische Psychologie, Stuttgart 1963

251



von Franz, M.-L., Die alchemistische Makrokosmos-Mikrokosmos-Idee
im Lichte der Jungschen Psychologie, in: Symbolon I, Basel 1960, 27-38

- dies., C. G. Jung. Sein Mythos in unserer Zeit, Frauenfeld 1972
- dies., Shadow and Evil in Fairy Tales, Ziirich 1974

Freud, A., Das Ich und die Abwehrmechanismen, Miinchen o. J. (Kindler-
Tb)

Freud, S., Gesammelte Werke; Bd. [-XVIII, chronol. geordnet. Unter Mit-
wirkung von M. Bonaparte hrsg. von A. Freud, Frankfurt 1940 ff. (im Text
zitiert: FGW)

- ders., Aus den Anfiangen der Psychoanalyse. Briefe an W. Fliess - Ab-

handlungen und Notizen aus den Jahren 1887-1902, hrsg. E. Kris, A. Freud,
M. Bonaparte, Frankfurt 1950

- ders., Briefe 1873-1939, hrsg. E. und L. Freud, Frankfurt, 2., erweiterte
Auflage 1967 (im Text zitiert: SF, Briefe)

- ders., Abraham, K., Briefe 1907-1926, hrsg. H. C. Abraham und E. L.
Freud, Frankfurt 1965 (im Text zitiert: SF - KA, Briefe)

- ders., Andreas-Salomé, L., Briefwechsel, hrsg. E. Pfeiffer, Frankfurt
1966 (im Text zitiert: SF - LAS, Briefwechsel)

- ders., Jung, C. G., Briefwechsel, hrsg. W. McGuire und W. Sauerlinder,
Frankfurt 1974 (im Text zitiert: SF - CGJ, Briefwechsel)

- ders., Pfister, O., Briefe 1909-1939, hrsg. E. L. Freud u. H. Meng, Frank-
furt 1963 (im Text zitiert: SF - OPf, Briefe)

- ders., Weiss, E., Briefe zur psychoanalytischen Praxis. Mit den Erinne-
rungen eines Pioniers der Psychoanalyse. Vorbem. u. Einl. von M. Grotjahr,
Frankfurt 1974 (im Text zitiert: SF - EW, Briefe)

- ders., Zweig, A., Briefwechsel, hrsg. L. Freud, Frankfurt 1968 (im Text
zitiert: SF - AZ, Briefwechsel)

Frey-Rohn, L., Von Freud zu Jung, Olten - Freiburg 1969

Fromm, E., Philosophische Anthropologie und Psychoanalyse. Das Men-
schenbild Sigmund Freuds, in: Philosophische Anthropologie heute, hrsg. R.
v. Rocek u. O. Schatz, Miinchen 1972, 84-102

- ders., Psychoanalyse und Ethik, Stuttgart 1954; vgl. dazu die Rezension
von F. Riefstahl: Psyche 9 (1955/56) 721-724

- ders., Psychoanalyse und Religion, Ziirich 1966

252



Gadamer, H. G., Wahrheit und Methode, Tiibingen 21965

Giegerich, W., Ontogeny = Phylogeny? A Fundamental Critique of Erich
Neumann's Analytical Psychology, in: Spring 1975, New York 1975, 110-
129

Gorres, A., Methode und Erfahrungen der Psychoanalyse, Miinchen 1958

Griitter, E., Psychoanalytische Bemerkungen zur Jung'schen Heilmetho-
de: Psyche 13 (1959/60) 536-553

Habermas, J., Erkenntnis und Interesse, Frankfurt 1968
Héberlin, P., Das Bose. Ursprung und Bedeutung, Miinchen 1960
Haecker, Th., Schopfer und Schopfung, Miinchen 21949

Héfner, H., Schulderleben und Gewissen. Beitrag zu einer personalen Tie-
fenpsychologie, Stuttgart 1956

Harsch, H., Das Schuldproblem in Theologie und Tiefenpsychologie, Hei-
delberg 1965

Hartmann, H., Psychoanalyse und moralische Werte, Stuttgart 1973

Heimbrock, H. G., Spinoza und die neuere Religionspsychologie: Wege
zum Menschen 29 (1977) 79-88

Herwig, H. J., Therapie der Menschheit, Miinchen 1969

Hochheimer, W., Die Psychotherapie von C.G. Jung: Psyche 11 (1957/58)
561-639 (als Buch, erweitert, Stuttgart 1966)

Horkheimer, M., Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen. Ein Interview
mit Kommentar von H. Gumnior, Hamburg 1970

- ders., Adorno, Th. W., Dialektik der Aufklarung. Philosophische Frag-
mente, Frankfurt 1969

Hiillen, J. W., Die philosophischen Relationen der Komplexen Psycholo-
gie C. G. Jungs; Diss., Miinster 1966 (im Text zitiert: Hiillen, Relationen)

Hummel, G., Theologische Anthropologie und die Wirklichkeit der Psy-
che. Zum Gesprich zwischen Theologie und analytischer Psychologie,
Darmstadt 1972

Jacobi, J., Komplex, Archetypus, Symbol in der Psychologie C.G. Jungs,
Ziirich 1975 (im Text zitiert: Jacobi, Komplex)

- dies., Die Psychologie von C. G. Jung. Eine Einfiihrung in das Gesamt-
werk mit einem Geleitwort von C.G. Jung, Olten 6/1972

253



- dies., Versuch einer Abgrenzung der wichtigsten Konzeptionen C. G.
Jungs von denen Sigmund Freuds. Eine Darstellung: Psyche 9 (1955/56)
261-278

Jacoby, M., Der Mythus vom verlorenen Paradies - heute: Analytische
Psychologie 7 (1976) 36-47

- ders., Sinn und Unsinn des Leidens, in: Leiden (Studien aus dem C. G.
Jung-Institut), Ziirich 1976, 36-53

Jaffé, A., Aus Leben und Werkstatt von C. G. Jung, Stuttgart 1968

- dies., Der Mythos vom Sinn im Werk von C. G. Jung, Stuttgart 1967

Jappe, G., Uber Wort und Sprache in der Psychoanalyse, Frankfurt 1971

Jaspers, K., Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, Miin-
chen 1962

- ders., Psychologie der Weltanschauungen, Berlin 6, 1971

- ders., Rechenschaft und Ausblick. Reden und Aufsitze, Miinchen 1961
- ders., Vernunft und Widervernunft in unserer Zeit, Miinchen 1952

- ders., Von der Wahrheit, Miinchen 1958

Jones, E., Das Leben und Werk von Sigmund Freud, 3 Bde: 1. Die Ent-
wicklung der Personlichkeit und die grofBen Entdeckungen, 1856-1900; II.
Jahre der Reife, 1901-1919; II1. Die letzte Phase, 1920-1939, Stuttgart 1960
u. 1962

Jung, C. G., Gesammelte Werke. 18 Bde (in Anlehnung an die engl. Ge-
samtausgabe Collected Works, Bollingen Series XX, New York und Lon-
don), Olten 1958 ff. Bisher sind erschienen die Béande 1, 4, 5, 6, 7, 8, 9/1, 9/
I, 10, 11, 12, 14/1, 14/11, 15, 16, 17 (im Text zitiert: JGW)

- ders., Erinnerungen, Traume, Gedanken von C. G. Jung, hrsg. A. Jafté,
Olten 1972 (im Text zitiert: CGJ, Erinnerungen)

- ders., Uber Grundlagen der Analytischen Psychologie. Die Tavistock
Lectures, iibers. H. Binswanger, Ziirich 1969

- ders., Symbolik des Geistes. Studien liber psych. Phinomenologie. Mit
einem Beitrag von R. Scharf, Ziirich 1953

- ders., Briefe. 3 Bde: Bd. 1, Briefe 1906-1945; Bd. 2, Briefe 1946-1955;
Bd. 3, Briefe 1956-1961, hrsg. A. Jaffé in Zusammenarbeit mit G. Adler, Ol-
ten 1972 (im Text zitiert: CGJ, Briefe)

254



- ders., Kerenyi, K., Einfilhrung in das Wesen der Mythologie, Ziirich
1951

- ders., Riklin, F., Diagnostische Assoziationsstudien, 2 Bde, Leipzig
1911

- ders., Wilhelm, R., Das Geheimnis der goldenen Bliite, Ziirich 1929
Jung, E., Animus und Anima, Ziirich 1967

Kast, V., Kreativitit in der Psychologie von C. G. Jung; Diss., Ziirich
1972

- dies., Das Problem der Erkenntnis bei Jung und Leibniz; Dipl.-Thesis
des C. G. Jung-Institutes, Ziirich 1970

Keller, W., Philosophische Anthropologie - Psychologie - Transzendenz;
in: Neue Anthropologie 6, hrsg. H. G. Gadamer u. P. Vogler, Stuttgart 1974,
3-43

Kellner, K., Jungs Philosophie auf der Grundlage seiner Tiefenpsycholo-
gie; Diss., Erlangen 1937

Knapp, G., Der antimetaphysische Mensch. Marx - Darwin - Freud, Stutt-
gart 1973

Kohut, H., Narzissmus, Empathie und die Fragmentierung des Selbst:
Wege zum Menschen 29 (1977) 49-68

Kuiper, P. C., Diltheys Psychologie und ihre Beziehung zur Psychoanaly-
se: Psyche 19 (1965) 241-249

- ders., Verstehende Psychologie und Psychoanalyse: Psyche 18 (1964/65)
15-32

Kunz, H., Die Erweiterung des Menschenbildes in der Psychoanalyse Sig-
mund Freuds, in: Neue Anthropologie 6, hrsg. H. G. Gadamer u. P. Vogler,
Stuttgart 1974, 44-113

Lammerzahl, E., Der Siindenfall in der Philosophie des deutschen Idealis-
mus, Berlin 1934

Landmann, M., De Homine. Der Mensch im Spiegel seiner Gedanken,
Freiburg 1962

- ders., Philosophische Anthropologie. Menschliche Selbstdarstellung in
Geschichte und Gegenwart, Berlin 1955

Laplanche, J., Leben und Tod in der Psychoanalyse, Olten 1974 (im Text
zitiert: Laplanche, Leben und Tod)

255



- ders., Pontalis, J.-B., Das Vokabular der Psychoanalyse, 2 Bde, Frankfurt
1973 (im Text zitiert: Laplanche-Pontalis, Vokabular)

Lepenies, W., Nolte, H., Kritik der Anthropologie, Miinchen 1971
Lévi-Strauss, C, Strukturale Anthropologie, Frankfurt 1967

Loch, W., Zur Entstehung aggressiv-destruktiver Reaktionsbereitschaft:
Psyche 24 (1970) 241-259

Lorenzer, A., Uber den Gegenstand der Psychoanalyse, oder: Sprache und
Interaktion, Frankfurt 1973

- ders., Sprachzerstérung und Rekonstruktion. Vorarbeiten zu einer Meta-
theorie der Psychoanalyse, Frankfurt 1970

- ders., Wittgensteins Sprachspiele in der Psychoanalyse: Psyche 28
(1974) 833-852

Lickert, H. R., Der Mensch, das konflikttrachtige Wesen. Das Konzept
vom Menschen in der gegenwértigen Psychologie, Miinchen 1972

Liithi, K., Gott und das Bose, Ziirich 1961
Macintyre, A. C, Das Unbewusste. Eine Begriffsanalyse, Frankfurt 1968.

Mann, Th., Freud und die Zukunft, in: ders., Ges. Werke 15, Stockholm
1948, 561-588

Manonni, O., Freud, Hamburg 1971
Marcuse, H., Triebstruktur und Gesellschaft, Frankfurt 1969

- ders., Das Veralten der Psychoanalyse, in: ders., Kultur und Gesellschatft,
Bd. 2, Frankfurt 1968, 85 ff.

Mehlich, R., J. H. Fichtes Seelenlehre und ihre Bedeutung fiir die Gegen-
wart. Mit einer Einfithrung von C. G. Jung, Ziirich 1935

Meinertz, J., Psychotherapie als Wissenschaft, Stuttgart> 1952; vgl. dazu
die Rezension von H. Richter: Psyche 8 (1954/55) 24-32

- ders., Die Tiefenpsychologie in ihren Beziigen zu wesentlichen Stro-
mungen der gegenwirtigen geistigen Atmosphére: Psyche 11 (1957/58) 473-
504

Meng, H., Sigmund Freud in Gespriach, Begegnung und Werk: Psyche 10
(1956/57) 517-528

Mentzos, St., Psychoanalyse - Hermeneutik oder Erfahrungswissen-
schaft?: Psyche 27 (1973) 832-849

256



Meyer, J. E., Tod und Neurose, Gottingen 1973

Mitscherlich, A., Freiheit und Unfreiheit in der Krankheit. Das Bild des
Menschen in der Psychotherapie, Hamburg? 1948

- ders., Der Kampf um die Erinnerung, Miinchen 1975
- ders., Krankheit als Konflikt, 2 Bde, Frankfurt 1966 u. 1969

Moller, J., Zum Thema Menschsein. Aspekte einer philosophischen An-
thropologie, Mainz 1967

- ders., Wahrheit als Problem, Miinchen 1971

Miiller-Pozzi, H., Psychologie des Glaubens. Versuch einer Verhiltnisbe-
stimmung von Theologie und Psychologie, Miinchen 1975

Nagera, H., Psychoanalytische Grundbegrifte, Frankfurt 1974 (im Text zi-
tiert: Nagera, Grundbegriffe)

Neumann, E., Zur Psychologie des Weiblichen, Miinchen o. J. (Kindler-
Tb)

- ders., Tiefenpsychologie und neue Ethik, Miinchen 1964

- ders., Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, Miinchen o. J. (Kindler-
Tb)

Oeing-Hanhoff, L., Die Philosophie und das Phanomen des Bdsen, in: Re-
alitdt und Wirksamkeit des Bosen, StKAB 34, Wiirzburg 1965, 37-68

Odajnik, C. G. Jung und die Politik, Miinchen 1975

Peukert, H., Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung,
Diisseldorf 1976; vgl. dazu die Rezension von K. Schifer: Orientierung 60
(1976) 179-182

Panikkar, R., Verstehen als Uberzeugtsein, in: Neue Anthropologie 7,
hrsg. H. G. Gadamer u. P. Vogler, Stuttgart 1975, 132-167

Pfister, O., Karl Jaspers als Sigmund Freuds Widersacher: Psyche 6 (1952/
53) 241-275

Philp, H. L., Jung and the problem of Evil, London 1958

Plack, A., Die Gesellschaft und das Bose. Eine Kritik der herrschenden
Moral, Miinchen 1967

Pontalis, J.-B., Nach Freud, Frankfurt 1968

257



Quispel, G., C. G. Jung und die Gnosis, in: Eranos-Jb, Ziirich 1968, 277-
298

Rapaport, D., Die Struktur der psychoanalytischen Theorie. Versuch einer
Systematik, Stuttgart 1961

Ribi, A., Depression, Krankheit oder Segen? in: Leiden (Studien aus dem
C. G. Junginstitut 1976) 54-73

Ricoeur, P., Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud, Frankfurt 1965
(im Text zitiert: Ricoeur, Interpretation)

- ders., Der Konflikt der Interpretationen, 2 Bde: Bd. 1, Hermeneutik und
Strukturalismus; Bd. 2, Hermeneutik und Psychoanalyse, Miinchen 1973 f.

- ders., Phdnomenologie der Schuld, 2 Bde: Bd. 1, Die Fehlbarkeit des
Menschen; Bd. 2, Symbolik des Bosen, Miinchen 1971; vgl. dazu die Re-
zension von J. Riitsche, Freud in der franzos. Philosophie: Phil. Jahrbuch 78
(1971) 401-422

Riemann, F., Grundformen der Angst und die Antinomien des Lebens,
Miinchen 1961

Riesman, D., Freud und die Psychoanalyse, Frankfurt 1965

Roazen, P., Brudertier. Sigmund Freud und Viktor Tausk. Die Geschichte
eines tragischen Konflikts, Hamburg 1973

- ders., Politik und Gesellschaft bei Sigmund Freud, Frankfurt 1971

- ders., Sigmund Freud und sein Kreis. Eine biografische Geschichte der
Psychoanalyse, Bergisch Gladbach 1976

Rosenkdtter, L., Uber Kriterien der Wissenschaftlichkeit in der Psychoa-
nalyse: Psyche 23 (1969) 161-169

Scharfenberg, J., Sigmund Freud und seine Religionskritik als Herausfor-
derung fiir den christlichen Glauben; Gottingen 1968 (im Text zitiert: Schar-
fenberg, Sigmund Freud)

Scheler, M., Die Stellung des Menschen im Kosmos, Miinchen '1966

Schlegel, Grundriss der Tiefenpsychologie, Bd. IV: Die Polaritét der Psy-
che und ihre Integration. Eine kritische Darstellung der Psychologie von C.
G. Jung, Miinchen 1973

Schlippenbach, W. v., Replik auf Balmers Kritik an der Archetypentheorie
von C. G. Jung; Dipl.-Thesis des C. G. Jung-Institutes, Ziirich 1975

Scholem, G.,

258



(1) Kabbala; Jerusalem 1974; (2) Die Geheimnisse der Schopfung, Frank-
furt 1971 ;

(3) Das Buch Bahir, Darmstadt 1970; (4) Urspriinge und Anfange der
Kabbala, Berlin 1962;

(5) Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, Frankfurt 1967; (6)
Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt 1973; (7) Von der mystischen
Gestalt der Gottheit, Ziirich 1962

(im Text zitiert nach dieser Nummerierung)
Schulz, W., Philosophie in der verdnderten Welt, Pfullingen 1972

- ders., Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spétphilosophie
Schellings, Stuttgart 1955

Schur, M., Sigmund Freud. Leben und Sterben, Frankfurt 1973

Schwartlidnder, J., Der Mensch ist Person. Kants Lehre vom Menschen,
Stuttgart 1968

Seidmann, P., Freuds Glaube: Volkshochschule 2 (1968) 3-37

- ders., Der Weg der Tiefenpsychologie in geistesgeschichtlicher Perspek-
tive, Ziirich 1969

Seifert, F., Seele und Bewusstsein, Miinchen 1962

- ders., Tiefenpsychologie. Die Entwicklung der Lehre vom Unbewussten,
Diisseldorf 1955

Sertillanges, A.-D., Le probleme du Mal. Histoire, Solution, Paris 1948
Sonnemann, U., Hegel und Freud: Psyche 24 (1970) 208-218

Spengler, E., Das Gewissen bei Freud und Jung. Mit einer philosophisch-
anthropologischen Grundlegung; Diss., Ziirich 1964

Stern, P. J., C.G. Jung. Prophet des Unbewussten. Eine Biografie, Miin-
chen 1977

Storr, A.G., C.G. Jung, Miinchen 1974

Studien aus dem C. G. Jung-Institut Ziirich XIII: Das Bose; mit Beitrdgen
von L. Frey-Rohn, M.-L. von Franz, K. Lowith, K. Kerenyi, V. Maag, G. Wi-
dengren u. a., Ziirich 1961

Tellenbach, H., Die Begriindung psychiatrischer Erfahrung und psychia-
trischer Methoden in philosophischen Konzeptionen vom Wesen des Men-
schen, in: Neue Anthropologie 6, hrsg. H. G. Gadamer u. P. Vogler, Stuttgart
1974, 138-181

259



Tenzler, J., Imagination und Religion. Zum Grundaspekt von C. G. Jungs
,Komplexer Psychologie'; Diss., Miinster 1971

Thilo, H.-J., Das Menschenbild in der Psychoanalyse Sigmund Freuds:
Wege zum Menschen 29 (1977) 88-102

Tillich, P" Symbol und Wirklichkeit, Géttingen 1962

Unterste, H., Die Quaternitit bei C. G. Jung; Diss., Miinchen 1972; als
Buch erschienen unter dem Titel: Theologische Aspekte der Tiefenpsycholo-
gie von C. G. Jung, Diisseldorf 1977

Urban, B., Zur Entwicklung und Entstehung des freudschen Gottesbe-
griffs: Wege zum Menschen 24 (1972) 375 ff.

- ders., Freud und Plato: Wege zum Menschen 22 (1970) 378 ft.

von Uslar, D., Die Welt als Ort des Menschen (Spinoza, Leibniz, Schel-
ling, Heidegger), in: Neue Anthropologie 7, hrsg. H. G. Gadamer u. P. Vog-
ler, Stuttgart 1975, 305-329

Waelder, R., Die Grundlagen der Psychoanalyse, Bern 1963

- ders., Freud und die Geschichte der Wissenschaft: Psyche 11 (1957/58)
210-219

Walder, P., Mensch und Welt bei C.G. Jung, Ziirich 1953
Wehr, G., C.G. Jung, Hamburg 1969

- ders., C.G. Jung und Rudolf Steiner. Konfrontation und Synopse, Stutt-
gart 1972

Werner, Ch., Le Probléme du Mal, Lausanne 1944
White, V., Gott und das Unbewusste, Ziirich 1956

Wickes, F. G., Von der Inneren Welt des Menschen. Mit einem Vorwort
von C. G. Jung, Ziirich 1959

Wiesenhiitter, E., Freud und seine Kritiker, Darmstadt 1974
Wolfft, T., Studien zu C. G. Jungs Psychologie, Ziirich 1959

Wucherer-Huldenfeld, A., Zur Genealogie der Moral bei Sigmund Freud:
Ztschr. Fir klin. Psychologie und Psychotherapie 22 (1974) 132-146

Wyss, D., Marx und Freud, Gottingen 1968

- ders., Die tiefenpsychologischen Schulen von den Anfangen bis zur Ge-
genwart, Gottingen 21970 (im Text zitiert: Wyss, Schulen)

260



Wyss, H. A., Die Revolution des Bewusstseins. Sigmund Freud, C. G.
Jung und die Gegenwart, in: Symbolon 7, Basel 1971

Zacharias, G., Das Bose. Dokumente und Interpretationen, Miinchen
1972

Zielen, W., Todessymbolik in der heutigen Zeit: Analytische Psychologie
7 (1976) 64-69

Zusitzliche Literaturhinweise finden sich in den Anmerkungen.

261



	Einführung
	1. Zugang zum Problem
	2. Erfahrung und Deutung des Bösen
	3. Der Wandel der Fragestellung
	a) Die Rechtfertigung Gottes
	b) Der Grund der Wirklichkeit
	c) Das Unrecht zwischen Menschen
	d) Die Versöhnung mit dem Leben

	4. Deutung des Bösen als Sinndeutung des Lebens
	a) Ein möglicher Deutungsansatz
	b) Die Frage nach der Verantwortlichkeit
	c) Das Konzept Sigmund Freuds
	d) Die Frage nach dem Lebensentwurf
	e) Das Konzept C. G. Jungs
	f) Das Gegenüber von Freud und Jung

	5. Zu Inhalt und Methode der Untersuchung

	1. Teil Sigmund Freud
	A. Das Böse bei Sigmund Freud
	1. Das unverständliche menschliche Leiden
	a) Freuds Ansatz in der geistesgeschichtlichen Tradition
	b) Die Entfaltung der Fragestellung bei Freud

	2. Das Leiden aus Konflikt
	a) Der Ausgang beim moralisch Bösen
	b) Die Konfliktstruktur der Psyche
	(1) Die Libidotheorie
	(aa) Ich (-triebe) gegen Sexualtriebe (Anm. 35)
	(bb) Ichlibido und Objektlibido
	(cc) Eros und Todestrieb
	(2) Stellung und Funktion des Ich
	(aa) Genese des Ich
	(bb) Funktionen des Ich
	(cc) Struktur des Ich
	(3) Zusammenfassung

	3. Die Darstellung des Konflikts
	a) Das Böse in der Ontogenese
	(1) Orale Phase
	(2) Anale Phase
	(3) Phallische Phase, Ödipuskomplex
	(4) Latenzzeit
	b) Das Böse im erwachsenen Individuum
	(1) Der Neurotiker (Fixierung, Regression, Verdrängung)
	(2) Der Normale (Traum, Fehlleistung, Witz)
	(3) Gesundheit und Krankheit

	4. Die Genese des Konflikts
	a) Der repressive Charakter der Kultur
	b) Die Entstehung von Moral und Kultur
	c) Die Rolle der Realität
	d) Der prinzipielle Dualismus

	5. Die Überwindung des Konflikts
	a) Religion und Moral
	b) Die psychoanalytische Wissenschaft
	c) Das Ethos der Psychoanalyse


	B. Freuds Deutung des Bösen
	I. Freuds Ansatz
	1. Schwierigkeiten der Interpretation
	a) Komplexität der psychoanalytischen Theorie
	b) Erfahrungsgebundene Theorie

	2. Polemik und Faszination im Denken Freuds
	a) Die polemische Ausrichtung der Psychoanalyse
	b) Die faszinierende Natur
	(1) Erkenntnis
	(2) Bewunderung
	(3) Beherrschung

	3. Freuds Grundaussage

	II. Die Manifestation des Bösen
	1. Der Zugang: Leiden
	2. Das Zentrum: der Tod
	a) Der unbekannte Tod
	Wir haben im darstellenden Teil zu zeigen versucht, dass sich unter dem Zugriff der psychoanalytischen Fragestellung die Grenzen zwischen der Kran­kheit (malum physicum) und dem Bösen (als malum morale) verwischen. Dies aber nicht deshalb, weil - wie es in
	b) Der gegenwärtige Tod
	c) Der Tod als Rahmen und Grenze der Psychoanalyse


	III. Der Grund des Bösen
	1. Die Zweideutigkeit der Zivilisation
	a) Historischer Bezug: J. -J. Rousseau
	b) Die unnatürliche Kultur bei Freud
	c) Das Modell Marcuses

	2. Die Zweideutigkeit der Vergesellschaftung
	a) Historischer Bezug: Thomas Hobbes
	b) Die unnatürliche Kultur bei Freud
	c) Ideologiekritische Rückfragen an Freuds Theorie

	3. Die maligne Situation des Menschen
	a) Seine Differenziertheit: Mensch und Tier
	b) Seine Zerrissenheit: Eros wider Thanatos
	c) Seine Verlorenheit: die harte Realität
	(1) Unstillbare Sehnsucht
	(2) Das Modell Camus': Die Erfahrung der Absurdität

	4. Freuds Mythos
	a) Die stützende Ananke
	b) Zur Interpretation von Freuds Mythos


	IV. Die Antwort auf das Böse
	1. Die Möglichkeit der Ethik
	a) Das so genannte Böse der Moral
	b) Der Anfang der ethischen Freiheit

	2. Die Ethik der Psychoanalyse
	a) Das Gute
	(1) Historischer Bezug: Leibniz und Spinoza
	(2) Die Grundkraft des Lebendigen bei Freud
	b) Das ethisch Böse
	c) Die Vernunft
	3. Das Scheitern am Problem des Bösen: die Würde


	2. Teil C. G. Jung
	A. Das Böse bei C. G. Jung
	1. Das Geheimnis der widersprüchlichen Welt
	a) Jungs Ansatz in der geistesgeschichtlichen Tradition
	b) Die Entfaltung der Fragestellung bei Jung

	2. Psyche als spannungsvolle Einheit
	a) Polaritäten der Psyche
	(1) Bewusstsein und Unbewusstes
	(2) Geist und Trieb
	(3) Typ und Gegentyp (Anm. 321)
	b) Die Dynamik der Psyche (Anm. 322)
	(1) Kompensation und Korrektur
	(2) Projektion
	c) Die Ganzheit der Psyche

	3. Das Böse. Zugang zu Jungs Sprachgebrauch
	a) Das Böse als das moralisch Schlechte
	b) Das Böse als das Schlimme
	c) Das Böse als das Wertzerstörende
	d) Das Böse als das Dunkle

	4. Die Dimensionen des Bösen
	a) Die erkenntnistheoretische Dimension
	b) Die moralpsychologische Dimension
	c) Die archetypische Dimension

	5. Die Relationen des Bösen
	a) Das vorläufige Böse
	(1) Böses als Mittel zum Guten
	(2) Böses als Element des Guten
	b) Das machtvolle Böse

	6. Der Ort des Bösen
	a) Das kollektive Unbewusste
	b) Das persönliche Unbewusste
	c) Das Ich
	(1) Das archetypisch Böse und das Ich
	(2) Das ethisch Böse im Ich

	7. Der Umgang mit dem Bösen
	a) Die Begegnung mit dem Bösen
	b) Die Erkenntnis und Gestaltung des Bösen
	(1) Verstehen und Bewerten
	(2) Die Symbolik des Bösen
	c) Die Integration des Bösen


	B. Jungs Deutung des Bösen
	I. Jungs Ansatz
	1. Wirklichkeit und Wissenschaft
	a) Die Erfahrung des Umgreifenden
	b) Die Grenzen des Denkens
	c) Analytische Psychologie als Wissenschaft

	2. Das Bild der Wirklichkeit: der Mythos
	a) Die Voraussetzungen mythischer Erkenntnis
	b) Der Begriff des Mythos bei C. G. Jung
	(1) Definition und Funktion des Mythos
	(2) Deutung des Mythos
	3) Konsequenzen für Jungs Sprache
	3. Jungs Grundaussage


	II. Das Böse als konkretes Phänomen in der Lebenswelt
	1. Der Zugang: das Gegensatzproblem
	a) Jungs Einstieg: das Arbeitsfeld der Psychiatrie
	b) Historischer Bezug: Heraklit
	(1) Der Logos der Bewegung
	(2) Die Vielfalt des Ganzen
	c) Die Konkretion: menschliches Leiden

	3. Die Zuspitzung: die Todesfrage
	a) Der Tod als Hinweis auf die Ganzheit
	b) Historischer Bezug: Schopenhauer
	c) Zusammenfassung: Der Sinn von Leiden und Tod

	III. Das Böse als Grundzug der Wirklichkeit
	1. Der mythologische Zugang
	2. Mythologische Aspekte metaphysischer Theorien
	a) Fragestellung
	b) Ich - Selbst - Totalität
	c) Auswertung für Jungs Deutung des Bösen

	3. Mythologische Aspekte theosophischer Theorien
	a) Fragestellung
	b) Historischer Bezug: Böses in der Gottheit
	(1) Nikolaus Cusanus
	(2) Kabbalistische Strömungen (Anm. 527)
	(3) Böhme und Schelling
	c) Auswertung für Jungs Deutung des Bösen

	4. Mythologische Aspekte anthropogonischer Theorien
	a) Fragestellung
	b) Historische Bezüge: die notwendige Ursünde und der Konflikt im Menschen
	(1) Kant
	(2) Schelling
	(3) Freud
	c) Auswertung für Jungs Deutung des Bösen

	5. Jungs eigener Mythos
	a) Die kosmische Bedeutung des Bewusstseins
	b) Zur Interpretation von Jungs Mythos

	6. Exkurs: Der Mythos des östlichen Menschen

	IV. Das Böse als Herausforderung an den Menschen
	Welche Stellung nehmen Ethik und Moral in Jungs Mythos ein?
	1. Das Phänomen: die Moral
	a) Ihre Berechtigung
	b) Ihre Übertretung
	(1) Die Gebotsverletzung
	(2) Das Schuldgefühl

	2. Die Forderung: die Ethik
	a) Ihr Anfang
	(1) Die Realisierung des Schattens
	(2) Historischer Bezug: Gnostische und kabbalistische Motive
	(3) Das Böse als Material des Guten
	b) Ihr Bezug: der Anspruch des Ganzen
	c) Ihre Bedeutung
	(1) Sittlichkeit als Erfüllung des Mythos
	(2) Historischer Bezug: theosophische Spekulationen
	(3) Gottgewollte Selbstverwirklichung
	d) Ihre Richtung: geschenkte Freiheit


	Ertrag
	1. Formale Struktur der Konzeptionen Freuds und Jungs zum Problem des Bösen
	a) Der Ausgang vom erlebten Leiden
	b) Der Überstieg zu philosophischen Aussagen
	c) Die Interpretation der Erfahrung
	d) Die ethische Relevanz der Theorie
	e) Theorie als Mythos

	2. Erfahrung und Deutung des Bösen bei Sigmund Freud
	a) Das mühselige Leben
	b) Die Rolle der Vernunft
	c) Einsicht und Ergebung

	3. Erfahrung und Deutung des Bösen bei C. G. Jung
	a) Die Mehrschichtigkeit des Bösen
	b) Die Stellung des Denkens
	c) Die tragende Ganzheit

	4. Konfrontation der Entwürfe von Freud und Jung
	a) Ansatz und Zielrichtung
	b) Notwendigkeit und Möglichkeit der Ethik
	c) Die grundsätzliche Differenz
	(1) Bruch versus Ganzheit
	(2) Bestimmung der Realität
	(3) Glücksstreben und Heilserfahrung
	(4) Beziehung zum Unbewussten
	d) Zur Deutung der Unterschiede
	(1) Der Faktor der Polemik
	(2) Freuds Erklärungsmodell
	(3) Jungs Erklärungsmodell


	5. Folgerung: Aspekte einer Antwort auf das Problem des Bösen
	a) Außen und Innen
	b) Verändern und Ertragen
	c) Schuld und Schicksal
	d) Sinn und Unsinn des Bösen

	Anmerkungen
	Literaturverzeichnis

