
Maron Battke

Das Böse bei Sigmund Freud 
und C. G. Jung

opus magnum 2006
(www.opus-magnum.de)

Alle Rechte vorbehalten

Erstmals erschienen Patmos-Verlag 1978



Inhalt

Einführung 7
1. Zugang zum Problem 7
2. Erfahrung und Deutung des Bösen 8
3. Der Wandel der Fragestellung 9

a) Die Rechtfertigung Gottes 9
b) Der Grund der Wirklichkeit 9
c) Das Unrecht zwischen Menschen 10
d) Die Versöhnung mit dem Leben 10

4. Deutung des Bösen als Sinndeutung des Lebens 11
a) Ein möglicher Deutungsansatz 11
b) Die Frage nach der Verantwortlichkeit 12
c) Das Konzept Sigmund Freuds 13
d) Die Frage nach dem Lebensentwurf 15
e) Das Konzept C. G. Jungs 16
f) Das Gegenüber von Freud und Jung 17

5. Zu Inhalt und Methode der Untersuchung 17

1. Teil Sigmund Freud 19

A. Das Böse bei Sigmund Freud 19
1. Das unverständliche menschliche Leiden 19

a) Freuds Ansatz in der geistesgeschichtlichen Tradition 19
b) Die Entfaltung der Fragestellung bei Freud 20

2. Das Leiden aus Konflikt 21
a) Der Ausgang beim moralisch Bösen 21
b) Die Konfliktstruktur der Psyche 23
(1) Die Libidotheorie 23
(aa) Ich (-triebe) gegen Sexualtriebe (Anm. 35) 23
(bb) Ichlibido und Objektlibido 24
(cc) Eros und Todestrieb 24
(2) Stellung und Funktion des Ich 25
(aa) Genese des Ich 25
(bb) Funktionen des Ich 26
(cc) Struktur des Ich 27
(3) Zusammenfassung 28

3. Die Darstellung des Konflikts 29
a) Das Böse in der Ontogenese 29
(1) Orale Phase 30
(2) Anale Phase 31
(3) Phallische Phase, Ödipuskomplex 32
(4) Latenzzeit 34
b) Das Böse im erwachsenen Individuum 34
(1) Der Neurotiker (Fixierung, Regression, Verdrängung) 35
(2) Der Normale (Traum, Fehlleistung, Witz) 37
(3) Gesundheit und Krankheit 39

4. Die Genese des Konflikts 40
a) Der repressive Charakter der Kultur 41
b) Die Entstehung von Moral und Kultur 42
c) Die Rolle der Realität 44
d) Der prinzipielle Dualismus 45

5. Die Überwindung des Konflikts 48
a) Religion und Moral 48
b) Die psychoanalytische Wissenschaft 50
c) Das Ethos der Psychoanalyse 51



B. Freuds Deutung des Bösen 53

I. Freuds Ansatz 53
1. Schwierigkeiten der Interpretation 53

a) Komplexität der psychoanalytischen Theorie 53
b) Erfahrungsgebundene Theorie 54

2. Polemik und Faszination im Denken Freuds 55
a) Die polemische Ausrichtung der Psychoanalyse 55
b) Die faszinierende Natur 56
(1) Erkenntnis 56
(2) Bewunderung 57
(3) Beherrschung 57

3. Freuds Grundaussage 58

II. Die Manifestation des Bösen 59
1. Der Zugang: Leiden 59
2. Das Zentrum: der Tod 60

a) Der unbekannte Tod 60
Wir haben im darstellenden Teil zu zeigen versucht, dass sich unter dem Zugriff der psychoanalytischen 
Fragestellung die Grenzen zwischen der Krankheit (malum physicum) und dem Bösen (als malum morale) 
verwischen. Dies aber nicht deshalb, weil - wie es in 60
b) Der gegenwärtige Tod 62
c) Der Tod als Rahmen und Grenze der Psychoanalyse 63

III. Der Grund des Bösen 65
1. Die Zweideutigkeit der Zivilisation 65

a) Historischer Bezug: J. -J. Rousseau 65
b) Die unnatürliche Kultur bei Freud 66
c) Das Modell Marcuses 66

2. Die Zweideutigkeit der Vergesellschaftung 68
a) Historischer Bezug: Thomas Hobbes 68
b) Die unnatürliche Kultur bei Freud 68
c) Ideologiekritische Rückfragen an Freuds Theorie 69

3. Die maligne Situation des Menschen 71
a) Seine Differenziertheit: Mensch und Tier 71
b) Seine Zerrissenheit: Eros wider Thanatos 72
c) Seine Verlorenheit: die harte Realität 73
(1) Unstillbare Sehnsucht 73
(2) Das Modell Camus': Die Erfahrung der Absurdität 74

4. Freuds Mythos 75
a) Die stützende Ananke 75
b) Zur Interpretation von Freuds Mythos 76

IV. Die Antwort auf das Böse 77
1. Die Möglichkeit der Ethik 77

a) Das so genannte Böse der Moral 77
b) Der Anfang der ethischen Freiheit 78

2. Die Ethik der Psychoanalyse 80
a) Das Gute 80
(1) Historischer Bezug: Leibniz und Spinoza 80
(2) Die Grundkraft des Lebendigen bei Freud 81
b) Das ethisch Böse 82
c) Die Vernunft 83
3. Das Scheitern am Problem des Bösen: die Würde 85



2. Teil C. G. Jung 88

A. Das Böse bei C. G. Jung 88
1. Das Geheimnis der widersprüchlichen Welt 88

a) Jungs Ansatz in der geistesgeschichtlichen Tradition 88
b) Die Entfaltung der Fragestellung bei Jung 90

2. Psyche als spannungsvolle Einheit 91
a) Polaritäten der Psyche 91
(1) Bewusstsein und Unbewusstes 91
(2) Geist und Trieb 92
(3) Typ und Gegentyp (Anm. 321) 93
b) Die Dynamik der Psyche (Anm. 322) 94
(1) Kompensation und Korrektur 94
(2) Projektion 95
c) Die Ganzheit der Psyche 96

3. Das Böse. Zugang zu Jungs Sprachgebrauch 97
a) Das Böse als das moralisch Schlechte 97
b) Das Böse als das Schlimme 98
c) Das Böse als das Wertzerstörende 99
d) Das Böse als das Dunkle 100

4. Die Dimensionen des Bösen 100
a) Die erkenntnistheoretische Dimension 100
b) Die moralpsychologische Dimension 101
c) Die archetypische Dimension 102

5. Die Relationen des Bösen 103
a) Das vorläufige Böse 103
(1) Böses als Mittel zum Guten 104
(2) Böses als Element des Guten 105
b) Das machtvolle Böse 106

6. Der Ort des Bösen 108
a) Das kollektive Unbewusste 108
b) Das persönliche Unbewusste 109
c) Das Ich 111
(1) Das archetypisch Böse und das Ich 111
(2) Das ethisch Böse im Ich 113

7. Der Umgang mit dem Bösen 114
a) Die Begegnung mit dem Bösen 114
b) Die Erkenntnis und Gestaltung des Bösen 115
(1) Verstehen und Bewerten 115
(2) Die Symbolik des Bösen 115
c) Die Integration des Bösen 116

B. Jungs Deutung des Bösen 118

I. Jungs Ansatz 118
1. Wirklichkeit und Wissenschaft 118

a) Die Erfahrung des Umgreifenden 118
b) Die Grenzen des Denkens 119
c) Analytische Psychologie als Wissenschaft 120

2. Das Bild der Wirklichkeit: der Mythos 122
a) Die Voraussetzungen mythischer Erkenntnis 122
b) Der Begriff des Mythos bei C. G. Jung 123
(1) Definition und Funktion des Mythos 123
(2) Deutung des Mythos 124
3) Konsequenzen für Jungs Sprache 125
3. Jungs Grundaussage 126



II. Das Böse als konkretes Phänomen in der Lebenswelt 127
1. Der Zugang: das Gegensatzproblem 127

a) Jungs Einstieg: das Arbeitsfeld der Psychiatrie 127
b) Historischer Bezug: Heraklit 129
(1) Der Logos der Bewegung 129
(2) Die Vielfalt des Ganzen 130
c) Die Konkretion: menschliches Leiden 131

3. Die Zuspitzung: die Todesfrage 132
a) Der Tod als Hinweis auf die Ganzheit 132
b) Historischer Bezug: Schopenhauer 133
c) Zusammenfassung: Der Sinn von Leiden und Tod 134

III. Das Böse als Grundzug der Wirklichkeit 135
1. Der mythologische Zugang 135
2. Mythologische Aspekte metaphysischer Theorien 136

a) Fragestellung 136
b) Ich - Selbst - Totalität 137
c) Auswertung für Jungs Deutung des Bösen 138

3. Mythologische Aspekte theosophischer Theorien 139
a) Fragestellung 139
b) Historischer Bezug: Böses in der Gottheit 140
(1) Nikolaus Cusanus 140
(2) Kabbalistische Strömungen (Anm. 527) 140
(3) Böhme und Schelling 141
c) Auswertung für Jungs Deutung des Bösen 142

4. Mythologische Aspekte anthropogonischer Theorien 144
a) Fragestellung 144
b) Historische Bezüge: die notwendige Ursünde und der Konflikt im Menschen 144
(1) Kant 144
(2) Schelling 145
(3) Freud 146
c) Auswertung für Jungs Deutung des Bösen 146

5. Jungs eigener Mythos 148
a) Die kosmische Bedeutung des Bewusstseins 148
b) Zur Interpretation von Jungs Mythos 150

6. Exkurs: Der Mythos des östlichen Menschen 151

IV. Das Böse als Herausforderung an den Menschen 152

Welche Stellung nehmen Ethik und Moral in Jungs Mythos ein? 152
1. Das Phänomen: die Moral 152

a) Ihre Berechtigung 152
b) Ihre Übertretung 154
(1) Die Gebotsverletzung 154
(2) Das Schuldgefühl 154

2. Die Forderung: die Ethik 156
a) Ihr Anfang 156
(1) Die Realisierung des Schattens 156
(2) Historischer Bezug: Gnostische und kabbalistische Motive 156
(3) Das Böse als Material des Guten 157
b) Ihr Bezug: der Anspruch des Ganzen 158
c) Ihre Bedeutung 159
(1) Sittlichkeit als Erfüllung des Mythos 159
(2) Historischer Bezug: theosophische Spekulationen 160
(3) Gottgewollte Selbstverwirklichung 160
d) Ihre Richtung: geschenkte Freiheit 161



Ertrag 164
1. Formale Struktur der Konzeptionen Freuds und Jungs zum Problem des Bösen 164

a) Der Ausgang vom erlebten Leiden 164
b) Der Überstieg zu philosophischen Aussagen 165
c) Die Interpretation der Erfahrung 166
d) Die ethische Relevanz der Theorie 167
e) Theorie als Mythos 168

2. Erfahrung und Deutung des Bösen bei Sigmund Freud 168
a) Das mühselige Leben 168
b) Die Rolle der Vernunft 170
c) Einsicht und Ergebung 172

3. Erfahrung und Deutung des Bösen bei C. G. Jung 173
a) Die Mehrschichtigkeit des Bösen 173
b) Die Stellung des Denkens 174
c) Die tragende Ganzheit 176

4. Konfrontation der Entwürfe von Freud und Jung 177
a) Ansatz und Zielrichtung 177
b) Notwendigkeit und Möglichkeit der Ethik 178
c) Die grundsätzliche Differenz 179
(1) Bruch versus Ganzheit 179
(2) Bestimmung der Realität 180
(3) Glücksstreben und Heilserfahrung 180
(4) Beziehung zum Unbewussten 182
d) Zur Deutung der Unterschiede 182
(1) Der Faktor der Polemik 182
(2) Freuds Erklärungsmodell 183
(3) Jungs Erklärungsmodell 185

5. Folgerung: Aspekte einer Antwort auf das Problem des Bösen 186
a) Außen und Innen 186
b) Verändern und Ertragen 187
c) Schuld und Schicksal 188
d) Sinn und Unsinn des Bösen 

Anmerkungen 189

Literaturverzeichnis 249



7

Einführung

1. Zugang zum Problem
Dieses Buch beschreibt und deutet die Stellungnahme zweier tiefenpsy-

chologischer Autoren zu einer der bedrängendsten Fragen des menschlichen 
Lebens, zum Problem des Bösen. Damit will es selbst einen Beitrag zum 
Umgang mit diesem Problem leisten. Aber ist das auf diese Weise überhaupt 
möglich?

'Das Böse' ist doch wohl eines jener Themen, die sich nie nur sachbezo-
gen und allgemein gültig abhandeln lassen; es fordert zu lebendiger, eige-
ner Auseinandersetzung heraus. Das Problem des Bösen betrifft jeden Men-
schen unmittelbar, es reicht in die Sphäre persönlicher Lebenserfahrung und 
Entscheidung hinein: Es entzündet sich an der Begegnung mit Leiden und 
Tod, am Schmerz der Einsamkeit und Verzweiflung, an der Konfrontation 
mit menschlichem Scheitern und moralischer Schuld.

In diese Bereiche reichen theoretische Aussagen selten hinein; sie werden 
als bedeutungslos, wenn nicht gar als verfälschend oder gewaltsam erlebt. 
Und doch ist die Reflexion und die Anstrengung wissenschaftlicher Arbeit 
nicht zu ersetzen. Denn neben der unverwechselbaren, jeweils individuel-
len Auseinandersetzung mit dem Bösen gibt es ja auch den kollektiven Um-
gang damit: überliefert durch die Wertvorstellungen der Religion und die tra-
ditionell herrschenden Normen, niedergelegt in den gültigen Gesetzen und 
Rechtsvorschriften, täglich nachvollzogen in den Verhaltensformen der Sit-
te und des Selbstverständlichen. Jeder weiß - oder meint zu wissen -, wie er 
'eigentlich' mit den Problemen von Schuld, Leid und Tod umzugehen hat; 
und wenn er unsicher ist, sucht er kaum zuerst die innere Klärung, sondern 
den Rat von anderen, vielleicht auch die Hilfe von selten derjenigen Wis-
senschaften, von denen er sich Führung oder doch wenigstens Anregung zu 
eigener Überlegung erhofft. So tritt zum 'subjektiven' Erlebnis die 'objekti-
ve' Information und verbindet sich schon im einzelnen Menschen zum Be-
mühen um richtiges (richtungsweisendes) Denken sowie um Maßstäbe des 
Handelns, die für alle gelten sollen.

In dieser Spannung zwischen Subjektivem und Objektivem steht auch die 
vorliegende Untersuchung. Sie greift ein Thema aus dem Bereich des Erle-
bens auf, um zu neuen Erfahrungen, zu offener Wahrnehmung anzuregen; 
sie will aber auch beitragen zur kritischen Auseinandersetzung mit vorge-
fundenen Erklärungsmustern und Wertvorstellungen. Sie kann ihrer selbst-
gestellten Aufgabe wohl nur dann gerecht werden, wenn neben der objek-
tiven Dimension (hier: der - nachprüfbaren - Darstellung der Entwürfe von 



8

Freud und Jung) der subjektive Ansatz der Interpretation in seiner Eigenart 
deutlich wird.

Wir versuchen daher im folgenden nicht nur, den Rahmen einer Arbeit 
über das Böse allgemein zu skizzieren, sondern auch diejenigen Fragen zu 
entwickeln, auf welche diese Untersuchung mit ihrem besonderen Deu-
tungsansatz Antwort war.

Dieser subjektive Ansatz ist mehr als nur-individuell; er erlaubt es, einen 
bestimmten Aspekt des vielschichtigen Problems herauszugreifen und zu 
entfalten. Die Begrenztheit dieser Interpretation zu erkennen, wird es dem 
Leser dann auch ermöglichen, andere Aspekte hervorzuheben, neue Fragen 
zu stellen, die vielleicht weiterführen. (Anm. 1)

2. Erfahrung und Deutung des Bösen
Wir verstehen in diesem Buch 'das Böse' - ganz im Sinn von Freud und 

Jung - vom Erleben her: als die schmerzliche Erfahrung dessen, was Leben 
stört und zerstört (Anm. 2); als Unheil, Unglück, Elend, Krankheit und Tod, 
demgegenüber Menschen sich ausgeliefert fühlen; als Gewalt, Hass, Grau-
samkeit und Krieg, die von Menschen verursacht und verschuldet werden; 
schließlich als die grundsätzliche Verwundbarkeit und Gebrochenheit des 
menschlichen Lebens selbst.

In dieser Definition des Bösen als des leidvollen und teilweise unbegreif-
lichen Übels ist freilich schon eine bestimmte Deutungstradition aufgenom-
men: Ihr liegt Leibniz' Unterscheidung zwischen dem Leiden (malum physi-
cum), der Sünde (malum morale) und der Unvollkommenheit des Endlichen 
überhaupt (malum metaphysicum) zu Grunde. (Anm. 3)

Es gibt ja 'Erfahrung des Bösen' niemals ohne mitgesetztes Weltverständ-
nis: In der Erfahrung von Schlechtem schwingt immer schon ein Wissen um 
das entgegengesetzte Gute mit; Unglück und Unheil zu erleben, setzt eine -
wenn auch zuerst nicht reflektierte -Vorstellung von Glück und Heil voraus, 
eine Ahnung von dem, was notwendig und richtig ist. So geschieht in der Er-
fahrung des Bösen bereits eine gewisse Deutung: ein Vorgriff auf das 'Wesen' 
des Menschen und seine Stellung in der Wirklichkeit, auf seine (ethische) 
Aufgabe und sein Ziel.

Den Beitrag eines Autors zum Problem des Bösen zu erheben, heißt daher 
auch, nach seiner Weltanschauung zu fragen, nach der Grundstimmung und 
dem Lebensgefühl (Dilthey), die seinem Werk vorausliegen und die seinen 
Ansatz und seine Deutung des Lebens prägen. (Anm. 4)



9

3. Der Wandel der Fragestellung
In der menschlichen Geschichte - in den tausendfältigen Bildern von Kunst 

und Religion, in theologischen und philosophischen Denkentwürfen - wird 
die Vielschichtigkeit des Problems des Bösen offenbar. Die Lösungsvor-
schläge wandeln sich entsprechend den unterschiedlichen Ausgangspunkten 
der Frage, je nach der Bestimmung des Übels - sei es als Unordnung und Un-
vollkommenheit im Kosmos, sei es als Leidensfähigkeit und Vergänglichkeit 
des Lebendigen oder als Bosheit und Schuldhaftigkeit des Menschen. Doch 
jeder Deutungsversuch ruft selbst wieder neue Fragen hervor. (Anm. 5)

a) Die Rechtfertigung Gottes
Im abendländischen Denken führte die Erfahrung des Unheils und des 

menschlichen Leidens zu Reflexionen über die Natur Gottes, über die Bezie-
hung zwischen Gott und Mensch und zur Suche nach dem rechten ethischen 
Verhalten. Das Christentum schreibt dem Menschen die Verantwortung zu: 
Zum leidvollen Übel wird die kreatürliche Endlichkeit erst durch den Unge-
horsam des Menschen gegenüber seinem Schöpfer; die Ursünde bringt das 
Böse ans Licht. (Anm. 6)

Diese Antwort, die sich an den hebräischen Adam-Mythos anschließt, 
stillt zwar das Verlangen nach einem ausschließlich guten und bergenden 
Gott, der jenseits des Bösen steht und der die Schmerzen des Menschen 
zu heilen vermag. Sie stößt aber ihrerseits neue Fragen an: Wie konnte der 
Mensch sündigen, den doch Gott erschaffen hat? Was verbirgt sich hinter der 
verführenden Schlange des alttestamentarischen Schöpfungsberichts (Gen. 
3)? Und wie ist es möglich, dass der Gerechte - wie Ijob - leidet, wenn doch 
Gott allgütig ist?

So folgte aus dem vom Christentum ausgestalteten metapysischen Ansatz 
notwendig das Problem der Theodizee, d. i. die Frage nach der 'Rechtferti-
gung' Gottes angesichts der Bosheit und des Elends der Welt. (Anm. 7)

b) Der Grund der Wirklichkeit
Demgegenüber versuchen verschiedene neuplatonisch beeinflusste Lö-

sungsversuche, von der Art des Erlebens und des Erfahrbaren zurückzu-
schließen auf die Struktur des Seins bzw. der Gottheit selbst: Kann die Kluft 
zwischen Wollen und Können im Menschen, zwischen der Sehnsucht nach 
Glück und dem faktisch vorfindlichen Leid, schließlich zwischen Gut und 
Böse denn anders begründet werden als durch eine entsprechende Kluft, eine 
Spannung oder eine Gegensätzlichkeit in Gott selbst?



10

Die Frage nach der Ursache des Bösen leitet hier hin zu tiefsinnigen Spe-
kulationen über die innergöttliche Bewegung und den Sinn der Weltentste-
hung, wie sie sich in gnostischen und kabbalistischen Strömungen finden, 
aber auch etwa bei Jakob Böhme und später bei Schelling. (Anm. 8) Die 
Verantwortung des Menschen wird in der Übernahme des widersprüchlichen 
Charakters der Wirklichkeit gesehen, in der Mitarbeit an der 'Entwicklung' 
Gottes, am Prozess der Welt. Die Göttlichkeit Gottes liegt weniger in seiner 
Allmacht und Allgüte, wie es das christliche Bewusstsein festhält, sondern in 
seiner unbegreiflichen und letztwirklichen Lebendigkeit.

c) Das Unrecht zwischen Menschen
Die neuzeitliche Säkularisierung verändert auch die Reflexion über das 

Böse. Wo der kosmologische Zusammenhang (die Welt als Schöpfung) sich 
auflöst, wo die Wirklichkeit nicht mehr als in sich geordnete erlebt werden 
kann, tritt auch der Versuch einer Deutung des metaphysischen Übels, der 
leidbringenden Endlichkeit des Menschen, zurück. Das philosophische In-
teresse und die wissenschaftliche Bemühung richten sich nun vornehmlich 
auf den Bereich des Verfügbaren: auf den Schmerz, den Menschen sich ge-
genseitig zufügen, auf die verschiedenen Spielarten von Gewalt und Grau-
samkeit und ihre Wurzeln in der 'conditio humana' bzw. in der historisch ge-
wordenen Gesellschaft. Das Problem des Übels spitzt sich zu auf die Frage 
nach dem moralisch Schlechten, wie sie etwa (je unterschiedlich) von Hob-
bes, Voltaire, Rousseau, Kant und ihren Nachfolgern behandelt wird. Nun 
geht es weniger um die Rechtfertigung Gottes - denn diese würde einerseits 
die Überzeugung von seiner Existenz, anderseits die Möglichkeit gültiger 
Aussagen über ihn voraussetzen. Im Mittelpunkt der Überlegungen steht 
nun der Mensch: die Einsicht in seine üble Situation, in die schlechten ge-
sellschaftlichen Verhältnisse, in die Bosheit des menschlichen Herzens. Die 
Verantwortung gegenüber der Zukunft der Menschheit gewinnt Vorrang ge-
genüber der Auseinandersetzung mit ihrer Vergangenheit. Mehr und mehr 
verliert die grüblerische Spekulation über den Grund der Welt an Gewicht 
angesichts der Notwendigkeit, gesellschaftliche Missstände konkret zu ver-
ändern. (Anm. 9)

d) Die Versöhnung mit dem Leben
In dieser Bewegung der Säkularisierung, die sich mit dem Untergang des 

Deutschen Idealismus fortsetzt, entsteht als neue Wissenschaft die Tiefen-
psychologie.



11

Im nach-romantischen Interesse am geheimnisvollen Leben wurzelnd, zu-
gleich vom aufklärerischen Wunsch nach Entzauberung der Natur bestimmt, 
schreibt Sigmund Freud 1899 in Wien seine 'Traumdeutung'. Einer seiner 
ersten und selbstständigsten Schüler, der Schweizer Psychiater Carl Gustav 
Jung, versucht 1911/12, mit seiner Schrift 'Wandlungen und Symbole der Li-
bido' auch das Symbolgut der Tradition (aus Religion, Philosophie, Mytholo-
gie und Kunst) in die psychologische Betrachtung miteinzubeziehen. (Anm. 
10) Beide distanzieren sich von der klassischen Philosophie und nehmen 
doch deren Fragestellungen und Lösungsansätze vielfältig mit auf. Dies gilt 
auch für ihren Umgang mit dem Problem des Bösen. Die Tiefenpsychologie 
wendet sich explizit dem Bösen als dem Übel zu. Als Forschungsrichtung, 
die auf Therapie ausgerichtet ist, geht sie geradezu vom Leiden aus: von der 
Erfahrung von Schmerz, Schuld, Trauer. Sie untersucht die psychische Rea-
lität auf ihre Gesetze hin; sie forscht nach Ursachen und Zusammenhängen, 
nach Heilungs- und Lebensmöglichkeiten. Damit berührt sie immer auch den 
ethischen und philosophischen Bereich. Sie setzt sich nicht mehr mit Fragen 
der Theodizee auseinander, ihr geht es vielmehr um die Rechtfertigung des 
Lebens selbst: Wie können wir dieses leidvolle Leben bestehen?

Freud und Jung bieten einige wegweisende Formen des Umgangs mit dem 
Bösen an - wie wir es sensibler wahrnehmen und neu verstehen können; wie 
wir es bekämpfen und verarbeiten können; wie wir es - wo es unveränderlich 
bleibt - schließlich ertragen können. So wird versucht, den Menschen mit 
sich selbst und mit seinen vorrationalen (triebhaften) und überrationalen (ar-
chetypischen) Gründen zu versöhnen. Die Frage nach dem Bösen stellt sich 
hier als Frage nach dem Sinn des Lebens überhaupt.

4. Deutung des Bösen als Sinndeutung des Lebens

a) Ein möglicher Deutungsansatz
Freud und Jung waren vom Problem des Bösen selbst unmittelbar betrof-

fen. Sie bemühen sich aber, ihr eigenes Leiden daran so zu bewältigen und 
zu formulieren, dass es für viele andere gültig und hilfreich sein sollte. Doch 
kann ihr Ansatz nicht einfachhin übernommen werden. Er ist nur jeweils ei-
ner von vielen möglichen Weisen, wie das Böse heute erfahren und gedeutet 
werden kann. Auch diese Entwürfe bedürfen der Interpretation. Sie erfüllen 
nur dann ihren Zweck, wenn sie individuell (und irgendwann auch kollektiv) 
vertieftes Selbstverständnis gewinnen helfen. Vielleicht gibt es keine andere 
sinnvolle Form, diese tiefenpsychologischen Konzepte angemessen zu ver-
stehen, als wiederum persönlich mit ihnen umzugehen, sie mit der eigenen 
Lebenserfahrung zu konfrontieren und in diese zu übersetzen. Dabei wird 



12

ihre Brauchbarkeit konkret überprüft; dabei werden sie aber auch selbst ver-
ändert und schöpferisch ausgestaltet. Einen solchen Weg der Aneignung und 
Interpretation möchte der folgende Text nachzeichnen. Denn die vorliegen-
de Untersuchung ist selbst herausgewachsen aus dem Umgang mit den Fra-
gen von Krankheit, Tod und Schuld; ihr liegen Erfahrungen mit eigenem und 
fremdem Schmerz (bei der seelsorglichen und therapeutischen Begleitung 
Leidender) zu Grunde. Auf den nächsten Seiten soll daher diejenige Deu-
tungslinie entfaltet werden, die sich vor diesem Hintergrund ergeben hat. Sie 
führte von der Auseinandersetzung mit dem Schuldproblem über die Refle-
xion grundsätzlicher erkenntnistheoretischer Überlegungen zu der oben ent-
wickelten These, dass das Böse nur im Zusammenhang einer umfassenden 
Sinndeutung des Lebens zu bewältigen ist.

b) Die Frage nach der Verantwortlichkeit
Im traditionell-kirchlich geprägten Horizont stellt sich die Frage nach dem 

Bösen oft zuerst als Frage nach der eigenen Schuld und Verantwortung: Wie 
kann ich leben mit der Tatsache, dass ich ständig gegen Normen und Ideale 
verstoße, die ich doch selbst als berechtigt, als gültig anerkenne? Wie gehe 
ich um mit der Spannung zwischen Gesetz und Übertretung, zwischen der 
Wertvorstellung in mir und dem Widerspruch dagegen? Wie kann ich es ver-
stehen, dass ich das Böse tue, obwohl ich das Gute bejahe? Diese individu-
ell bedrängenden Fragen finden ihr Urbild in der Klage des Apostels Paulus: 
"Denn nicht das Gute, das ich will, tue ich, sondern das Böse, das ich nicht 
will, das führe ich aus." Schon für Paulus stellt sich hier die Frage nach der 
Freiheit und der Identität dessen, der so das Böse in sich vorfindet, ohne es 
letztlich zu wollen: "Wenn ich aber das tue, was ich nicht will, so vollbrin-
ge nicht mehr ich es, sondern die Sünde, die in mir wohnt ..." (Röm 7, 15 ff) 
Begehe wirklich 'ich' das Böse, oder bin ich nicht schon selbst bestimmt, be-
herrscht vom 'Gesetz der Sünde', das in mir wirkt? Wer ist dann aber verant-
wortlich zu machen, wenn das Wollen doch nicht mehr in meine Hand gege-
ben ist?

In der christlichen Tradition sind diese Überlegungen immer wieder ange-
stellt worden. Sie führten zur nie endgültig gelösten Frage nach dem Verhält-
nis von menschlicher Freiheit und göttlicher Vorsehung bzw. zu den Fragen, 
warum denn Gott das Übel und die Sünde 'zulässt' (Problem der Theodizee, 
s. o.).

Die durchschnittliche kirchliche Sozialisation biegt aber diese Entwick-
lung der Frage ab. Wir lernen, auf uns selbst und unsere Sünde zu sehen. 
Dabei bleibt der Widerspruch unaufgelöst: Das Gute, das ich tue, schreibe 



13

ich dem helfenden Beistand Gottes zu; das Böse dagegen entstammt meiner 
eigenen Entscheidung (falls nicht ein Teufel mitwirkt). Wie kann ich diese 
Verantwortung verkraften? Wie kann ich mich selbst als den Urheber meiner 
Schuld ertragen - ohne mich selbst als dämonisch zu erleben und ohne die-
se Verantwortung, diese Schuld auf andere abzuschieben? Die christlichen 
Gemeinschaften bieten für diese religiöse Problematik durchaus Hilfen an - 
aber vermögen sie anders als kurzfristig lindernd zu wirken? So mag etwa 
der Katholik (wenn entsprechend erzogen) von der Möglichkeit Gebrauch 
machen, sich im Sakrament der Buße von seinen Sünden loszusagen und 
wieder auf die heilende und stützende Barmherzigkeit Gottes zu vertrauen.

Wie nahe liegt aber hier das verhängnisvolle Missverständnis und der Ver-
lust der persönlichen Identität: Bleibe ich denn noch ich selber, wenn ich 
mich von meinem (wenngleich falschen) Wollen, von meinem (wenngleich 
bösen) Verhalten lossage - sind sie nicht doch ein Teil meiner selbst? Kann 
ich mich so einfach abscheiden von demjenigen an mir, was mir nicht beha-
gen darf und was mich auch selbst an mir stört - ohne mich selbst dabei mit-
zuverlieren?

Lautete die Frage ursprünglich: Wie darf ich leben, wenn ich doch böse 
bin?, so heißt sie nun: Wie weit muss und kann ich mich selbst aufgeben, um 
lebens- (d. i. liebens-)würdig zu sein? Muss ich auf meine Eigenart verzich-
ten, um annehmbar und angenommen zu sein?

Natürlich ist dieses religiöse Dilemma nur eine Möglichkeit, das Böse zu 
erfahren. Die Phänomene von Norm und Normübertretung sind vielgestal-
tig. So hat jedes Gesellschaftssystem auch seine Konflikte und Kämpfe zwi-
schen verschiedenen Interessengruppen, seine inneren und äußeren Stören-
friede, die als 'Feinde' (politische Gegner) erscheinen und die als 'Verbrecher' 
verurteilt und bestraft werden. Wieso sind diese böse geworden, und wie re-
agieren sie darauf? In welcher Beziehung zueinander stehen die Erfahrung 
innerer Verworfenheit (ob mit oder ohne religiöse Deutungsmuster) und die 
soziale Verwerflichkeit? Nicht selten erlebt einer beides - die Ablehnung sei-
ner Umwelt und den Spruch seines eigenen Gewissens.

c) Das Konzept Sigmund Freuds
Eine Form, mit dem Schuldproblem, wie es hier formuliert ist, umzuge-

hen, bietet sich im Werk Sigmund Freuds an.
Freud versteht das Böse und dessen (individuelle oder kollektive) Bewäl-

tigungsversuche von der psychischen Problematik her, die durch die leid-
voll-notwendige Entwicklung der menschlichen Kultur konflikthaft geprägt 



14

ist. Sein Ansatz beim Leiden des einzelnen scheint geeignet, die Frage nach 
der Schuld zu beantworten.

Dabei wird jedoch bald klar: Wird die Frage nur individuell gestellt (aus-
gehend von der Verantwortung des Individuums für seine Bosheit), so be-
wegt sich die Antwort bald im Kreis. Irgendwann ist eine Ur-Verdrängung 
anzusetzen, eine unfreiwillig-freie Entscheidung gegen die vom Überich 
verbotenen Strebungen und Wünsche bzw. deren Wahrnehmung. Das Ich 
wehrt sich aktiv gegen das Eindringen der gefährlichen Es-Impulse. Aber 
warum ist das Ich so rigide? Hat es über seine eigene Stärke auch 'entschie-
den'? Fanden die wirklich ausschlaggebenden Vorgänge nicht vor der Entste-
hung des individuellen Ich statt? Auch die intensivste Analyse vermag nicht 
zu entschleiern, ob tatsächlich eine - moralisch schlechte - Bequemlichkeit 
beim Akt der Verdrängung mitspielt oder ob es sich nur um Schwäche han-
delte, um Angst vor der Überflutung durch unerträgliche Inhalte des Es. Die 
Frage verschiebt sich: Weder die Fixierungsstellen der Libido noch die Ent-
wicklungsstufen des Ich sind in dessen Freiheit gegeben. Und waren die El-
tern, die hemmende oder schädigende Umwelt, frei, als sie dem Kind die un-
zuträglichen Bedingungen vorgaben?

Die Psychoanalyse Freuds hilft, die Mechanismen des Schulderlebens zu 
begreifen; aber sie kann und will nicht die Last der Verantwortung vermin-
dern für das, was einer geworden oder nicht geworden ist. Je nachdem, wie 
die Frage nach der Schuldhaftigkeit gestellt ist, kann Freud daher sehr wohl 
antworten: noch viel tiefer schuldig. (Entsprechend bemerkte schon 1936 C. 
G. Jung "die eigenartige Vorliebe protestantischer Pfarrer für die Freudsche 
Analyse ... In ihren Händen ist es ein schönes Mittel, den Leuten eine funkel-
nagelneue Sündenkategorie zu zeigen, von der sie sich vorher nichts träumen 
ließen ..." (Anm. 11))

Freud entlarvt in allem Heiligen und Geistigen das Dunkle und Triebhafte; 
und ein moralisch eng gebundener Leser mag dies durchaus so interpretie-
ren: Freud entdeckt in allem Guten das Böse. Das Gute findet sich in Freuds 
Werk nicht als eigenständiges Prinzip - es sei denn, man greift, wie es in 
der vorliegenden Arbeit versucht wird, auf den Menschen und Therapeuten 
Freud zurück. Der Theoretiker Freud erkennt in allem ethischen Bemühen 
den vom Überich verlangten Perfektionismus, die Ideale entpuppen sich ihm 
als mehr oder weniger verkleidete Abwehr gegen die unerlaubten Triebre-
gungen, die religiöse Erfahrung offenbart ihre Nähe zu infantilem Trost- und 
Lustbedürfnis. Einzig real - so scheint es - ist das Kranke und das Böse; das 
Schöne und Gute ist Illusion, Reaktionsbildung, Symptom; die Sublimie-



15

rung ist gefordert, bleibt aber eigentlich unbegründet. Hinter jedem Licht 
verbirgt sich ein hässlicher Schatten.

Freuds Theorie kann vernichtend wirken - und wir können wohl hinter 
seine Analysen, diese minuziöse Aufdeckung der Tendenz des Menschen zur 
Selbstverschleierung, zur Unehrlichkeit und zur Flucht vor seinen ureigens-
ten Konflikten, nicht zurück. Aber um für unser Problem fruchtbar zu wer-
den, müssen sie in einen anderen Rahmen als den anfangs gezogenen gestellt 
werden.

d) Die Frage nach dem Lebensentwurf
Spätestens an dieser Stelle der Frage zeigt sich, dass sie im Ansatz zu eng 

gestellt war. Um das Schuldproblem in seinem seelischen und gesellschaft-
lichen Umfeld zu lösen, sind gerade auch für Freud andere Horizonte als je-
ner der individuellen Schuld nötig. Die Frage nach der Verantwortung für 
Schuld löst sich erst von der anderen, vorgängigen Überlegung her: Was ist 
denn überhaupt 'böse', und woher weiß ich das?

Freud hat zu zeigen versucht, dass sich hinter dem Problem der persönli-
chen Schuld andere verbergen können: der Konflikt zwischen Ich- und Ar-
terhaltung, zwischen Aggressionstendenz und Anpassungswunsch, schließ-
lich die innere Spannung des Lebendigen selbst, das zur Ent-Spannung des 
Todes hindrängt. Tiefer als das Leiden an der Schuld ist das Leiden am Ver-
lust der Ur-Harmonie, und schmerzlicher als diese Sehnsucht ist die Mühe, 
überhaupt lebendig zu sein - eine These, die bei Jung im Zusammenhang 
mit dem notwendig-leidvollen Ringen um Individuation wieder auftaucht. 
Freuds Umgang mit dem Schuldproblem führt so in philosophische Berei-
che. Auf ihrer Linie liegt die erkenntnistheoretische Kritik: die Frage nach 
der Art und der Berechtigung meiner Welterfahrung, die Auseinanderset-
zung mit den Grundentscheidungen, die in mein Weltbild bereits eingegan-
gen sind. So wird die Frage nach dem Bösen aus dem ursprünglich 'morali-
schen' Verbund gelöst. Sie weitet sich aus zur Frage nach der Gültigkeit von 
Werten überhaupt, nach der Möglichkeit von Verpflichtung, nach dem Grund 
des Sollens. Sie tritt aber vor allem auch in Bezug zu grundsätzlichen Gedan-
ken über die Wirklichkeit und über den Sinn eines Lebens, in dem für viele 
der Schmerz zu überwiegen und der Tod letztlich zu herrschen scheint.

Diese Bewegung der Frage hin zur Suche nach bzw. zur Arbeit an einem 
tragfähigen Lebensentwurf kann auch befreiend wirken. Sie erlaubt es, an-
dere Erklärungsmodelle zu überprüfen und zu relativieren. Jeder Wert- und 
Weltentwurf muss sich bewähren. Seine Tragfähigkeit misst sich an seiner 
Brauchbarkeit im Umgang mit dem Bösen: ob er zu menschlich sinnvolle-



16

rem Leben führen kann, indem er Leid, Schuld und Tod bewältigen und er-
tragen hilft. (Anm. 12)

e) Das Konzept C. G. Jungs
Lässt sich - nach dieser Öffnung des Ansatzes - Freuds Position wieder 

aufnehmen und ergänzen? Wir finden eine theoretisch gleichwertige und 
praktisch erprobte Konzeption im Werk C. G. Jungs.

Gegenüber dem ethischen Monismus Freuds hält Jung am realen Gegenü-
ber von gut und böse fest. Das Gute ist für ihn nicht aus dem Bösen ableitbar; 
als polare Spannung der Wirklichkeit sind beide für das menschliche Be-
wusstsein unverzichtbar. Menschsein heißt, Böses zu erfahren und es als Bö-
ses zu erfahren; es heißt allerdings nicht, das Böse hervorzubringen. Für sei-
ne Gedanken über Gut und Böse verwendet Jung gern das aus der Romantik 
stammende Gleichnis von Licht und Schatten. Licht und Schatten entspre-
chen sich (wie Gut und Böse): Ein tiefer Schatten kann nur in einem sehr hel-
len Licht geworfen werden, aber beide entstehen nicht auseinander, sondern 
an einem Dritten, am Körper. Der Körper kann nicht anders, als einen Schat-
ten zu werfen; das heißt für Jung: als Mensch bin ich dazu verurteilt, 'Böses' 
nicht nur zu begehen, sondern 'böse' zu sein. Meine Verantwortung bezieht 
sich dann darauf, wie ich mit dieser Tatsache umgehe, wie ich mich zu der 
Existenz von gut und böse - auch in mir und meinem Leben - einstelle.

Schließlich kann die Frage nach dem Problem des Bösen für Jung nicht 
beantwortet werden ohne Rückgriff auf die vor- und außermenschlichen Be-
reiche, in denen die Psyche wurzelt. Die Abgründe der menschlichen Natur 
reichen in den Grund der Wirklichkeit, in die Gottheit selbst, hinein. (Jung 
verwendet in diesem Zusammenhang Sprachbilder, die von 'Gott' in einer 
Art reden, wie sie besonders in den Kreisen der Theosophie und der Mystik 
- vornehmlich des Mittelalters - üblich waren.) Der das Licht erschaffen hat, 
hat damit zugleich den Schatten gesetzt; er selbst steht jenseits von beiden 
und begreift sie - unentfaltet - in sich ein. Jungs Entwurf ist von einer Zu-
rückhaltung bestimmt, die sich des moralischen Urteils, nicht aber der kon-
kreten Entscheidung im täglichen Leben enthält: Das Böse mag einen Sinn 
haben, eine Funktion im Ganzen meines Lebens oder der Welt - sie enthüllt 
sich aber nur, wenn ich es in jedem einzelnen Fall gestalte und verwandle. 
Nur dann kann sich - vielleicht, irgendwann - der Sinn des scheinbar Sinnlo-
sen offenbaren. Erst im Aushalten der Gegensätze von gut und böse gewinnt 
sich das Ich, erkennt es den darin verborgenen Logos, findet es den verlore-
nen Sinn. (Anm. 13)



17

f) Das Gegenüber von Freud und Jung
An diesem Vorgriff auf das Ergebnis dieses Buches wird deutlich, dass die 

Entwürfe der beiden Autoren sich nicht ausschließen, einander vielmehr er-
gänzen können.

Die Konzeptionen Freuds und Jungs stellen zwei denkerisch gleichstehen-
de, im Ansatz und in der Ausführung aber gegensätzliche Grundpole tiefen-
psychologischer Theoriebildung dar. Die Widersprüche im Werk Freuds for-
dern einen alternativen Entwurf, wie etwa den von Jung, heraus; aber Jungs 
Konzept setzt selbst jenes von Freud voraus. Die (polemische) Konzentrati-
on Freunds aufs Detail wird durch Jungs Ausrichtung auf 'das Ganze' kom-
pensiert - aber Jungs Synthese kann erst nach der Analyse Freuds gelingen; 
seine Deutung der Vielfalt menschlicher Symbole gewinnt ihre Fülle erst 
nach der reduktiven Klärung der Symptome. Im Jenseits des Ich, das die Tie-
fenpsychologie erhellen will, sind das Übermenschliche und das Unmensch-
liche, das Umgreifende und das Verdrängte vorerst nicht unterscheidbar. Der 
gegensätzliche theoretische und methodische Zugriff der Psychoanalyse 
Freuds und der Analytischen Psychologie C. G. Jungs vermag vielleicht den 
verschiedenen Dimensionen der menschlichen Psyche am ehesten gerecht 
zu werden.

5. Zu Inhalt und Methode der Untersuchung
Die Absicht dieser Untersuchung ist es, herauszuarbeiten, in welcher Wei-

se sich bei Freud und Jung die Bestimmung des Bösen aus ihrer Einstellung 
zum Leben überhaupt, aus ihrer Deutung der Wirklichkeit ergibt.

Dem entspricht die Gliederung und der Gang der Abhandlung. Die Arbeit 
hat drei Teile. Zuerst werden Freud und Jung jeweils einzeln interpretiert. 
Die Untersuchung vollzieht sich dabei in zwei Schritten: 

In einem ersten, textimmanent darstellenden Kapitel wird die Theorie des 
Autors vorgeführt: Was sagt er über das Böse aus? Unter welchen Begriffen, 
in welchen Zusammenhängen taucht es auf? Ein zweites Kapitel will den 
Horizont dieser Aussagen aufzeigen: Wie kommt der Autor zu seinem ihm 
eigentümlichen Ansatz? Worin sieht er die Ursachen des Bösen, die Wurzel 
des Übels? Welche ethischen und praktischen Konsequenzen zieht er daraus? 
In welcher (geistesgeschichtlichen) Tradition steht er - und was bedeutet das 
für das Verständnis seines Entwurfs? Schließlich: Welche Grunderfahrung 
drückt sich hier aus, welches Menschen- und Weltbild ist einbegriffen?



18

In einem abschließenden dritten Teil werden dann die Konzeptionen der 
beiden Autoren zusammengefasst, miteinander konfrontiert und für die 
grundsätzliche Problematik ausgewertet.

Für die Erhellung der Tiefenstruktur der Theorien Freuds und Jungs wer-
den gelegentlich andere Entwürfe aus der Geistesgeschichte miteinbezogen. 
Diese Denkmodelle entstammen dem Philosophie- bzw. wirkungsgeschicht-
lichen Horizont der Tiefenpsychologie. Sie sollen aber selbst nicht ausgelegt 
werden, sondern dienen lediglich der konfrontierenden oder ergänzenden 
Verdeutlichung des tiefenpsychologischen Ansatzes.



19

1. Teil Sigmund Freud

A. Das Böse bei Sigmund Freud

1. Das unverständliche menschliche Leiden

a) Freuds Ansatz in der geistesgeschichtlichen Tradition
Mit der Psychoanalyse Sigmund Freuds kommt eine Strömung zu sich 

selbst, die in der abendländischen Geistesgeschichte lange vorbereitet war. 
Freud selbst versteht seinen Standpunkt kompensatorisch zu einer allge-
meinen, von der Philosophie mitgeprägten Einstellung der Menschen sei-
ner Zeit: "Die Menschheit hat ja gewusst, dass sie Geist hat; ich musste ihr 
zeigen, dass es auch Triebe gibt ..." (Anm. 14) Freilich war es in der Tradi-
tion unbezweifelt, dass dem Nicht-Rationalen und dem Nicht-Geordneten 
eine gewaltige Kraft zukommt: Seit Plato ist die spannungsvolle Beziehung 
zwischen Leiblichem einerseits und Geistig-Seelischem anderseits eines der 
tragenden Themen der Philosophie geblieben. Jedoch herrschte die Über-
zeugung, dass es (im christlichen Bereich: mithilfe der Gnade) möglich sein 
müsse, eine vernunftgemäße Ordnung innerhalb der menschlichen Person 
durchzusetzen. Und selbst wenn der einzelne "die geistige Bestimmung sei-
ner selbst verfehlt, so wird dadurch der ontologische und der anthropologi-
sche Vorrang von Geist und Vernunft nicht in Frage gestellt." (Anm. 15)

Der Umschlag dieser Überzeugung bereitet sich aber gerade in der neu-
platonischen Philosophie selbst vor. Dass in der Gottheit, dem Grund des 
Seins selbst, triebhafte Spannung sei, war die Lehre Jakob Boehmes; sie 
taucht in der Konzeption Schellings wieder auf. Hegel versucht nochmals, 
das Körperlich-Seelische dem Geist dialektisch einzuordnen, aber gerade 
seine Schüler verwerfen sein System als Selbstüberhebung des Menschen. 
Mit Kierkegaard, Feuerbach, Schopenhauer, Marx und Nietzsche setzt sich 
der Gegenzug durch: Die Hoffnung auf eine Herrschaft des Logos schwin-
det. Der Mensch rückt in einer neuen Weise ins Zentrum des Denkens. Aus-
sagen über das Göttliche erscheinen mehr und mehr als unmöglich bzw. als 
überflüssig; wissenschaftlich brauchbar sind sie erst, wenn man sie als ver-
schlüsselte Aussagen des Menschen über sich selbst versteht. Die freudsche 
Psychoanalyse erfüllt nun diese Bewegung der "Entmachtung der Vernunft". 
(Anm. 16) Für Freud ist das Ich, der Statthalter der Vernunft, ein sekundä-
res Phänomen; die Dynamik der unbewussten Schichten der Psyche rückt in 
den Mittelpunkt des Forscherinteresses und wird - in der Analyse - einer ei-
gens entwickelten Untersuchungsmethode unterworfen. Bisher eher zufälli-



20

ge Einsichten in das reich des 'Es' werden nun methodisch zugänglich und 
praktisch verwertbar. (Anm. 17)

Diese Stellung in der Tradition bestimmt den Umgang Freuds mit dem 
Problem des Übels (Malum).

Erschien diese Frage bisher vorwiegend im Bereich der Ehtik bzw. unter 
dem Aspekt der Theodizee, so fällt bei Freud sowohl der moralische als auch 
der theo- bzw. kosmologische Horizont vorerst weg. Das heißt nicht, dass 
Freud nicht einen eigenen moralischen Standpunkt vertritt. Es gibt sowohl 
eine Ethik der Psychoanalyse überhaupt ermöglicht, als auch eine Ethik, die 
aus ihr folgt; auch bezieht Freud Stellung zum Leiden in und an der Natur. 
Aber sein Ansatz ist anders: Er geht vom Menschen aus, und zwar ursprüng-
lich vom leidenden Menschen seiner Gegenwart. Zwar zwingt die Komple-
xität des Problemfeldes Freuds, seine Theorie immer wieder zu ändern und 
zu ergänzen: Seine Fragestellung verlagert sich vom medizinischen in den 
kulturtheoretischen und -genetischen und schließlich in den kosmologischen 
Bereich. Alle Entwürfe aber gehen vom konkreten Menschen (der Wiener 
Jahrhundertwende) aus und sollen dazu dienen, diesen wiederum besser zu 
verstehen: Die Zusammenhänge seines Leidens zu begreifen, dessen Ursa-
chen, dessen Entwicklungsprozess und Heilungsmöglichkeiten. Wenn sich 
Freud so eindeutig dem bis dahin vielfach Vernachlässigten zuwendet - den 
Bereichen jenseits des Ich, des Bewusstseins, der Vernunft allgemein -, so 
wertet er es damit auch auf. Er wendet sich diesen dunklen Bereichen zu, 
weil er deren Übermacht gegenüber dem menschlichen Verstand erkennt und 
akzeptiert. Zugleich will er sie aber mit ebendiesem Verstand erhellen - sei 
es, indem er bisher verborgenen Sinn im scheinbar Chaotischen entdeckt, sei 
es durch Herausarbeiten ihrer immanenten Gesetzmäßigkeit: "Was mich in-
teressiert, ist die Scheidung und Gliederung dessen, was sonst in einem Ur-
brei zusammenfließen würde." (Anm. 18) So bildet die Auseinandersetzung 
mit dem Bösen - im weitesten Sinn als dem Negativen, dem Unverständli-
chen, dem Leiden, der Aggression - den Ausgangspunkt und das Zentrum 
der Psychoanalyse.

b) Die Entfaltung der Fragestellung bei Freud
Freuds Darlegungen zum Problembereich des Bösen lassen sich auf meh-

rere Schichten der Fragestellung rückbeziehen: 
Der erste Bezugspunkt Freuds ist sein leidender Zeitgenosse: Worunter 

leidet er? Was macht ihn krank? Als psychologisch interessierter Neurolo-
ge fragt Freud dabei nicht zuerst nach den gesellschaftlich-ökonomischen 
Ursachen des Leidens, sondern nach dessen innerer Darstellung: Wie ist der 



21

heutige Mensch beschaffen, dass er gerade so leiden kann, dass ihn gerade 
dieses äußere Problem so belastet? Struktur und Dynamik der Psyche, ihrer 
Verwurzelung im Biologischen und ihre Offenheit für gesellschaftliche De-
termination rücken also zuerst ins Blickfeld.

Die Frage erweitert sich aber: Wie ist dieser heutige Mensch, der Erbe 
der abendländisch-christlichen Kultur, gerade so geworden? Welche histori-
schen Entwicklungen mussten sich vollziehen, dass er für das Leiden an sich 
selbst und an der Kultur so anfällig ist? Diesen Fragen geht Freud im Rah-
men seiner Kulturtheorie nach.

Aber wie konnte die menschliche Kultur überhaupt entstehen? Wie las-
sen sich die hierzu vorausgesetzten Strukturen und Entwicklungsgesetze be-
greifen und metapsychologisch begründen? Damit verschiebt sich die Frage 
vom abendländisch bestimmten zum kulturfähigen Menschen allgemein und 
zu den - möglicherweise kulturschaffenden - Grundkräften des Lebendigen 
überhaupt. Dieser Problematik stellt sich Freud in seiner späten Trieblehre.

Ein letzter Ansatz der Frage führt zu Freuds Auffassung von Religion und 
Moral: Was unternimmt der (abendländisch-christliche) Mensch, um die ihn 
bedrängenden, zerreißenden Kräfte zu erklären, zu überwinden? Was folgt 
für ihn selbst aus diesen Entwürfen? Welche Stellung bezieht er faktisch zum 
Bösen und zum Leiden? Und gibt es vielleicht sinnvollere Versuche, dem 
Problem zu begegnen? Was ist zu tun? - Dieser praktische Ansatz führt in das 
Gebiet der Therapie bzw. der persönlichen Haltung Freuds, d. h. zur expli-
ziten und zur impliziten Ethik der Psychoanalyse. Die folgende Darstellung 
versucht, diese Bewegungen der Frage nachzuzeichnen.

2. Das Leiden aus Konflikt

a) Der Ausgang beim moralisch Bösen
Die Definition des Bösen entnimmt Freud anfänglich dem herrschenden 

Sprachgebrauch. Der Orientierungsrahmen ist ihm dabei die Gesellschaft: 
"Die Ethik ist auf die unvermeidlichen Anforderungen des menschlichen 

Zusammenlebens gegründet, nicht auf die Ordnung der außermenschlichen 
Welt." (Anm. 19) Als verwerflich erfährt der einzelne darum vor allem "ei-
gensüchtige, sozialschädliche Triebe, denen übrigens ein sexueller Beitrag 
meistens nicht versagt ist". (Anm. 20) Formal ist das Böse also das Gemein-
schaftsfeindliche, das "Unzweckmäßige"; (Anm. 21) inhaltlich zeigt es sich 
als Egoismus, Grausamkeit, Perversion. (Anm. 22)



22

Freud will den herkömmlichen Sprachgebrauch allerdings ent-werten. 
"Unbefangenheit, Unparteilichkeit, Erwartungslosigkeit" sind ja die notwen-
digen Voraussetzungen der analytischen Arbeit. (Anm. 23) Daher muss zu-
mindest die Psychoanalyse "tendenzfreie" Wissenschaft sein. (Anm. 24) Als 
Forscher und Analytiker verwendet Freud entsprechend Begriffe der Moral 
beschreibend, nicht bewertend. Das angestrebte Verständnis ist an Vorurteils-
losigkeit gebunden: "Wenn wir dann die einseitige ethische Wertung aufge-
ben, werden wir für das Verhältnis des Bösen zum Guten in der menschli-
chen Natur gewiss die richtigere Formel finden können." (Anm. 25) Der Weg 
zu solcher Korrektur führt über den hermeneutischen Begriff der Projektion. 
Er erlaubt es, aus den affektgeladenen Meinungen der Menschen - wozu das 
Urteil 'böse' gehört - Rückschlüsse auf ihre innere Situation zu ziehen. So 
lässt sich in Bewertungen und Überzeugungen ein unbekannter, meist ab-
gelehnter Sinn entschlüsseln, der tiefenpsychologisch interpretiert werden 
kann. "Man könnte sich getrauen, die Mythen vom Paradies und Sündenfall, 
von Gott, vom Guten und Bösen, von der Unsterblichkeit u. dgl. in solcher 
Weise aufzulösen, die Metaphysik in Metapsychologie umzusetzen." (Anm. 
26) Was ergibt sich aber aus solcher psychoanalytischer Rückverwandlung? 
Das 'Böse' (im moralischen Sinn) ist zum deskriptiven Sammelnamen für 
bestimmte Neigungen bzw. Handlungen geworden. Auf dem Weg zum Ver-
ständnis des Leidens kommt nun der Erhellung dessen, was gesellschaftlich 
verworfen oder verboten ist, besondere Bedeutung zu. Es ist das Signal für 
einen ungelösten Konflikt zwischen den Wünschen und Bedürfnissen und 
den repressiven Normen. (Anm. 27) Das moralisch Böse enthüllt somit eine 
grundsätzliche Konfliktsituation des Menschen: 

"Denn diese Seele ist nichts Einfaches, vielmehr eine Hierarchie von über- 
und untergeordneten Instanzen, ein Gewirre von Impulsen, die unabhängig 
voneinander zur Ausführung drängen, entsprechend der Vielheit von Trieben 
und von Beziehungen zur Außenwelt, viele davon einander gegensätzlich 
und miteinander unverträglich." (Anm. 28)

So relativieren die Überlegungen Freuds den herrschenden Begriff des 
moralisch Bösen. Ist dieses Böse mehr als eine Definition der Gesellschaft, 
eine Verleugnung von "Triebregungen", die "an sich weder gut noch böse" 
sind? (Anm. 29) Das tatsächliche 'Übel' besteht doch schließlich darin, dass 
die Menschen gar nicht so 'gut' sein können, wie dies von ihrem inneren Ide-
al, das sich an den Normen der Gesellschaft ausrichtet, gefordert wird. So 
werden sie 'böse', oder sie werden krank: "Alle, die edler sein wollen, als ihre 
Konstitution es ihnen gestattet, verfallen der Neurose." (Anm. 30) Die psy-
choanalytische Betrachtung stellt das Ziel der Moral in Frage: Kann denn der 



23

Mensch überhaupt 'gut' sein, wenn es sich so verhält? Und wäre das sinn-
voll? Welchen Preis fordert es, 'gut' zu sein? "Wer z. B. in der gewaltsamen 
Unterdrückung einer konstitutionellen Neigung zur Härte und Grausamkeit 
ein Überguter geworden ist, dem wird häufig dabei so viel an Energie ent-
zogen, dass er nicht alles ausführt, was seinen Kompensationsregungen ent-
spricht, und im ganzen doch aber weniger an Gutem leistet, als er ohne Un-
terdrückung zu Stande gebracht hätte." (Anm. 31)

Vor der Untersuchung der Ursache des Konflikts, seiner metapsychologi-
schen Begründung, werden wir betrachten, wie Freud ihn beschreibt: seine 
Entstehung und seine Darstellung im Individuum, die Dynamik und Struktur 
der Psyche.

b) Die Konfliktstruktur der Psyche

(1) Die Libidotheorie
Als tiefenpsychologischer Forscher, der von der Neuropathologie her-

kommt, begreift Freud den Menschen primär von der Leiblichkeit her. Die-
se ist - nach einem Begriff von Marcuse - als 'Triebstruktur' charakterisiert. 
(Anm. 32) So zeichnet Freud das 'Bild des seelischen Betriebs': "Dunkle, 
aus dem Organischen stammende Triebkräfte, die nach mitgebrachten Zie-
len streben, über ihnen ein Instanzenzug von höher organisierten seelischen 
Formationen, - Erwerbungen der Menschheitsentwicklung unter dem Zwang 
der Menschheitsgeschichte, - welche ... sie durch feste Verknüpfungen bin-
den und mit ihren Triebkräften nach ihren eigenen Absichten walten ..." 
(Anm. 33) In dieser Vorstellung klingen gedrängt die wesentlichen Elemen-
te der Trieblehre Freuds an: als Basis die biologisch bestimmte Triebschicht; 
die nachträglich entwickelten, gleichzeitig abhängigen und doch auch eigen-
gesetzlichen Überlagerungen der Ich-Kräfte; der Zwang zu solcher Entwick-
lung unter dem Druck der 'Außenwelt'; der Kampfzustand zwischen diesen 
verschiedenen Schichten, der in mehreren Formen der Trieb-Bändigung aus-
laufen kann.

Die Trieblehre Freuds stellt sich in drei (bzw. vier) verschiedenen Stadien 
dar. (Anm. 34)

(aa) Ich (-triebe) gegen Sexualtriebe (Anm. 35)
Zu Anfang seiner Theoriebildung spricht Freud von der 'Libido' als der 

psychischen Darstellung des Sexualtriebes. Als solche erscheint sie mit 
spezifischer Prägung, wird aber zugleich als energetische Größe begriffen. 
(Anm. 36)



24

Schon in diesem ersten Stadium geht freilich die Bedeutung des Begrif-
fes 'Sexualität' weit über die übliche Gleichsetzung mit 'Genitalität' hinaus: 
Er umfasst alle Regungen der 'Liebe', ob sie sich - von den erogenen Zonen 
ausgehend - in den verschiedenen Partialtrieben äußert, oder ob sie, ziel-
gehemmt, in freundschaftliche und soziale Gefühle verwandelt worden ist. 
(Anm. 37) Den Sexualtrieben, denen Freud seine volle Aufmerksamkeit zu-
wendet, stehen die Ichtriebe entgegen, die vorerst recht unbestimmt bleiben. 
Zu ihnen gehört "alles, was mit der Erhaltung, Behauptung, Vergrößerung 
der Person" zu tun hat; sie erscheinen allgemein unbeweglicher, Veränderun-
gen nicht so leicht zugänglich. (Anm. 38)

(bb) Ichlibido und Objektlibido
In seiner 1914 entstandenen Schrift 'Zur Einführung des Narzissmus' 

(FGW X) definiert Freud das Verliebtsein einer Person in sich selbst (den 
Narzissmus) als die "libidinöse Ergänzung zum Egoismus des Selbsterhal-
tungstriebes". Der Libidobegriff wird damit auch auf die Ichtriebe ausge-
dehnt: Die Libido, die sich auf das Ich selbst rückbezieht und jene, die den 
Objekten anhängt, stammen aus demselben Reservoir. (Anm. 39)

Der (möglicherweise pathogene) Konflikt spielt sich dann innerhalb der 
Libido selbst ab: "Anstatt von einem Konflikt zwischen Sexualtrieben und 
Ichtrieben sprach man besser vom Konflikt zwischen Objektlibido und Ichli-
bido, oder, da die Natur der Triebe dieselbe war, zwischen den Objektbeset-
zungen und dem Ich." (Anm. 40) Die konfliktträchtige Polarität bleibt also 
gewahrt. Damit setzt sich Freud auch von der unspezifischen, einheitlichen 
Libido C. G. Jungs ab, der sich 1912 von ihm getrennt hatte. Freud betont, 
"dass, wenn die Selbsterhaltungstriebe des Ich als libidinös anerkannt sind, 
damit noch nicht bewiesen ist, dass im Ich keine anderen Triebe wirken". 
(Anm. 41) Er denkt dabei an eine Art von nichtlibidinösem Egoismus, ein 
'Interesse'. (Anm. 42)

Die Offenheit dieser Überlegungen forderte eine Weiterbildung der Libi-
dotheorie heraus; diese entzündete sich am Problem des Hasses. (Anm. 43)

(cc) Eros und Todestrieb
Beginnend mit der Schrift 'Jenseits des Lustprinzips' (1920) führt Freud in 

seiner Spättheorie seine dualistische Konzeption konsequent zu Ende: 
Die auffälligen Gegensätze im seelischen Bereich werden theoretisch be-

gründet durch unvereinbare Gegenprinzipien, den Lebens- und den Todes-
trieb. Diese beiden stehen hinter allen Erscheinungen des seelischen Lebens; 
der Eros hinter jenen der Psychosexualität, Destrudo hinter den Aggressio-



25

nen des primären Masochismus und allen Spielarten des Sadismus. Damit 
verschiebt sich die bisher angenommene Polarität in den metapsychologi-
schen Bereich. (Anm. 45)

Der Überblick über die Trieblehre Freuds scheint auf den ersten Blick die 
Folgerung L. Binswangers zu bestätigen, dass nach Freud der Mensch "Pro-
dukt und passiver Spielball jener gewaltigen, unsichtbaren, mythischen We-
sen, genannt Triebe", sei. (Anm. 46) Damit wäre der Schauplatz des Übels 
nicht im Bereich psychischen Konflikts, sondern auf der kosmischen Ebene 
zu suchen. Aber würde sie Freud und einem der Hauptinteressen seines Le-
bens, der therapeutischen Veränderung, gerecht? Freuds Mensch ist nicht nur 
Darsteller im Kampf zwischen den Giganten; sein Konflikt spielt sich auf 
spezifisch menschlicher Ebene ab: zwischen den ursprünglichen Strebungen 
und der Kultur, die sich im Entwicklungsgang des Ich repräsentiert. Um den 
Ort des Malum zu bestimmen, müssen wir uns daher zunächst dem Ich zu-
wenden.

(2) Stellung und Funktion des Ich
Das Ich wird anfänglich in der Psychoanalyse, die "als eine Psychologie 

des Es (und seiner Einwirkungen auf das Ich)" entstanden ist, ebenso selbst-
verständlich vernachlässigt, wie es vom allgemeinen Bewusstsein (und da-
mit auch von Freud) selbstverständlich vorausgesetzt und gekannt wird. 
Umfassende Aussagen zu Fragen der bewussten Persönlichkeit sind also von 
der Psychoanalyse nicht ohne weiteres zu erwarten. (Anm. 47) Dreht sich 
der Blickwinkel von der - polemisch konzipierten - psychoanalytischen The-
orie zur emanzipatorisch interessierten Therapie, so ändert sich auch der Ge-
genstand und das Ziel der Arbeit: "Das Objekt der analytischen Therapie wa-
ren von Anfang an das Ich und seine Störungen, die Erforschung des Es und 
seiner Arbeitsweise war immer nur Mittel zum Zweck. Und der Zweck war 
immer der gleiche: Aufhebung der Störungen und die Wiederherstellung der 
Intaktheit des Ich." (Anm. 48)

Die Psychoanalyse liefert so zwar keinen direkten Beitrag zur Frage der 
Freiheit, wohl aber zur Frage der Befreiung. Dieses doppelte Erkenntnisin-
teresse der freudschen Überlegungen darf gerade bei der Ichtheorie, die ne-
ben dem Entwurf des Todestriebs das am meisten fatalistische und pessimis-
tische Stück seines Systems ist, nicht übersehen werden. (Anm. 49)

(aa) Genese des Ich
Das Ich ist seiner Genese nach sekundär.



26

Schon im 'Entwurf einer Psychologie' (1895) definiert Freud das Ich eher 
negativ als eine Art Umschaltstelle, als Vermittlungsinstanz zwischen der 
Realität und den intrapsychischen Vorgängen. Deren Existenz ist also kei-
neswegs an das Ich gebunden; freilich werden sie durch den "Wegfall des 
Beitrages aus dem Wahrnehmungssystem" (Anm. 50) entscheidend verän-
dert.

Suchte der frühe Freud noch die 'Lokalisation' der Psyche zu bestimmen, 
so verzichtete er später zugleich damit auch auf den psycho-physischen Pa-
rallelismus. (Anm. 51) Die ursprüngliche Vorstellung von der Entstehung 
des Ich aber bildete er weiter fort: "Es ist leicht einzusehen, das Ich ist der 
durch den direkten Einfluss der Aussenwelt unter Vermittlung von W-Bw 
(sc: Wahrnehmungs-Bewusstsein) veränderte Teil des Es, gewissermaßen 
eine Fortsetzung der Oberflächendifferenzierung ..." (Anm. 52)

Insofern das Ich eine notwendige Herausdifferenzierung ist, lässt sich fol-
gern, dass es zwar nicht für das Leben der Psyche (im Sinn ihrer ursprüngli-
chen Existenz), wohl aber für ihr Über-leben unerlässlich ist.

(bb) Funktionen des Ich
Ist das Ich somit entwicklungsgeschichtlich auch zweitrangig, so weist 

ihm Freud doch eine für die menschliche Existenz höchst bedeutsame Funk-
tion zu: 

Entsprechend seiner Lage an der 'Außenwand' des psychischen Apparates, 
besteht die erste Aufgabe des Ich in der Einschätzung der Realität. Es trennt 
die äußere von der inneren Wahrnehmung und unterscheidet in der Reali-
tätsprüfung vorgespiegelte (Halluzinationen) von realen Situationen in der 
Außenwelt. (Anm. 53) Diese Anerkennung des 'Realitätsprinzips' schließt 
auch die verschiedenen Ich-Fähigkeiten ein: Bewusstsein, Aufmerksamkeit, 
Merken, Gedächtnis, Urteilsfällung (nach den Kategorien wahr und falsch) 
sowie die Einleitung des Handelns zur Realitätsveränderung. (Anm. 54) Die 
bedeutendste Funktion des Ich ist aber das Denkvermögen. Es bedeutet die 
Fähigkeit, in das aus der Triebschicht andrängende Bedürfnis ein aufschie-
bendes Moment einzurücken. Diese 'Probehandlung' vermag die umweit- 
bzw. situationsgerechte Reaktion gegen die unmittelbare Befriedigung ab-
zuwägen unter Vorwegnahme der Folgen. "Im Auftrag des Es beherrscht das 
Ich die Zugänge der Motilität, aber es hat zwischen Bedürfnis und Handlung 
den Aufschub der Denkarbeit eingeschaltet, während dessen es die Erinne-
rungsreste der Erfahrung verwertet." (Anm. 55) So versucht das Ich, die ver-
schiedenen Ansprüche der Triebbasis mit jenen der Außenwelt zu koordinie-
ren.



27

(cc) Struktur des Ich
Um diesen seinen Aufgaben gerecht zu werden, muss das Ich ein höchst 

kompliziert organisiertes System darstellen. Im Verlauf der Entwicklung sei-
ner späteren Triebtheorie differenzierte sich für Freud auch die Struktur des 
Ich: Er erkennt eine "Stufe im Ich", das Überich, das sich dem Ich kritisch 
bewertend gegenüberstellt. (Anm. 56)

Die hierbei vorausgesetzte Neubestimmung des Verhältnisses von Be-
wusstsein und Unbewusstem einerseits und Ich und Libido anderseits war 
schon mit der 'Einführung des Narzissmus' eingeleitet worden. Seit der Be-
gegnung mit der Hypnose hatte sich Freud gegen die Gleichsetzung von Psy-
che und Bewusstsein gewandt. (Anm. 57) Die Annahme des 'Unbewussten' 
hatte für die Psychoanalyse und ihre Erkenntnisweise umwälzende Konse-
quenzen. Es war ja nicht nur eine psychische Schicht neben anderen, sondern 
musste "als allgemeine Basis des psychischen Lebens angenommen werden. 
Das Unbewusste ist der größere Kreis, der den kleineren des Bewussten in 
sich einschließt; alles Bewusste hat eine unbewusste Vorstufe, während das 
Unbewusste auf dieser Stufe stehenbleiben und doch den vollen Wert einer 
psychischen Leistung beanspruchen kann. Das Unbewusste ist das eigentlich 
reale Psychische ..." (Anm. 58) 

Aber die überragende Bedeutung, die Freud anfangs der Unterscheidung 
von bewusst und unbewusst zugemessen hat, wird später relativiert: Unter-
sucht er anfangs (so etwa in der Abhandlung 'Das Unbewusste', 1913) die 
Beziehungen zwischen dem Unbewussten, dem Vorbewussten und dem Be-
wusstsein, so entwickelt er danach eine andere Topik, in welcher "der Cha-
rakter des Unbewusstseins" zu einer "vieldeutigen Qualität" wird. (Anm. 
59) Wichtiger als die Überlegung, ob ein psychischer Inhalt deskriptiv un-
bewusst ist oder nicht, wird nun für Freud die Frage nach der dynamischen 
Einordnung des 'Unbewussten': Wie verhält sich der unbewusste Inhalt zum 
Ich? Ist er 'verdrängt' oder lediglich noch nicht bewusst? Beides entzieht sich 
der Verfügungsgewalt des Ichbewusstseins, aber dem Verdrängten kommen 
dazuhin neurotisierende Aktivitäten zu. (Anm. 60)

Anderseits fällt aber auch das Ich nach Freuds Erfahrung nicht einfach 
mit dem 'Bewusstsein' zusammen: Neben latent unbewussten (im deskrip-
tiven Sinn: vorbewussten) Anteilen muss es solche enthalten, die in Libi-
dokonflikten die Rolle des Verdrängenden einnehmen. Um die terminologi-
schen Schwierigkeiten auszuschalten, bezeichnet Freud den Gesamtbereich 
der triebhaften Basis der Psyche (samt dem Verdrängten) als 'Es' (Anm. 61), 
die verdrängenden und ich-determinierenden Tendenzen aber als 'Überich'. 



28

In diesem zweiten topischen Modell überschneiden sich also die drei Instan-
zen mit den Bereichen des Bewussten und des Unbewussten.

Freud selbst war geneigt, dieses Modell der psychischen Struktur im Sin-
ne eines recht fatalistischen Menschenbildes zu interpretieren: "Ein Indivi-
duum ist nun für uns ein psychisches Es, unerkannt und unbewusst, die-
sem sitzt das Ich oberflächlich auf, aus dem W-System als Kern entwickelt." 
(Anm. 62) Dem von ihm selbst entwickelten therapeutischen Ansatz wandelt 
sich aber diese Definition zu einer Veranschaulichung der Komplexität der 
menschlichen Person, zur Schematisierung der Konfliktmöglichkeiten, inso-
fern Es, Ich und Überich die Repräsentanten der gegensätzlichen Ansprüche 
und Interessen darstellen, die im Individuum zusammentreffen. Unter dem 
Blickwinkel der Therapie erhöht sich auch wieder die Bedeutung der Quali-
tät 'bewusst', denn für den psychoanalytischen Forscher, wie für denjenigen, 
der sich auf die Analyse einlässt, ist "schließlich ... die Eigenschaft bewusst 
oder nicht die einzige Leuchte im Dunkel der Tiefenpsychologie". (Anm. 
63)

(3) Zusammenfassung
Freuds Untersuchungen gehen vom moralisch Bösen aus, wie es ihm in 

der herrschenden Wertung seiner Zeit entgegentritt. Es erweist sich dem ana-
lytischen Blick aber als relatives, als vorläufiges Übel; seine Grundlage bil-
det die Spannung zwischen widerstreitenden Triebinteressen bzw. psychi-
schen Instanzen.

Die Libidotheorie zeigt auf, warum der Mensch den Konflikt leidend er-
fährt: Die Psyche ist der Rahmen des Auseinanderstrebenden, eingespannt in 
übergreifende, quasi-biologische Gegensätze (Eros-Thanatos). Damit deutet 
sich bereits an, dass der Konflikt den Bereich des Psychischen übersteigt; 
die späte Triebtheorie ist der Eingang zur Metapsychologie, Freuds Form 
der Metaphysik (sie wird in der Kulturtheorie unten weiter entwickelt). Die 
Ichtheorie kennzeichnet die Stellung der bewussten Persönlichkeit innerhalb 
des organisch-psychisch Vorgegebenen. Sie zeigt die Grenzen der subjekti-
ven Entscheidungsmöglichkeit, bereitet aber auch die Möglichkeit der Ethik, 
der Freiheit vor.

Das freudsche Modell des 'psychischen Apparates' ist damit sowohl im 
Verständnis der Triebsituation als auch der Ichstruktur eine Absage an die 
einfache Lösung, die von der ihm begegnenden Moral und ihrem Menschen-
bild für das Problem von gut und böse vorgelegt wird. Aber gerade indem 
die Psychoanalyse die fundamentalen inneren Spannungen des Menschen - 
damit auch das Böse - wahrnimmt und ernst nimmt, öffnet sie einen Zugang 



29

zum Verständnis des psychischen Geschehens und zu seinen Gesetzen. So 
leistet sie in ihrer Weise einen Beitrag zur Neuentdeckung der - im Konflikt 
nur scheinbar zerstörten - sinnvollen Ganzheit der Person. (Anm. 65)

Um Art und Hintergründe der konflikthaften menschlichen Psyche zu er-
hellen, sollen als nächstes die Erscheinungsformen des Konflikts sowie seine 
Genese betrachtet werden.

3. Die Darstellung des Konflikts

a) Das Böse in der Ontogenese
Die psychische Entwicklung des Menschen ist vielfach gefährdet. Wider-

sprüchliche Anforderungen von innen und von außen wie auch die Diskre-
panz zwischen Bedürfnissen und ihrer Erfüllung erzeugen Spannungen und 
Brüche im Gefüge der Psyche. Eine der Hauptschwierigkeiten dieser Ent-
wicklung resultiert aus der Verschränkung von normierenden Tendenzen in 
der Psyche mit solchen, die beherrscht werden müssen: Das Ich, das koor-
dinieren soll, steht den Trieben ja nicht ausgebildet gegenüber, sondern ent-
wickelt sich zugleich - und eben nicht unabhängig - mit diesen. Gleichwohl 
lassen sich die Spannungen und das 'Böse', die in der Ontogenese auftreten, 
nicht als (krankhafte) Entwicklungsstörungen begreifen. Damit wäre nur die 
Nomenklatur geändert, nicht aber das vereinfachende Denkschema selbst, 
gegen das Freud ankämpft. Zur Struktur der Triebe gehört es vielmehr, als 
ihre ursprüngliche Primitivität, dass sie dem kollektiven Ideal widerstehen. 
Die Entwicklung des Menschen vollzieht sich für die Psychoanalyse im Zu-
sammenspiel zwischen Erwartungen und Trieben des Kindes mit den Reakti-
onen und Einstellungen seiner Bezugspersonen. Freud übersieht dabei nicht 
die Bedeutung angeborener Faktoren - wie eben die konstitutionell bedingte 
Triebstärke bzw. Verdrängungsbereitschaft. Aber für die Entfaltung der Ich-
Funktionen ist die Erziehung wohl ausschlaggebend. (Anm. 66) In den ver-
schiedenen Ansätzen der Libidotheorie versucht Freud, diese Entwicklung in 
Stufen einzuteilen. Der Ausgangspunkt ist für ihn dabei die Annahme einer 
spezifisch infantilen Sexualität, die er in Abweichung von der populären Vor-
stellung kennzeichnet: Sie "entsteht in Anlehnung an eine der lebenswich-
tigen Körperfunktionen, sie kennt noch kein Sexualobjekt, ist autoerotisch, 
und ihr Sexualziel steht unter der Herrschaft einer erogenen Zone". (Anm. 
67) Ehe sie (vielleicht) zur Genitalität zusammengefasst wird, zeigt sich also 
die prägenitale Sexualität als Nebeneinander unterschiedlicher Partialtriebe, 
die nach gesonderter Befriedigung streben. Ihre Differenzierung bzw. Um-
wandlung gliedert Freud in die orale, anal (-sadistische) und phallische Pha-
se. (Anm. 68) Er denkt dabei nicht an eine mechanische Gesetzmäßigkeit, 



30

sondern an den Prozess einer Strukturierung, einer Konfrontation der Triebe-
nergie mit anderen die Psyche prägenden Realitäten: " ... die Triebschicksale 
bestehen im wesentlichen darin, dass die Triebregungen den Einflüssen der 
drei großen, das Seelenleben beherrschenden, Polaritäten unterzogen wer-
den. Von diesen drei Polaritäten könnte man die der Aktivität-Passivität als 
die biologische, die Ich-Außenwelt als die reale, endlich die von Lust-Unlust 
als die ökonomische bezeichnen." (Anm. 69)

(1) Orale Phase
Entsprechend der Einsicht, dass "die Sexualbetätigung ... sich zunächst an 

eine der zur Lebenserhaltung dienenden Funktionen" anlehnt, ehe sie die so 
gewonnene Lust als Selbstzweck erstrebt, nennt Freud die erste Libidostu-
fe 'oral': Sie geht von der Beziehung des Säuglings zur nährenden Brust aus; 
erogene Zone ist dabei die Mundregion. Die Libido bleibt noch im Vorsta-
dium von Autoerotik und Objektbeziehung, denn noch vermag das Neuge-
borene nicht zwischen seinem Körper und der Außenwelt zu unterscheiden. 
(Anm. 70)

Dieses erste Stadium der Libidoentwicklung kann von der psychoanaly-
tischen Theorie als 'präambivalent' bezeichnet werden, weil zwar - nach der 
genannten Einteilung - die 'ökonomische' Polarität bereits herrscht, nicht 
aber die 'reale': Lustspendende Erfahrungen bzw. Objekte werden schema-
tisch von unlustvollen getrennt. "Es entsteht die Tendenz, alles, was Quelle 
solcher Unlust werden kann, vom Ich abzusondern, es nach außen zu wen-
den, ein reines Lust-Ich zu bilden, dem ein fremdes, drohendes Draußen ge-
genübersteht ..." (Anm. 71) Das Unlustspendende wird als 'schlecht' erlebt 
und abgelehnt. Die Akzeptierung des Lustprinzips auf dieser Entwicklungs-
stufe wird um den auf die Dauer nicht tragbaren Preis erkauft, dass die Welt 
radikal in gut und schlecht geteilt ist, wobei das Schlechte übermächtig von 
außen anstürmt: "Das Äußere, das Objekt, das Gehasste wären zu allem An-
fang identisch." (Anm. 72)

Diese Gleichsetzung lässt sich nicht halten: Das Kind muss die Identifizie-
rung von 'unlustvoll-schlecht' und 'Nicht-Ich' lösen und sich in einem gewis-
sen Maße dem Objekt zuwenden. Damit gibt es aber auch die Selbstgenüg-
samkeit seines Lust-Ich auf. Der scheinbar eindeutige Charakter von Subjekt 
und Objekt verfällt und lässt der Erfahrung der Zweideutigkeit des Begeg-
nenden Raum. Daher beginnen mit der Einsicht, dass die Realität gleichzei-
tig Lust und Unlust bereithält, auch die durch Ambivalenz gekennzeichneten 
Libidophasen.



31

Auf das frühe vorambivalente orale Stadium folgt das 'oralsadistische' 
(nach Abraham: oral-kannibalistische). Diese Bezeichnung bezieht sich auf 
die Tendenz des Kindes, sich an das lebensnotwendige Objekt anzuklam-
mern, auf die Gefahr hin, es dabei zu vernichten. Im Streben nach Einver-
leibung können Liebe und Destruktion zusammenfallen: Das Kind beißt die 
gewährende Brust. Als jemand, der das geliebte und benötigte Objekt zerstö-
ren will, muss sich das Kind dann selbst ablehnen. Die frühe, entwicklungs-
notwendig entstehende Angriffslust ruft somit Verlassensangst und Schuld-
gefühle hervor.

(2) Anale Phase
Diese Entwickung von Schuldgefühlen einerseits, die fortschreitende An-

passung an das Realitätsprinzip anderseits führen zu einer Ablösung der ora-
len Phase durch die anale. Das Kind erfährt die Notwendigkeit, sich zu be-
herrschen, seine eigenen Triebimpulse zu steuern und aufzuschieben. Die 
Reinlichkeitserziehung lässt als erogene Zone den Bereich des Afters her-
vortreten. Nun bildet sich auch die dritte, die 'biologische' Polarität aus; 
sie stellt die Basis dar für jene "Gegensätzlichkeit, welche das Sexualleben 
durchzieht", männlich und weiblich. (Anm. 73) Die Betonung der Aktivität 
auf dieser Stufe, die lustbetonte (Selbst-)Beherrschung, veranlasst Freud zu 
der Zusatzkennzeichnung anal-'sadistische' Phase: Es drängen sich jetzt "die 
sadistischen und die analen Impulse vor, gewiss im Zusammenhang mit dem 
Auftreten der Zähne, der Erstarkung der Muskulatur und der Beherrschung 
der Sphinkterfunktionen". (Anm. 74)

Der 'Bemächtigungstrieb' setzt sich zuerst im eigenen Körper durch, er ist 
autoerotisch. (Anm. 75) Seine innere Ambivalenz liegt in den - auf den Kot 
bezogenenen - Gegentendenzen von Einbehalten und Ausstoßen bzw. Zer-
stören versus Bewahren (da nur Bewahren das Weiter-Beherrschen ermög-
lichen kann). Unter dem Einfluss der allmählich aufgebauten Ekelschranke 
nimmt die Lust, einzubehalten, die Gefühlsqualität des Verehrens an, (ur-
sprünglich: den Kot als Teil des eigenen Körpers akzeptieren), der Drang, 
auszustoßen, aber den Charakter des Verwerfens. Ausgeschieden wird nun, 
was 'böse' ist: 

"Das 'Anale' bleibt von da an das Symbol für alles zu-Verwerfende, vom 
Leben Auszuscheidende." (Anm. 76)

Die neuentdeckte Möglichkeit zu eigenmächtigem Handeln setzt sich 
samt der ihr innewohnenden Ambivalenz auch in die Objektbeziehungen des 
Kindes fort. Dort kann sie sich sowohl als Bereitschaft zum Schenken, zur 



32

Hingabe und zur Unterwerfung darstellen, wie auch als Selbstbehauptung 
und als trotziges Sich-Versagen.

In der analen Phase wird der Grund für wichtige Charakterzüge der späte-
ren Persönlichkeit gelegt: So weisen nach Freud Sauberkeit und Sparsamkeit 
mit all ihren Abstufungen auf diese Entwicklungsstufe zurück. Ist sie gelun-
gen, so festigen sich Selbstbewusstsein und Selbstständigkeit, die Kraft zur 
Verantwortung und zur Treue; misslingt sie, so entstehen Abhängigkeit und 
Angst, psycho-physische Erstarrung und Zwänge aller Art. (Anm. 77)

Die Theorie von der analen Phase ist ein bezeichnendes Beispiel dafür, 
wie Freud herkömmliche Vorstellungen verwandelt. Er übernimmt den Be-
griff des 'Sadismus' und untersucht das Phänomen auf seine genetischen 
Wurzeln hin. Obwohl sich dabei inhaltliche Erweiterungen ergeben, die eine 
Änderung der Bezeichnung rechtfertigen könnten, lässt er sie bestehen. Er 
erreicht damit, dass die so genannte Perversion auf dem Hintergrund ihrer 
komplizierten Entstehungsgeschichte erscheint, wodurch ihr böser Charak-
ter zweifelhaft wird. Mehr noch: Diese Entstehungsgeschichte zeigt, dass die 
Möglichkeit zur 'bösen' Entwicklung, zur Perversion, nicht nur nicht ausge-
schaltet werden kann, sondern auch nicht ausgeschaltet werden darf, da sie 
zugleich die Basis für das Gesunde und für das Gute in der Persönlichkeit 
darstellt. Und schließlich zeigt er - so in diesem Fall -, dass die Unterschei-
dung von gut und böse (gerade auch als Selbsteinschätzung) an die vorgän-
gige Absolvierung einer 'bösen' Phase gebunden ist.

(3) Phallische Phase, Ödipuskomplex
Mit der Einführung eines 'phallischen' Stadiums nimmt Freud in der Ab-

handlung 'Die infantile Genitalorganisation' (1923) eine Einschaltung in sei-
ne ursprüngliche Sexualtheorie von 1905 vor: 

Nachdem sich die Aufrichtung der Dämme Ekel und Scham vollzogen 
hat, nähert sich die kindliche Sexualität weitgehend der des Erwachsenen. 
Die Autoerotik ist zurückgetreten und hat einer Objektbeziehung Raum ge-
geben, die jener in der endgültigen genitalen Organisation in nichts nachzu-
stehen scheint. Der wesentliche Unterschied - aus dem allein sich auch die 
Vorgänge während dieser Entwicklungsphase erklären lassen - liegt in der 
überragenden Bedeutung, die der Junge und das Mädchen auf dieser Stufe 
dem männlichen Glied zuschreiben: Die Spezifität des weiblichen Körpers 
wird gering geachtet, wenn überhaupt zur Kenntnis genommen: "Es besteht 
also nicht ein Genitalprimat, sondern ein Primat des Phallus." (Anm. 78)



33

Die libidinösen Objektbeziehungen der phallischen Phase bieten den An-
satz für den Ödipuskomplex. Freud hat ihn an sich selbst entdeckt und verall-
gemeinert ihn zum Grundgesetz der menschlichen Entwicklung überhaupt: 
"Ich habe die Verliebtheit in die Mutter und die Eifersucht gegen den Vater 
auch bei mir gefunden und halte sie jetzt für ein allgemeines Ereignis früher 
Kindheit ..." (Anm. 79) Die Voraussetzungen dafür liegen in der langen Ab-
hängigkeit des Kindes von seinen Eltern sowie in der Fähigkeit zur spezifi-
schen Gefühlsbindung der Identifizierung. Die Bewunderung der Eltern, die 
in dem Wunsch gipfelt, so zu sein wie diese (=Identifizierung), ist ursprüng-
licher als das Verlangen, sie zu besitzen (=Objektwahl). (Anm. 80) In der 
phallischen Phase bestehen beide Strebungen nebeneinander, was auf Grund 
der fortgeschrittenen Sexualentwicklung in den Ödipuskomplex auslaufen 
muss: Der kleine Junge realisiert, dass ihm der Vater, mit dem er sich identi-
fiziert, bei der Mutter, die er 'haben' möchte, im Weg ist - er will ihn schließ-
lich bei ihr ersetzen. Verehrung und Eifersucht, Zärtlichkeit und Rivalität 
wechseln einander ab. Schließlich schlägt sich die Tendenz, den Vater zu be-
seitigen, als Todeswunsch nieder: Noch ohne Einschätzung der Realität des 
Todes und im Bewusstsein der eigenen Schwäche, bestehen ja für das Kind 
im Bereich der Gedanken keine Grenzen. (Anm. 81)

Der Ödipuskomplex, schärfste Darstellung menschlicher Ambivalenz, ist 
der Höhepunkt der 'primitiven' Strebungen. Er ist aber zu konfliktträchtig, 
als dass er in dieser Form aufrechterhalten werden könnte. Die zärtlichen 
Regungen kollidieren mit den aggressiven. Der Junge gerät in Schuldgefüh-
le und projiziert schließlich, dass der Vater ebenso aggressiv wie er selbst ist 
und ihn bestrafen wird. Auf dem Hintergrund der Erkenntnis, dass die ihm 
begegnenden Frauen keinen Penis (mehr) besitzen, ängstigt sich der Junge 
vor der drohenden Kastration: Es ist offensichtlich nicht möglich, ein Teil 
der Eltern ausschließlich zu lieben, ohne die eigene Integrität zu gefährden. 
Die Kastrationsangst zwingt daher dazu, die Erweiterung zur Dreierbezie-
hung zu vollziehen und so die Identität als Geschlechtsperson zu gewinnen: 
"Wenn die Liebesbefriedigung auf dem Boden des Ödipuskomplexes den 
Penis kosten soll, so muss es zum Konflikt zwischen dem narzisstischen In-
teresse an diesem Körperteile und der libidinösen Besetzung der elterlichen 
Objekte kommen. In diesem Konflikt siegt normalerweise die erstere Macht; 
das Ich des Kindes wendet sich vom Ödipuskomplex ab." (Anm. 82)



34

(4) Latenzzeit
Der Abbruch des Phallusprimats fällt mit dem Untergang des Ödipus-

komplexes zusammen. In der normalen Entwicklung vollzieht sich dieser 
so radikal, dass Freud von einer 'Zertrümmerung' reden kann: "Aber der be-
schriebene Prozess ist mehr als eine Verdrängung, er kommt, wenn ideal 
vollzogen, einer Zerstörung und Aufhebung gleich ..." (Anm. 83) Das Kind 
wendet sich vorerst von sexuellen Dingen ab: Die Latenzzeit unterbricht die 
weitere Sexualentwicklung, bis ein zweiter Ansatz in der Pubertät die geni-
tale Organisation vollendet.

Inzwischen werden durch verstärkte Identifikation mit den Eltern bzw. 
durch Internalisierung deren Normen die gefährlichen Triebe gebunden. 
Das mit dem Zerfallen des Ödipuskomplexes aufgebaute Überich wacht mit 
scharfen Moralvorschriften (auch) darüber, dass das Individuum die Inzest-
schranke berücksichtigt. Äußeres Zeichen für das Aufgeben wesentlicher 
Anteile der Lebensgeschichte ist die Amnesie, die dem Erwachsenen die ei-
gene Kindheit verbirgt. (Anm. 84)

b) Das Böse im erwachsenen Individuum
Der Abriss der Ontogenese erlaubt die Folgerung, dass das 'Gute' der ge-

sellschaftlichen Moral mit dem Aufbau der Dämme gegen die primitiven 
Strebungen sowie mit der Bewältigung der negativen Seite der grundlegen-
den Ambivalenz zusammenfällt. Die nicht in dieser Weise programmgemä-
ße Entwicklung, die zu Labilität, Perversion, Neurose bzw. zu körperlichen 
Störungen führt, weist demgegenüber mehr oder weniger verschleiert alle 
'bösen' Regungen bzw. Haltungen auf. Dem 'normalen' Betrachter scheint 
dabei nicht die Kindhaftigkeit als solche verwerflich, - dass das Kind eine 
'polymorph perverse' Anlage hat, wird, wenn überhaupt erkannt, doch meist 
nicht ernst genommen (Anm. 85) - sondern das Verharren des Erwachsenen 
auf dieser Stufe: die Infantilität.

Bei der Betrachtungsweise Freuds, wo Infantilismus das Ergebnis einer 
im weiteren Sinn verstandenen Entwicklungshemmung ist, (Anm. 86) tritt 
an die Stelle der ethischen Wertung (gut-böse) die medizinische Diagnose 
(gesund-krank). 'Gesundheit' als gelungene Anpassung an die Normen der 
Gesellschaft ist aber ein fragwürdiger Wert. Lässt sich denn solche Normali-
tät überhaupt erreichen? Kann das Individuum seiner Triebstruktur auswei-
chen oder sie endgültig befriedigen?

Der faktische Zustand der Gesundheit bzw. Normalität wird von Freud 
immer wieder in Zweifel gezogen und auf seine (Trieb-)Dynamik hin be-



35

fragt: Wo hält sich der Grundkonflikt (Trieb-Norm) versteckt, oder um wel-
chen Preis ist er gelöst worden?

(1) Der Neurotiker (Fixierung, Regression, Verdrängung)
Die normale Entwicklung setzt eine parallele Entfaltung der Sexualtriebe 

und der Ich-Kräfte voraus. Der Wandlungsweg der Libido verläuft jedoch 
nicht flüssig und gleichmäßig. Jede einzelne Sexualstrebung kann auf ei-
ner genetisch früheren Stufe stehen bleiben, "wenngleich andere Anteile das 
Endziel erreicht haben mögen". (Anm. 87) So ergibt sich eine Bruchstelle im 
Gesamt(auf)bau der Person, eine Einbuße an libidinösen Kräften, welche die 
weitere Entwicklung gefährdet. Es bildet sich "eine so genannte 'Fixierungs-
stelle', zu welcher die Funktion im Falle der Erkrankung durch äußerliche 
Störung regredieren kann". (Anm. 88) Je mehr solcher Fixierungsstellen sich 
bei einer realen Schwierigkeit (z. B. einer Versagung der Triebbefriedigung) 
auf den früheren Stufen der Sexualorganisation anbieten, je schwächer an-
derseits die Koordinierungsfähigkeit des Ich ausgebildet ist, desto eher wird 
der frustrierte Trieb zur infantilen Organisationsstufe zurückkehren. Dabei 
lassen sich zwei Arten der Regression unterscheiden: einmal die "Rückkehr 
zu den ersten von der Libido besetzten Objekten", also die Wiederaufrich-
tung des Ödipuskomplexes, zum anderen die "Rückkehr der gesamten Sexu-
alorganisation zu früheren Stufen", nämlich zu den prägenitalen Strebungen. 
In beiden Fällen leben die bisher offensichtlich nur scheinbar überwundenen 
primitiven Tendenzen wieder auf. (Anm. 89)

Die Frage, warum in der Libidoentwicklung ein Hemmnis auftritt, ge-
hört nicht in den Forschungsbereich der Psychoanalyse: Sie "überlässt die-
ses Problem der biologischen Forschung" (Anm. 90) Die Fixierungsbereit-
schaft scheint in der Triebkonstitution zu liegen. Durch reale Versagung wird 
sie aktualisiert. Sexualkonstitution und Lebensanforderungen wirken dabei 
in der Art von Ergänzungsreihen zusammen. So ist die Hemmung selbst der 
Schnittpunkt von phylogenetischem Niederschlag und ontogenetischer Dif-
ferenzierung. (Anm. 91) In welcher Form sich aber die Wiederbelebung der 
bösen Strebungen vollzieht, liegt nicht in der Versagungssituation selbst, 
auch nicht im Triebinteresse, sondern in der Reaktion des Ich auf die Versa-
gung. Ist dem Ich der Konflikt zwischen Triebwunsch und Frustration auch 
vorgegeben, so kann es doch verhindern, dass die aufgestaute Libido auf die 
Fixierungsstelle regrediert. Stimmt es dieser Möglichkeit zu, so resultiert 
die Perversion; verweigert es diese Form der Befriedigung, so bleibt ihm als 
'Lösung' der unerträglichen Spannung die Verdrängung. (Anm. 92) So muss 



36

"zur äußeren Versagung ... , damit sie pathogen wirkt, noch die innere Versa-
gung hinzutreten". (Anm. 93)

Bei dieser inneren Versagung, der Verdrängung, handelt es sich allerdings 
weniger um einen bewussten und freien Entscheidungsakt als um eine unter-
schwellig ablaufende Selektion dessen, was an Wahrnehmung und an Hand-
lungsmöglichkeiten zugelassen werden kann. Als zensierender Filter wirkt 
der unbewusste Anteil des Ich, das Überich.

Die Verdrängung, oberflächlich ein Sieg des Guten in der Persönlichkeit, 
bedeutet gleichwohl die Aktivierung des Bösen. Der Triebwunsch lässt sich 
auf solche Weise nicht bewältigen, er setzt sich, vorerst unerkannt, im Sym-
ptom durch. Das heißt: Die Regression vollzieht sich nun trotzdem, wenn 
auch die Perversion vermieden ist; sie äußert sich in Kompromisshandlun-
gen, die dem Ich die wahre psychische Situation, den unbewältigten inneren 
Konflikt, verbergen. Daher nennt Freud die Neurose auch "das Negativ der 
Perversion". (Anm. 94)

Das Resultat einer individuellen Entwicklung ergibt sich also aus dem 
Zusammenwirken der Faktoren von realer Versagungssituation, Fixierungs-
stellen der Libido und individueller Verdrängungsbereitschaft. Hat sich bei-
spielsweise das Überich (bedingt durch Anlage oder Erziehung) zu früh aus-
gebildet, so wird im Fall äußerer Versagung und anal-sadistischer Fixierung 
die durch 'Übermoral' gekennzeichnete Zwangsneurose ausbrechen. (Anm. 
95) Die allgemeine Regression ist dabei mit einer Triebentmischung gekop-
pelt, die im Überich zusätzlich zerstörerische Impulse freisetzt. So muss sich 
ein heftiger Kampf zwischen den infantil-sexuellen Wünschen, die infol-
ge dieser Regression "als aggressive und destruktive Absichten auftreten", 
und dem Ich ergeben, das die eigentlichen Ursprünge nicht erkennt und zu-
dem vom strengen Überich gepeinigt wird. Das vermeintlich Böse wird mit 
verstärkter moralischer Normierung bekämpft: "Infolge dieser Verkleidung 
der erotischen Strebungen und der starken Reaktionsbildungen im Ich, wird 
nun der Kampf gegen die Sexualität unter ethischer Flagge weitergeführt." 
(Anm. 96)

In diesem Kampf sind sowohl die heftigen Schuldgefühle als auch die der 
'Tugend' ähnelnden Reaktionsbildungen dagegen Selbsttäuschungen, die zu 
einer allmählichen und weitgehenden Verarmung der Person führen. Ele-
mente solcher Zwangsmoral spürt Freud gerade auch in den herrschenden 
ethischen Überzeugungen auf; er will sie theoretisch entlarven und therapeu-
tisch korrigieren.



37

(2) Der Normale (Traum, Fehlleistung, Witz)
Das Böse der Aggressivität kann nicht allein als Reaktion auf - bzw. als 

Folge von - Libidofrustration begriffen werden. Freud lehnt es auch ab, dies 
zum pathologischen Problem zu stempeln: Infantile Primitivität bzw. die ag-
gressiven Anteile der Triebe bleiben keineswegs nur in den entwicklungs-
gehemmten Individuen erhalten. Die späte Trieblehre setzt hier eindeutige 
Akzente: Jede libidinöse Strebung hat als konstitutives Element eine des-
truktive Komponente; diese Verbindung erleichtert die notwendige Triebbe-
friedigung. (Anm. 97) Die kulturelle Erwerbung des Überich gewährleistet, 
dass die Gemeinschaft vor - möglicherweise schädlicher - Aggression weit-
gehend geschützt bleibt. Die Aggressivität selbst wird damit aber nicht auf-
gehoben; sie wendet sich ins Innere der Person zurück, von wo sie ausgegan-
gen ist. Dasselbe Quantum an (unbefriedigter) destruktiver Energie erscheint 
nun als Überich-Strenge gegenüber dem Ich. Dessen Einflussnahme weist 
dabei alle Spielarten von der koordinierenden Selbstbeobachtung des norma-
len Gewissens bis zum grausamen Peiniger bei der Melancholie auf. (Anm. 
98) Den Beweis für das Weiterbestehen der primitiven Strebungen tritt Freud 
zuerst mit der Traumanalyse an. (Anm. 99)

Über die Methode der freien Assoziation gelangte Freud zu der Unter-
scheidung von manifestem und latentem Traumgehalt. Die den Traum aus-
lösenden Wünsche werden im Traumtext, in seiner Fassade, mehr verbor-
gen als dargestellt; 'böse' Regungen werden von der Zensur unterdrückt oder 
entstellt: "Die Tendenzen aber, gegen welche sich die Traumzensur richtet, 
muss man zunächst vom Standpunkt dieser Instanz selbst beschreiben. Dann 
kann man nur sagen, sie seien durchaus verwerflicher Natur, anstößig in ethi-
scher, ästhetischer, sozialer Hinsicht ..." (Anm. 100)

Sie scheinen desto stärker im Traumbewusstsein zu herrschen, je einsei-
tiger das Wachbewusstsein sie verabscheut. Der latente Trauminhalt weist 
alles moralisch Schlechte auf: Vor allem finden sich "Äußerungen eines 
schranken- und rücksichtslosen Egoismus ... Das aller ethischen Fesseln ent-
ledigte Ich weiß sich auch einig mit allen Ansprüchen des Sexualstrebens, 
solche, die längst von unserer ethischen Erziehung verurteilt worden sind 
... Gelüste, die wir ferne von der menschlichen Natur glauben, zeigen sich 
stark genug, Träume zu erregen. Auch der Hass tobt sich schrankenlos aus 
..." (Anm. 101) Die Erklärung für diese 'wahre Hölle', die sich im Schlafen-
den auftut, findet Freud im regressiven Charakter des Traumvorgangs: Über 
die topische, zeitliche und formale Regression löst sich das Ich von der Re-
alität und von seiner eigenen differenzierten Organisation. (Anm. 102) Zu-
dem sind die Zugänge zur Moralität versperrt, so, dass die sonst unterdrück-



38

ten infantilen Regungen gefahrlos auftauchen können. Schließlich sorgt die 
Zensur noch für eine weniger anstößige Traumfassade. So ist der Traum ein 
Kompromissprodukt zwischen dem unerlaubten Wunsch und der Zensur; als 
solcher funktioniert er als "Hüter des Schlafes". (Anm. 103)

Dass das Ich unter dem Druck der Überich-Zensur oftmals nichts ande-
res zu Stande bringt, als einen Kompromiss zwischen dem ins Bewusstsein 
drängenden Verbotenen und dem Ideal, beweist sich nicht nur im Privatbe-
reich der Träume, sondern auch im alltäglichen Leben, in den Fehlleistun-
gen. In der 'Psychopathologie des Alltagslebens' (1901-FGW IV) zeigt Freud 
das oftmals unkoordinierbare Gegeneinander der verschiedenen psychischen 
Strömungen, von denen eine teilweise oder völlig unbewusst ist. Das Bestre-
ben, den anstößigen Wunsch oder den unerlaubten Gedanken zu verbergen, 
kollidiert dabei mit einem halbbewussten 'Wahrheitsdrang'. (Anm. 104) Sie 
setzen sich beide durch, indem sie sich zu einer doppeldeutigen Bildung zu-
sammenfügen. So kommt die entlarvende Fehlhandlung zu Stande. "Und 
dies ist wohl die Strafe für die innere Unaufrichtigkeit, dass die Menschen 
unter den Vorwänden des Vergessens, Vergreifens und der Unabsichtlichkeit 
Regungen den Ausdruck gestatten, die sie besser sich und anderen eingeste-
hen würden, wenn sie sie schon nicht beherrschen können" (a. a. O. 235). 
In den Fehlleistungen setzt sich - meist unerkannt - das abgewehrte 'Böse' 
durch, "egoistische, eifersüchtige, feindselige Gefühle und Impulse, auf de-
nen der Druck der moralischen Erziehung lastet ..." Der Konflikt zwischen 
Wunsch und Norm, der sich in ihnen offenbart, wird vom Betroffenen ver-
nachlässigt; eine ernsthafte Auseinandersetzung mit dem moralischen Pro-
blem bleibt aus: "Das Gewährenlassen dieser Fehl- und Zufallshandlungen 
entspricht zum guten Teil einer bequemen Duldung des Unmoralischen"(a. 
a. O. 306).

Dass gerade die am meisten verfeinerten Kräfte des Ich eingespannt wer-
den, um den unterdrückten Impulsen Ausdruck zu verschaffen, zeigt Freud 
am Beispiel des tendenziösen Witzes (,Der Witz und seine Beziehung zum 
Unbewussten', 1905-FGW VI). Dieser zeichnet sich dadurch aus, dass er 
nicht Selbstzweck sprachlicher Technik ist, sondern entweder feindselige 
("Aggression, Satire, Abwehr"), oder obszöne Absicht ("Entblößung") ver-
folgt, also wieder in die Tiefe des gesellschaftlich Verworfenen zielt (a. a. O. 
105). Er umgeht das Hindernis der Zensur, der bewussten Normen und "er-
möglicht die Befriedigung eines Triebes (des lüsternen und feindseligen)", 
was durch allgemeines Gelächter honoriert wird (a. a. 0. 110 f). Mithilfe der 
Intelligenz verschafft sich so die primitive Strebung ein gewisses Maß von 



39

Abfuhr, sei es in der "Technik der Schmähung", sei es im erotischen Angriff. 
(Anm. 105)

(3) Gesundheit und Krankheit
Die Untersuchung der Träume und der Fehlleistungen führt Freud zu dem 

Ergebnis, dass es keine qualitativen Unterschiede gibt zwischen der Psyche 
des Gesunden und jener des Kranken. "Wenn wir uns mit einem Minimum 
von völlig gesichertem Erkenntniszuwachs begnügen wollen", resümiert 
Freud gegen Ende der 'Traumdeutung', "so werden wir sagen, ... dass das 
Unterdrückte auch beim normalen Menschen fortbesteht und psychischer 
Leistungen fähig bleibt". (Anm. 106) Die Komplexität der menschlichen 
Psyche scheint eine reibungslose Libidoentwicklung weitgehend auszu-
schließen. Der Ausgangspunkt für Gesundheit und Krankheit ist - psycho-
analytisch gesehen - derselbe: genetisch die polymorph-perverse Sexualität 
des Kindes, ökonomisch die unveränderliche Bedürfnisstruktur des Es. Die 
Beherrschung bzw. die Aufarbeitung dieser infantilen Reste wird zur uner-
reichbaren Zielvorstellung. Das Ich mit seiner Fähigkeit zum Denken und 
Sich-Distanzieren hinkt dem Lustprinzip grundsätzlich nach: "Infolge die-
ses verspäteten Eintreffens der sekundären Vorgänge bleibt der Kern unse-
res Wesens, aus unbewussten Wunschregungen bestehend, unfassbar und 
unhemmbar für das Vorbewusste, dessen Rolle ein für alle Mal darauf be-
schränkt wird, den aus dem Unbewussten stammenden Wunschregungen die 
zweckmäßigsten Wege anzuweisen." (Anm. 107)

Die Zeitlosigkeit des Unbewussten ist dem sukzessiven und bruchstück-
haften Bewusstsein letztlich nicht zugänglich. Alle Umwandlungen und 
Umordnungen, die im Lauf der Entwicklung mit den Elementen der Psyche 
vorgenommen werden, ändern nichts an der Kontinuität der Ergebnisse mit 
den Ursprüngen. Gegensätzliche Impulse scheinen unaufhebbar bestehen zu 
bleiben: "Alle Wünsche, Triebregungen, Reaktionsweisen, Einstellungen 
des Kindes sind beim gereiften Menschen nachweisbar noch vorhanden und 
können unter geeigneten Konstellationen wieder zum Vorschein kommen. 
Sie sind nicht zerstört, sondern bloß überlagert ..." (Anm. 108) Das Kriteri-
um des 'Kranken' ist daher für Freud nicht das Ausmaß des Symptoms, son-
dern dessen Stellung im Leben des Individuums. "Diese Komplexe haben 
wir ja alle", grenzt er entsprechend (gegenüber Abraham) den Begriff des 
'Neurotikers' ab: "Wenn wir uns ihrer erwehrt haben, sollten wir von dem 
Namen verschont werden." (Anm. 109) Als 'normal' mag jenes Individuum 
bezeichnet werden, dem es gelungen ist, seine Primitivität weitgehend der 
Herrschaft des Ich zu unterwerfen und in sinnvoller sozialer Anpassung zu 



40

leben. Ob es sich dabei um eine gesunde Verarbeitung oder lediglich um neu-
rotische Verdrängung handelt, erweist sich an der verbleibenden Kraft und 
Lebensfreude.

Der Umschlag in die Krankheit (oder auch in die Kriminalität) ist dage-
gen das Ergebnis einer tiefgreifenden Störung im Gleichgewicht der Psyche. 
Misslingt dem Individuum die Integration seiner bösen und /oder primiti-
ven Strebungen, so muss es sie abspalten. An Stelle des normalen Neben-
einanders von gut und böse' tritt eine der beiden Alternativen. So verdrängt 
etwa der Neurotiker seine unbewältigte Primitivität und verliert mit dem ver-
meintlich Bösen auch den lebendigen Bezug zu seinen Instinktkräften. Die 
Fehlhandlungen des Gesunden tauchen dann als Krankheitssymptome, als 
quälend verschärfte Kompromissbildungen wieder auf. So stellt gerade die 
Topik, deren sprachliche Formulierung (Unbewusstes - Vorbewusstes - Be-
wusstes; bzw. in der zweiten Topik: Es - Ich - Überich) eine Gleichartigkeit 
ihrer Elemente nahe zu legen scheint, deren prinzipielle Unterschiede scharf 
heraus. Ursache aller Schwierigkeiten ist die unauslöschliche, störende In-
fantilität des Kulturmenschen. Daher kann Freud auch schließlich folgern: 
"In Wirklichkeit gibt es keine 'Ausrottung' des Bösen." (Anm. 110)

4. Die Genese des Konflikts
Die Kulturtheorie ist eine notwendige Dimension des freudschen Sys-

tems. Der psychoanalytischen Betrachtung des Menschen kann der indivi-
duelle Zugang nicht genügen.

Die Aufgabe der individuellen Entwicklung ist die Einordnung der ver-
schiedenen vorgegebenen Triebtendenzen unter die Kontrolle eines realitäts-
orientierten Ich. Die Realität, der es sich dabei konfrontiert sieht, begegnet 
ihm sowohl in den Anforderungen der außermenschlichen Welt wie gegen-
über der menschlichen Gemeinschaft, deren intrapsychische Repräsentanz 
das Überich ist. Die Struktur der Psyche lässt es somit von vornherein als 
unmöglich erscheinen, die Integrationsaufgabe des Ich losgelöst vom Kol-
lektiv zu verstehen: Indem das Ich sich mit sich selbst vermittelt, vermittelt 
es sich zugleich mit der Gesellschaft, vermittelt es in sich Natur und Kultur. 
Deshalb ist die Rückführung der in der Ontogenese erfahrbaren Konflikt-
möglichkeiten in die Kulturentstehung selbst mehr als eine Übertragung in-
dividualpsychologisch gefundener Ergebnisse in die so genannte Massen-
psychologie. Die freudsche Kulturtheorie will den Hintergrund skizzieren, 
vor dem die individuelle Problematik überhaupt erst verständlich wird: Die 
Individualpsychologie kann den Konflikt und seine Auswirkung darstellen, 



41

aber nicht erklären. Die Phylogenese wird zur Begründung der Ontogenese 
herangezogen.

a) Der repressive Charakter der Kultur
Ansatz der Kulturtheorie ist Freuds von Anfang an festgehaltene Einsicht, 

dass die Kultur nicht den originären Interessen der Menschen entspricht: 
"Sie ist durch Verzicht auf Triebbefriedigung gewonnen worden und for-
dert von jedem neu Ankommenden, dass er denselben Triebverzicht leiste." 
(Anm. 111) Vertreter dieses Anspruchs, der sich in jedem Kind aufbaut, ist 
das Überich, eine "Besatzung in die zum Aufruhr neigende Stätte". (Anm. 
112) Es benützt die moralische Bewertung gleichsam als strategischen Trick, 
um so die kulturfeindlichen Regungen zu unterdrücken: "Das Böse ist oft gar 
nicht das dem Ich Schädliche oder Gefährliche, im Gegenteil auch etwas, 
was ihm ... Vergnügen bereitet. Darin zeigt sich also fremder Einfluss; dieser 
bestimmt, was Gut und Böse heißen soll." (Anm. 113) Die repressive Ten-
denz der Kultur muss sich zuerst auf die erotischen Strebungen beziehen, die 
völlig asozial sein können. (Anm. 114) Deshalb muss der Sexualität Energie 
entzogen werden, damit die Bindungen der Menschen untereinander auch 
durch einen libidinösen Anteil gefestigt werden. Der Kulturfortschritt wird 
dabei mit Unterdrückung und Verleugnung persönlicher Bedürfnisse be-
zahlt: "Die individuelle Freiheit ist kein Kulturgut". (Anm. 115) Natur- hier 
begriffen als ursprünglich animalische Existenz (Anm. 116) - und Kultur ste-
hen sich in einem Verhältnis des Entweder-Oder gegenüber; zwischen ihnen 
klafft ein Bruch, dessen Heilung kaum mehr möglich zu sein scheint.

Freilich gibt es historische Differenzen. In seiner eigenen Zeit sah Freud 
den Gegensatz von Natur und Kultur unerträglich verschärft. Um seine Kri-
tik - vor allem an der gesellschaftlichen Unterdrückung der Sexualität - zu 
verdeutlichen, unterschied er drei Kulturstufen: eine erste, auf welcher die 
Betätigung des Sexualtriebes auch über die Ziele der Fortpflanzung hinaus 
erlaubt ist; eine zweite, auf welcher Sexualität nur der Fortpflanzung dienen 
darf, und schließlich eine dritte - "unsere gegenwärtige 'kulturelle' Sexual-
moral" -, auf der auch noch die Art und Weise der Fortpflanzung reglemen-
tiert wird. (Anm. 117) Nur gegen diese dritte Form wehrt sich Freud: Sie fügt 
dem unvermeidlichen Übel ein zusätzliches hinzu, das sich in der gewaltsa-
men Einschränkung der menschlichen Primitivität durch die gesellschaftli-
chen Normen zeigt.

Aber die Unterdrückung der Sexualität ist nicht der einzige Triebver-
zicht, der den Bau der Zivilisation trägt: "Einschränkung seiner Aggression 
ist das erste, vielleicht das schwerste Opfer, das die Gesellschaft vom Ein-



42

zelnen zu fordern hat." (Anm. 118) Mehr als die lediglich nach Gruppeniso-
lation strebenden erotischen Interessen bedroht die 'primäre Feindseligkeit' 
das Zusammenleben der Menschen: "Homo homini lupus; wer hat nach al-
len Erfahrungen des Lebens und der Geschichte den Mut, diesen Satz zu be-
streiten?" (Anm. 119) Auch die destruktive Tendenz ist ursprünglich; und 
weil das Triebhafte stärker ist als das Vernünftige, weil der Mensch letztlich 
unberechenbar ist, genügt auch keine feindosierte Triebentsagung. Die Mo-
ral muss dem "starken Impuls" ein ebenso "starkes Verbot" entgegensetzen. 
(Anm. 120) Freilich ist bisher der Versuch der absoluten Unterwerfung der 
triebhaften Destruktivität fehlgeschlagen; der vorerst einzige Erfolg der Un-
terdrückung bestand in einer gewissen Kanalisierung der Aggressivität: Das 
im eigenen Innern unerträgliche Böse wird verleugnet und auf 'Feinde' pro-
jiziert, an denen es - aggressiv - bestraft werden kann. So mag es dann auch 
- entsprechend herrschenden gesellschaftlichen Machtinteressen und ihrer 
Absicherung nach außen und nach innen - manipuliert werden: Nicht vom 
Eros gebunden, fließt die Destruktivität in den Verheerungen der Kriege ab 
oder wendet sich gegen störende Minderheiten innerhalb der Gesellschaft. 
So drängt sich Freud, der den Zweiten Weltkrieg vor Augen hat, die Einsicht 
auf, "dass der Staat dem Einzelnen den Gebrauch des Unrechts untersagt hat, 
nicht weil er es abschaffen, sondern weil er es monopolisieren will wie Salz 
und Tabak ..." (Anm. 121)

Die konzentrierte und aufgestaute Aggressivität wird zu einer gefährli-
chen Waffe geschmiedet; sie hat dabei vielleicht ihren spontanen Charakter, 
nicht aber ihre Triebhaftigkeit verloren.

b) Die Entstehung von Moral und Kultur
Der Schnittpunkt von Phylogenese und Ontogenese ist das Überich. In 

dieser Instanz begegnen sich Trieb und Unterdrückung, Individuum und Ge-
sellschaft, schließlich Natur und Kultur: Was als höchstpersönliche Erfah-
rung vom einzelnen erlebt wird, verweist auf die Strukturdominanten des 
Menschlichen als solchen, auf die lange Geschichte kultureller Entwicklung: 
"So wird das Überich des Kindes eigentlich nicht nach dem Vorbild der El-
tern, sondern des elterlichen Überich aufgebaut; es erfüllt sich mit dem glei-
chen Inhalt, es wird zum Träger der Tradition, all der zeitbeständigen Wer-
tungen, die sich auf diesem Weg über Generationen fortgepflanzt haben." 
(Anm. 122) Im Überich bekämpft sich die menschliche Aggressivität selbst. 
Um diesen eigentümlichen Sachverhalt aufzuschlüsseln, bemüht sich Freud, 
die 'Urszene' zu rekonstruieren, in der ein für alle Mal Triebwunsch und Ver-
bot miteinander verknüpft wurden. Dabei schließt er aus der Erkenntnis in-



43

dividualpsychologischer Entwicklungsgesetze zurück auf kollektive Ereig-
nisse. Freud folgert: Ist es in der individuellen Entwicklung der Realkonflikt 
der ödipalen Ambivalenz, der das Überich und damit die ihrer selbst bewuss-
te Person entstehen lässt, so muss am Anfang der menschlichen Geschich-
te eine gigantische Ödipuskonstellation gestanden haben, deren 'Untergang' 
der Psyche bleibend die Doppellinie von Begierde und Verneinung einge-
prägt hat. In dem Buch 'Totem und Tabu' (1912 - FWG IX) entwirft Freud 
seine Theorie von der Entwicklung der Gesellschaft aus der (darwinisti-
schen) Urhorde. (Anm. 123)

Die Urhorde wird durch den Druck der äußeren Notwendigkeit zusam-
mengehalten. Das sexuelle Triebinteresse der 'Brüder' bewirkt einen zusätz-
lichen Zusammenschluss, aus dem die (von nun an beispielhafte) Aggressi-
onstat hervorgeht: Der tyrannische Vater, der allein die weiblichen Mitglieder 
der Urhorde sexuell besitzen darf, wird ermordet. Die erste Ödipussituation 
endet so mit der Aufrichtung des Lustprinzips. Dies bedeutet aber zugleich 
die Vernichtung der grundsätzlichen Basis des Clans überhaupt. Damit die 
Gemeinschaft weiterbestehen kann, muss das Realitätsprinzip in der Form 
des Triebverzichts wiederhergestellt werden. Symbol dieser Unterwerfung 
ist die nun entstehende Religion der Urhorde: Der tote Vater lebt als Gottheit 
(mit dem entsprechenden Totemtier) im gemeinsamen Glauben wieder auf. 
Ihm wird nun nachträglicher Gehorsam geleistet. Keiner der Brüder kann 
und darf ihn ersetzen. Erst diese Gleichstellung, abgesichert durch das Gebot 
der Exogamie, ermöglicht die Neu-Vereinigung der Brüdergruppe. Die Ver-
göttlichung des Vaters stellt dabei den Versuch dar, das nachträglich erwach-
te Schuldbewusstsein ihm gegenüber zu beschwichtigen. "Die Gesellschaft 
ruht jetzt auf der Mitschuld an dem gemeinsam verübten Verbrechen, die 
Religion auf dem Schuldbewusstsein und der Reue darüber, die Sittlichkeit 
teils auf den Notwendigkeiten dieser Gesellschaft, zum anderen Teil auf den 
vom Schuldbewusstsein geforderten Bußen" (a. a. O. 176). Dieser Entwurf 
Freuds erklärt, warum Moral und Gesellschaft so eng zusammenhängen: Sie 
sind aus derselben Ursprungssituation bzw. -tat entstanden. Die Gesellschaft 
braucht die Moral, um die sie auseinander reißenden Kräfte zu bändigen.

Wo Freud allerdings die Historie rekonstruieren wollte, konstruierte er 
in Wirklichkeit ein genetisches Bild der bereits vorhandenen psychoanaly-
tischen Theorie. Der Ur-Ödipus kann keine transzendentale Begründung des 
Überich geben. Er erhält gegenüber der individuellen Entwicklung keine zu-
sätzlichen Theorieelemente. Wenn das phylogenetische Geschehen mit den-
selben Kategorien begriffen wird wie die Träume und Neurosen, so kann nur 



44

folgen, dass man auch in ihm "auf die Tatsache des Verbots und hinter die-
sem auf die Tatsache der Institution oder Autorität stösst." (Anm. 124)

Dass Freud trotzdem so hartnäckig an der Urhordentheorie festgehalten 
hat, mag an ihrer anthropologischen Bedeutung liegen. In starken Bildern 
drückt sie die Intensität und Notwendigkeit sozialer Bindungen und ethi-
scher Forderungen aus: "Bereits in Totem und Tabu vermag Freud die Frage 
nach der Verbindlichkeit ethischer Forderungen und das Schuldproblem als 
Grundgegebenheiten der menschlichen Existenz überzeugend darzustellen." 
(Anm. 125)

Der Urhordenmythos leistet aber noch mehr: Der Zugang, den der biolo-
gisch-personalistische Ansatz des 'Triebkonflikts' zu dem Wesen und der Ur-
sache menschlichen Leidens ermöglichte, wird nun auch soziologisch (bzw. 
sozialphilosophisch) erweitert.

Freud selbst spürte aber die Grenzen seiner Hypothese. Die Erklärung 
der Kulturentstehung muss einen zusätzlichen Faktor einbeziehen, andern-
falls droht die Gefahr eines Regresses der Theorie. Mit diesem neuen Faktor 
- dem Thanatos der späten Trieblehre - verlässt Freud endgültig den Boden 
des moralisch Bösen und eröffnet einen metaphysischen Horizont.

c) Die Rolle der Realität
Eine der Ausgangsfragen hatte gelautet: Wie konnte die menschliche Kul-

tur überhaupt entstehen? Freud prüft, ob der Grund der Kulturentstehung in 
der menschlichen Geschichte zu finden ist. Der Urhordenmythos bejaht die-
se Frage teilweise: Die Kultur hat einen Anfang. Er liegt freilich nicht inner-
halb der Geschichte, sondern ist ihr Ausgangspunkt. Der notwendige Trieb-
verzicht steht am Beginn spezifisch menschlicher Organisationsformen.

Wodurch wird Kultur verursacht? In der Sprache der Urhordentheorie ge-
fragt: Was erzwingt die Wiedervereinigung des Brüderclans? In der Antwort, 
die Freud anbietet, wird der sozialpsychologische Gesichtspunkt ergänzt 
durch den Bezug auf die 'Realität'. Die Kultur dient nicht nur der "Regelung 
der Beziehungen der Menschen untereinander", sondern zuallererst dem 
"Schutz des Menschen gegen die Natur". Es ist die Erfahrung der "Über-
macht der Natur", (Anm. 126) die den Zusammenschluss der Menschen ver-
ursacht. Damit die Gattung überleben kann, muss der Einzelmensch Trieb-
verzicht leisten: "Eros und Ananke sind auch die Eltern der menschlichen 
Kultur geworden". (Anm. 127) Bei dieser 'Natur' gegen die man sich ge-
meinsam wehren muss, handelt es sich einerseits um die äußere Natur der 



45

Naturkatastrophen, anderseits um die innere, deren Gesetze auch Krankheit 
und Tod umschließen. (Anm. 128)

Geschah so die Vergesellschaftung unter dem Druck der äußeren Notwen-
digkeit, so scheint auch die Entfaltung der spezifisch menschlichen Psyche 
das Ergebnis dieses Zwanges zu sein. Um ihr erstes Ziel, die Lust, erreichen 
zu können, muss sich die Psyche ja dem Realitätsprinzip zuwenden. Für die 
phylogenetische Differenzierung der (hypothetischen) Urzelle, die allein 
nach dem Konstanzprinzip arbeitet, bedeutet dies: Um die auf sie eindrin-
genden Reize abzuwehren (damit die Spannung, wenn schon nicht gleich 
Null, so doch wenigstens relativ gering bleibe, und sie lustvoll überleben 
kann), muss sie sich höher organisieren, etwa Bewegungsorgane ausbilden. 
Reizverminderung durch höhere Organisation bringt aber ein Ansteigen der 
inneren Spannung mit sich. Die aus dem Inneren andrängenden Reize kön-
nen nun nicht mehr durch Flucht bewältigt werden. Sie erfordern situations-
bezogenes Handeln. So wird die anfangs bestehende einfache Wahrnehmung 
durch das Gedächtnis ergänzt, das die Aktionen an der Erinnerung auszu-
richten vermag, d. h. durch Lernfähigkeit ausgezeichnet ist. Damit ist es die 
'Not des Lebens', die - schon nach Freuds 'Entwurf einer Psychologie' (Anm. 
129) - die Ur-Psyche veranlasst, das Ich auszubilden. Zwischen das Trieb-
bedürfnis und seine Erfüllung werden immer speziellere Hemmnisse einge-
schoben - nicht um Lust zu vermeiden, sondern um sie zu sichern. (Anm. 
130) Am Ende dieser Entwicklung steht die hochkomplexe und problemati-
sche Psyche des heutigen Menschen.

Somit lässt sich (wie Freud gegen Jung einwendet) der Kulturfortschritt 
erklären, ohne dass man im Menschen "einen Trieb zur Vervollkommnung" 
postulieren müsste. Es sind die ungestillten Triebbedürfnisse, die Verände-
rungen und Differenzierungen erzwingen. Das Verlangen nach voller Befrie-
digung ergibt "das treibende Moment, welches bei keiner der hergestellten 
Situationen zu verharren gestattet". (Anm. 131)

Die psychische Entwicklung erfolgt durch eine Anpassungsleistung der 
Zelle, die der Vernichtung durch die 'Realität' entgehen will. Weil diese äu-
ßere Realität nicht den menschlichen Bedürfnissen entspricht, müssen die 
'Umwege' zur Lust gesucht werden, entstehen Kultur, Zivilisation und Ge-
sellschaft.

d) Der prinzipielle Dualismus
Mit der Beschreibung der feindlichen Natur, gegenüber deren Angrif-

fen die gesellschaftliche Repression eher zweitrangig ist, wendet Freud den 
Blick vom menschlichen Leiden zurück auf das diese konstituierende Ma-



46

lum: Er zeichnet das dualistische Moment, das er im Menschen findet, in die 
Wirklichkeit selbst ein. Somit ist die späte Trieblehre der Schlüssel zum Ver-
ständnis der Kulturtheorie, die Konsequenz aus Freuds von Anfang an dua-
listischem Ansatz. (Anm. 132)

Die Konzeption des Todestriebes bedeutet für das freudsche System keine 
so umwälzende Neuerung, wie es auf den ersten Blick erscheinen konnte. Die 
Theorie von der Reizflucht schon der einfachsten Zelle ist einer der Grund-
Sätze der Psychologie Freuds. Als 'Trägheitsprinzip' findet sie sich, bezogen 
auf das Neuronensystem, schon im 'Entwurf einer Psychologie'. (Anm. 133) 
In der berühmten Schrift 'Jenseits des Lustprinzips' (1920) schließlich iden-
tifiziert Freud dieses Prinzip, das die Spannung gegen Null zu halten trach-
tet, mit dem Todestrieb.

Die Voraussetzung dieser 'Spekulation', nach der sich die gesamte bis-
her entworfene Theorie in einem anderen Licht zeigt, ist Freuds Definition 
des Triebs: "Trieb wäre also ein dem belebten Organischen innewohnender 
Drang zur Wiederherstellung eines früheren Zustandes ..." Und welchen Zu-
stand kann der an Spannungslosigkeit interessierte Trieb aufsuchen wollen, 
wenn nicht den Tod? "Das Ziel alles Lebens ist der Tod ..." (Anm. 134) So 
steht auf jeder Stufe des Lebens der Todestrieb dem Lebenswillen gegen-
über. Das Streben nach Selbsterhaltung - später in Umkehrung der frühen 
psychoanalytischen Theorie 'Eros' genannt - ist der gleichursprünglichen 
Sehnsucht nach absoluter Ruhe, nach dem Verlöschen der Lebensspannung, 
konfrontiert.

In der menschlichen Psyche sind Eros und Thanatos normalerweise anei-
nander gebunden. (Anm. 135) Das gesunde Leben wird vom Eros bestimmt. 
Den sexuellen Interessen beigefügt, trägt Thanatos (als Aggressionskraft) 
sogar zur Selbst- und Arterhaltung bei. Erst die Entmischung der Gegentrie-
be führt zur Zerstörung.

Dem pessimistisch verschärften Blick des späten Freud verschieben sich 
aber schließlich die Akzente. Bewegt sich nicht die menschliche Psyche -
sieht man auf die Gesamttendenz - entlang der vorgezeichneten Linie des 
Todestriebs? Liegt nicht der ödipalen bzw. analen Ambivalenz gegenüber 
dem Objekt eine tiefere voraus: die grundlegende Zwiespältigkeit des Lebe-
wesens gegenüber seiner Existenz selbst? (Anm. 136) Leben scheint nur als 
Über-Leben denkbar, als unablässiger, schließlich verlorener Kampf gegen 
Thanatos und Ananke: "So kann man allgemein vermuten, das Individuum 
stirbt an seinen inneren Konflikten, die Art hingegen an ihrem erfolglosen 
Kampf gegen die Aussenwelt ..." (Anm. 137) Vom Ende des Lebens aus be-



47

trachtet, läuft alle Bewegung dem Tod zu - wie, von seinem Anfang gesehen, 
alles der Entfaltung des Lebens dienen kann. (Anm. 138)

So findet sich der Tod, der am Anfang - "wie alle Weisen des Negativen" - 
nicht im Blickfeld der Psychoanalyse war, ab 1920 mitten in ihrem System: 
" ... als eine der beiden fundamentalen Mächte ... , vielleicht sogar als die 
einzig ursprüngliche Macht im Schoße des Psychischen, des Lebewesens, ja 
sogar der Materie ..." (Anm. 139)

Die Triebdualität beherrscht ja gerade nicht nur das spezifisch mensch-
liche Leben. Freud deutet an, dass der 'Kulturkampf' - sinnenfälligster Ort 
des Gegen- und Miteinanders von Eros und Thanatos - auch bei den Tieren 
angenommen werden müsse. (Anm. 140) Triebhemmung, Triebverzicht des 
Überlebens wegen, scheint auf allen Stufen des Lebendigen notwendig zu 
sein. Thanatos ist der Libido selbst eingezeichnet: "Manchmal glaubt man zu 
erkennen, es sei nicht allein der Druck der Kultur, sondern etwas am Wesen 
der Funktion selbst versage uns die volle Befriedigung und dränge uns auf 
andere Wege." (Anm. 141)

Schließlich nimmt Freud eine "Urbeziehung" (Anm. 142) zwischen den 
Gegensatzpaaren des Psychischen und den Kräften des physikalischen Be-
reichs wahr: "Über den Bereich des Lebenden hinaus führt die Analogie un-
serer beiden Grundtriebe zu dem im anorganischen herrschenden Gegen-
satzpaar von Anziehung und Abstoßung." So stehen sich für Freud in allen 
Dimensionen der Wirklichkeit die Tendenzen zur Bindung (Anziehung, Er-
haltung) und zur Trennung (Abstoßung, Zerstörung) gegenüber. (Anm. 143) 
Aber stehen diese dualistischen Kräfte tatsächlich in einem polaren Gegen-
satz zueinander?

Im psychischen Bereich sind sie einander sicher gleichwertig und gleich-
ursprünglich. Welches Ziel strebt aber die Libido grundsätzlich an? In der 
einen Weise scheint sie nach Neuem zu suchen, nach dem Aufbau größerer 
Einheiten und feiner differenzierter Organisationsformen. (Anm. 144) Aber 
auch darin strebt sie nach einem vergangenen Bild, nach der Lust einer Wie-
der-Vereinigung: "Sollen wir ... die Annahme wagen, dass die lebende Sub-
stanz bei ihrer Belebung in kleine Partikel zerrissen wurde, die seither durch 
die Sexualtriebe ihre Wiedervereinigung anstreben?" (Anm. 145) Wäre so 
die ungeheure Kraft des Lebens, des Eros - dessen Untersuchung die Psy-
choanalyse doch ihre Hauptkraft widmet -, metapsychologisch eine sekun-
däre Erscheinung?

Damit kehrt die 'Realität' deren Rolle schon bei der Kulturentstehung auf-
gefallen war, in neuer Bedeutung wieder. Wie die Differenzierung der indivi-



48

duellen und kollektiven Psyche, "so müssen wir die Erfolge der organischen 
Entwicklung auf die Rechnung äußerer, störender und ablenkender Einflüs-
se setzen". Aus der konservativen Natur der Triebe folgt, dass das Leben un-
ter Zwang begann: "Irgendeinmal wurden in unbelebter Materie durch eine 
noch ganz unvorstellbare Krafteinwirkung die Eigenschaften des Lebenden 
erweckt." Mit diesem Anstoß entstand zugleich der Todestrieb: "Die damals 
entstandene Spannung in dem vorhin unbelebten Stoff trachtete danach, sich 
auszugleichen; es war der erste Trieb gegeben, der, zum Leblosen zurückzu-
kehren." Eros und Thanatos sind vielfältig ineinander verschlungen. Sie be-
kämpfen sich und suchen sich doch. Ihre Einheit und endgültige Erfüllung 
ist aber nur mehr der 'Fantasie', nicht der wissenschaftlichen Überlegung zu-
gänglich. (Anm. 146)

So scheint für Freud auf allen Ebenen der Erfahrung der Konflikt, die "ele-
mentare Zwietracht" (Anm. 147), das Ursprüngliche zu sein. Unlust, Leiden 
und Gewaltsamkeit stehen am Ausgang der Ichentwicklung wie des Lebens 
selbst. (Anm. 148) Das Böse findet sich im Grund der Wirklichkeit selbst, 
die vielleicht erst von dieser Einsicht her verständlich wird: "Ich kann nicht 
Optimist sein", schreibt Freud an Lou Andreas-Salomé, "unterscheide mich 
von den Pessimisten, glaube ich, nur dadurch, dass mich das Böse, Dumme, 
Unsinnige nicht aus der Fassung bringt, weil ich's von vornherein in die Zu-
sammensetzung der Welt aufgenommen habe." (Anm. 149)

5. Die Überwindung des Konflikts

a) Religion und Moral
Angesichts der Gesamtsituation des Menschen, wie sie die Psychoanalyse 

erhebt, resümiert Freud: "Das Leben, wie es uns auferlegt ist, ist zu schwer 
für uns, es bringt uns zu viel Schmerzen, Enttäuschungen, unlösbare Aufga-
ben." Unglück erleben wir durch den verfallenden eigenen Körper, durch die 
unmenschliche Natur, schließlich durch die Grausamkeit der Mitmenschen. 
(Anm. 150) Wie können Menschen in all diesem Elend überleben? Worin 
finden sie Trost und Antwort auf ihre Fragen nach dem Sinn dieses Lebens? 
Worin Handlungsanweisungen, um die geforderten, oft überfordernden Auf-
gaben zu bewältigen?

All diese Bedürfnisse befriedigt nach Freud das kulturelle System der Re-
ligion.

Unter 'Religion' versteht Freud dabei nicht "die tiefsten Quellen des reli-
giösen Gefühls", sondern ein tröstendes und sicherndes Glaubensgebäude: " 
... das System von Lehren und Verheißungen, das ihm (sc. dem Menschen) 



49

einerseits die Rätsel dieser Welt ... aufklärt, andererseits ihm zusichert, dass 
eine sorgsame Vorsehung über sein Leben wachen ... wird". (Anm. 151) Die-
se Religion hat mehrere Aufgaben: Sie schützt die Menschen voreinander, 
indem sie die Kulturvorschriften einprägt; sie gewährt gegenüber der Na-
turübermacht Trost und Ermutigung. So ist die Religion die Antwort auf das 
"Bedürfnis, die menschliche Hilflosigkeit erträglich zu machen ..." (Anm. 
152)

Trotz dieser Bedeutung lehnt Freud die religiöse Stütze ab. Die Antwort 
der Religion, wie er sie versteht, bietet keine brauchbare Lösung für dasje-
nige Problem, das sich am Leiden entzündet. Sie ist aus Wünschen gebore-
ne 'Illusion', die über die Not lediglich hinwegtäuscht. Von ihr aus führt kein 
Weg weder zur Veränderung der bedrängenden Realität, noch zur Bewäl-
tigung zwischenmenschlicher Aggression. Das religiöse Ritual, kollektive 
Vertretung des Zwangsneurotischen, verhindert nach Freuds Meinung sogar 
gerade die Konfrontation mit den Konflikten des Menschen bzw. des Lebens. 
Die Religion setzt der tiefen Spaltung zwischen dem Menschen und seiner 
Welt eine verharmlosende Antwort entgegen: "Alles Gute findet endlich sei-
nen Lohn, alles Böse seine Strafe ... Somit sind alle Schrecken, Leiden, Här-
ten des Lebens zur Austilgung bestimmt ..." (Anm. 153) Damit zielt sie aber 
am Problem des Übels vorbei; sie entspricht nicht der Wirklichkeit, sondern 
redet den infantilen Bedürfnissen nach Glück das Wort. Das Täuschungs-
manöver der Religion verunmöglicht, was im Interesse der Kulturerhaltung 
und -Verbesserung nötig wäre: die Bändigung der primitiven Strebungen im 
Menschen bei gleichzeitiger Versöhnung mit dem Druck der Kultur. Deshalb 
wäre es besser, die Religion aufzugeben. (Anm. 154)

Ähnliches gilt für die herrschende Moral. Triebverzicht ist nötig; aber un-
mäßige Unterdrückung der Triebansprüche (Verdrängung, Verkehrung, Ver-
leugnung) stellt den Erfolg der ganzen Bemühung in Frage. Dann verfälscht 
auch die Moral die Situation des Menschen: Sie verwirft die Aggression und 
die 'unangepasste' Sexualität, aber sie fragt nicht nach deren Bedeutung für 
das Leben und die Entwicklung des Menschen. Sie kann fordern, ohne Rück-
sicht auf die Möglichkeit des Gehorsams und auf dessen Folgen. Ihre ein-
fachen Alternativen bleiben der wirklichen Problematik äußerlich. (Anm. 
155) Wie sehr pseudo-moralische Phänomene (Schuldgefühle, Ideale) die 
tatsächliche Situation verschleiern können, zeigt Freud mit der Analyse der 
Überich-Entwicklung. Was das Ich als Selbstvertrauen ('gut') oder Schulder-
fahrung ('böse') erlebt, hängt weitgehend von der vorgegebenen Erziehungs-
situation ab. Auf der Kehrseite der herrschenden moralischen Normen finden 
sich die lähmenden Schuldgefühle der Zwangsneurose, der allgemeine Idea-



50

labbau der Asozialität und die gespaltene Identität der Schizophrenie. (Anm. 
156) So kann die Moral zum Zerrbild ihrer selbst werden, sie verfällt den de-
struktiven Kräften, die sie doch unterdrücken wollte.

b) Die psychoanalytische Wissenschaft
Wenn die Flucht in 'religiöse Vorstellungen' verboten ist - welche Reak-

tion auf das Leiden, den Konflikt, das Unglück hält Freud für angemessen? 
Eine sachgerechte Weise, mit der Realität umzugehen, sie zu erkennen und 
vielleicht zu verändern, findet Freud in der Wissenschaft. Dabei definiert 
sich 'Wissenschaft' durch ihren nüchternen Ansatz und ihr Motiv: Wissen-
schaft ist für Freud "ein kritisches Prinzip: Betonung der realen Außenwelt, 
Bescheidung auf die Wahrheit, Ablehnung der Illusion". (Anm. 157) Nach 
dieser Bestimmung gilt vornehmlich die Psychoanalyse selbst als Wissen-
schaft: Sie ist auf die konkreten Probleme bezogen und will experimentell, 
nicht deduktiv, mit ihnen umgehen. Sie verzichtet auf die tröstende Vollstän-
digkeit der Erkenntnisse, (Anm. 158) sie liefert keine systematischen Ant-
worten, sondern sie stellt - "als Forschungsmethode, (und als) parteiloses 
Instrument" - diejenigen Fragen, die Zusammenhänge klären und Ursachen 
aufdecken. (Anm. 159) So wird Auseinandersetzung mit der Realität mög-
lich. Indem die psychoanalytische Wissenschaft auf kurzfristige Linderung 
des Leidens verzichtet, beweist sie ein hohes Maß von Selbstdisziplin: "Sie 
ist eben die vollkommenste Lossagung vom Lustprinzip, die unserer psychi-
schen Arbeit möglich ist." (Anm. 160) So passt sie sich auch methodisch der 
Struktur der Wirklichkeit an: Indem sie die - ersehnte - harmonisierte Erklä-
rung verweigert, stellt sie selbst die Spannung zwischen Wunsch und Not-
wendigkeit dar.

Freilich kommt auch die psychoanalytische Wissenschaft dem Wunsch 
entgegen: Sie bietet einige "intellektuelle Lust während der Arbeit" (Anm. 
161) und vermag auch Sinnerlebnisse zu vermitteln. Ist vielleicht die Wis-
senschaft selbst nur 'Illusion', eine Form der Religion?

Freud rechnet die Psychoanalyse der 'wissenschaftlichen Weltanschauung' 
zu; damit hat sie - wie die Religion - an der allgemeinen Definition der 'Welt-
anschauung' teil. Sie kann umfassende Theorie sein, welche die Einordnung 
aller Probleme erlaubt. (Anm. 162)

Gleich der Religion ist auch die psychoanalytische Wissenschaft ein 
'Hilfsmittel', und sie fasst einen 'Glauben' in sich, die Hoffnung auf ein rea-
lisierbares Programm. (Anm. 163) Kein Zweifel, auch die Wissenschaft hat 
am Schicksal aller 'höheren' Kulturgebilde teil: Abkömmling infantiler Stre-
bungen zu sein. (Anm. 164) Schon Binswanger wendete dies gegen Freud 



51

ein: "Freud äußerte ... , Philosophie sei eine der anständigsten Formen der 
Sublimierung verdrängter Sexualität, nichts weiter. Darauf stellte ich die Ge-
genfrage, was denn Wissenschaft, und im besonderen die psychoanalytische 
Psychologie sei, worauf er, sichtlich etwas überrascht, ausbiegend antworte-
te: Psychologie hat wenigstens einen sozialen Nutzen." (Anm. 165)

So kann die Struktur wissenschaftlichen Denkens allein die Psychoanaly-
se nicht rechtfertigen. Ihre Legitimität gewinnt sie erst völlig durch ihr Ziel: 
den Versuch, das Leiden des Menschen zu mildern. Vor diesem Hintergrund 
verliert selbst der Gegensatz von religiösem und wissenschaftlichem Interes-
se an Gewicht, wie Freud dem befreundeten Pfarrer Oskar Pfister nach einer 
entsprechenden Diskussion schließlich zugibt: "An sich ist die Psychoanaly-
se weder religiös noch ihr Gegenteil, sondern ein unparteiisches Instrument, 
dessen sich der Geistliche wie der Laie bedienen kann, wenn es nur im Diens-
te der - Befreiung Leidender geschieht ..." (Anm. 166) Von dieser Ausrich-
tung her gewinnt psychoanalytische Wissenschaft ihre Flexibilität und ihre 
Relativierbarkeit. Sie ist für Korrekturen offen. Ihre grundsätzliche Revi-
dierbarkeit und ihre Selbstbescheidung sind in den Augen Freuds schließlich 
die entscheidenden Unterschiede zwischen den psychoanalytischen und den 
religiösen 'Hoffnungen'. Deswegen beschließt Freud seine Diskussion über 
Unterschiede und Bedeutung von Wissenschaft und Religion angesichts des 
menschlichen Leidens mit der Absage: "Nein, unsere Wissenschaft ist kei-
ne Illusion. Eine Illusion aber wäre es zu glauben, dass wir anderswoher be-
kommen könnten, was sie uns nicht geben kann." (Anm. 167)

c) Das Ethos der Psychoanalyse
Das Ethos der Psychoanalyse, das sich in dem ihr eigenen wissenschaftli-

chen und therapeutischen Ansatz durchsetzt, impliziert für den theoretischen 
Ansatz Freuds eine gewisse Korrektur.

Der Negativismus der späten Phase Freuds war von der belastenden Er-
fahrung des Weltkriegs mitbedingt worden. Dieser Krieg, nach welchem - 
wie Freud gegenüber L. Andreas-Salomé bekennt - "ich und meine Alters-
genossen die Welt nicht mehr froh sehen werden", hat, was "die Menschen 
und ihr Benehmen" betrifft, seine schlimmsten Befürchtungen bestätigt. Die 
Kluft zwischen der - letztlich destruktiven - menschlichen Triebstruktur und 
der Kultur steht nun endgültig fest. (Anm. 168) Was lässt sich daran noch 
ändern? Die Weltereignisse erlauben Freud keinen anderen Schluss: "Mein 
Pessimismus erscheint mir so als ein Resultat, der Optimismus meiner Geg-
ner als eine Voraussetzung ..." (Anm. 169)



52

Gleichwohl gibt Freud seine Bindung an aufklärerische Ideale nie auf. 
Seinem Pessimismus steht immer der Appell an die Vernunft gegenüber, von 
der er die zukünftige Bewältigung der Triebe erhofft. Damit ist jener winzi-
ge Freiraum von Hoffnung gesetzt, in dem die Therapie lebt: " ... die Stimme 
des Intellekts ist leise, aber sie ruht nicht, ehe sie sich Gehör geschafft hat ... 
Dies ist einer der wenigen Punkte, in denen man für die Zukunft der Mensch-
heit optimistisch sein darf, aber er bedeutet an sich nicht wenig ... Der Primat 
des Intellekts liegt gewiss in weiter, weiter, aber wahrscheinlich doch nicht 
unendlichen Ferne."

Und kennen wir denn schon die tatsächliche Kraft der Vernunft? Wissen 
wir, wie stark sie sich entfalten mag, wenn sie nicht mehr durch eine repres-
sive und verdummende Erziehung gehemmt wird? (Anm. 170) So kehrt die 
Therapie zum von der Theorie deutlich beschränkten 'Gott Logos' (Anm. 
171) zurück. Sie zielt denn auch darauf hin, die 'Sicherung der Triebbeherr-
schung' (Anm. 172) durch Stärkung der bewussten Leistungen herbeizufüh-
ren. Der pathogene Konflikt kann wieder aufleben und wird nun einer 'nor-
malen Urteilserledigung' zugeführt. Es ist die Hoffnung auf den möglichen 
Einfluss der Vernunft, eingeleitet durch die sprachliche Selbstdistanzierung 
des Analysanden, welche die Analyse letztlich leitet. Sie bestimmt auch die 
Zuwendung des Analytikers, in deren Freiraum der Patient seine eigene Ent-
scheidung gewinnen kann.

Der bewusste Abstand von Überich-Normen in der Analyse rechtfertigt 
sich: Auch ohne dass er vom Analytiker beeinflusst wird, kann der Analy-
sand seine ethische Einstellung finden.

Die Bereitschaft zu Bewusstheit und Selbsterkenntnis ist dabei die Vor-
aussetzung und das Ziel der Psychoanalyse. Sie äußert sich als mutige Wahr-
haftigkeit. Da Selbsttäuschungen an der Tagesordnung sind, bedarf es stän-
diger kontrollierter Selbstbeobachtung sowie des Verzichts auf Vorurteile 
-gerade auch in Bezug auf das eigene Wesen. (Anm. 174) Dann folgt "Be-
scheidenheit aus Bescheid wissen". (Anm. 175)

Im Gegensatz zu den herrschenden Idealen, die das Individuum aus Angst 
vor Liebesentzug internalisiert hatte, können die Werte der Psychoanalyse 
frei und bewusst übernommen werden. Wer sich ihnen öffnet, wird bald die 
eigenen dunklen Tiefen entdecken, die eigene Triebstruktur und Primitivität. 
Entlarvende Fehlleistungen erübrigen sich für ihn dann mehr und mehr. Er 
kann seine eigene 'Bosheit' erkennen, ohne dass ihn das Erschrecken darüber 
lähmt; er kann die ethische Verantwortung für seine eigene bewusste Einstel-
lung und für seine Taten übernehmen. (Anm. 176)



53

Eine schnelle Änderung der Gesamtverhältnisse ist freilich nicht zu er-
warten. Selbstbeobachtung und Wahrheitsstreben in der psychoanalytischen 
Forschung haben ja gerade jene menschliche Struktur zu Tage gefördert, de-
ren Zerspaltensein unabänderlich ist, weil diese nicht nur am Eros, sondern 
auch am Thanatos teil hat. Der Pessimismus Freuds folgt so in gewisser Wei-
se aus seinem Vernunftideal: Wahrhaftigkeit und Lebensfreude passen nicht 
zusammen. (Anm. 177)

Gegenüber der Depression, die aus solcher Erkenntnis folgen könnte, 
(Anm. 178) fordert Freud die "Erziehung zur Realität", die sich mit den Tat-
sachen auseinandersetzt, ohne zu verzweifeln; Selbstbescheidung, die resig-
nativ sein kann, aber nicht die Geduld und den Mut verliert: "Was soll man 
also tun, um das Leben zu bessern? Ich meine, Geduld haben und annehmen, 
dass noch ein weiter Weg bis dahin ist. Unterdes mit der eigenen Arbeit an 
jener Stelle einsetzen, für die man am tauglichsten ist." (Anm. 179)

B. Freuds Deutung des Bösen

I. Freuds Ansatz

1. Schwierigkeiten der Interpretation

a) Komplexität der psychoanalytischen Theorie
Worum geht es Freud? Wie lassen sich seine Überlegungen zum Problem 

des Bösen interpretieren?
Der Zugang zum Innenbereich des Werkes Freuds, zu seinem Erkenntnis-

interesse - abgesehen von allen psychologischen Begriffsinstrumenten, ab-
gesehen auch von der psychoanalytischen Therapiemethode -, ist vornehm-
lich aus zwei Gründen schwierig: 

Zum einen ist die psychoanalytische Konzeption Freuds so vielfältig wie 
ihr Schöpfer - und ebenso widersprüchlich: 

"Freuds Persönlichkeit hat viele Fassetten: der kühne Abenteurer, der Re-
volutionär in der Psychologie; der vorsichtige Wissenschaftler, der seine 
Methode entwickelt; der Sozialphilosoph, ein moderner Prophet; der lehren-
de und hart arbeitende Therapeut; der Führer einer immer größer werdenden 
Bewegung; der Großbürger mit vielen Vorurteilen seiner Zeit; der unablässi-
ge Zigarettenraucher; der witzige Unterhalter, Meister im Erzählen jüdischer 
Witze; und auch eine dämonische Seite hatte er, denn Freud konnte manch-
mal ebenso irrational sein, wie er rational im Extrem sein konnte." (Anm. 
180)



54

Diese verschiedenen Aspekte Freuds verursachen Spannungen in seinem 
Werk, führen zu unterschiedlichen Ebenen innerhalb des Systems. Sie reizen 
zur Deutung - aber auch zur Neufassung der Gedanken; zu ihrer Klärung, 
oder vielleicht nur Nivellierung. Laplanche charakterisiert die Abwege der 
Interpretation: "Die eine geht so vor, dass sie das ganze freudsche Geld in 
den eigenen Beutel fallen lässt - dank Gleitbewegungen, die sich als solche 
nicht verraten. Die andere ... Haltung lässt dem freudschen Denken insofern 
nicht volle Gerechtigkeit aus seinem Ursprung widerfahren, als sie Spreu 
vom Weizen trennen und diesen ins eigene Brot backen will ..." (Anm. 181) 
So beherrscht etwa die Formel vom "szientistischen Selbstmissverständnis 
der Psychoanalyse" (Anm. 182) bei Freud, das man zu Gunsten eines Ver-
ständnisses der Psychoanalyse als Hermeneutik eliminieren müsse, weite 
Teile der philosophischen Freud-Rezeption. Dabei wird der 'gute' Freud vom 
'bösen' geschieden. (Anm. 183)

b) Erfahrungsgebundene Theorie
Die andere große Barriere besteht darin, dass sich in der Psychoanalyse 

Erfahrung und Theorie bzw. Theorie und Metatheorie verschränken. Sie ist 
tatsächlich Hermeneutik; aber sie legt einen Text aus, an dessen Erstellung 
sie selbst beteiligt ist. Sie deutet jene unverwechselbare Art der Selbstaus-
sage, die sie mit ihren eigenen Methoden herbeigeführt hat: die spezifische 
Erfahrung der 'Analyse' als Prozess, als Weise der Selbstbegegnung, als Be-
ziehung zum therapeutischen Partner, als Offenwerden individueller und di-
alogischer Wahrheit.

Die Psychoanalyse als Wissenschaft stellt diese Erfahrung dar (in erklä-
renden Modellen, Gesetzeshypothesen) und legt sie auch aus; sie verwendet 
daher sowohl ökonomische und topische ('szientistische') Termini als auch 
eine philosophische, gelegentlich metaphorische Sprache. Das Ineinander 
dieser gegensätzlichen Begriffsebenen kann konstruiert und erklärt wer-
den; es zu verstehen setzt aber letztlich eine vergleichbare Erfahrung voraus. 
Ohne dass damit Psychoanalyse auf persönliches Erleben und dessen For-
mulierung beschränkt wäre, hat sie doch als 'Wissenschaft' zum "Ausgangs-
punkt, wenn nicht gar als Grenze, eine einzigartige und auf keine andere re-
duzierbare Erfahrung - eine Erfahrung, welche progredient ist und niemals 
zu ihrem Ziel kommt, und welche die Psychoanalyse an die Initiation bin-
det". (Anm. 184)

Diese zweifache Schranke (deren letztere entsprechend für die Analyti-
sche Psychologie C. G. Jungs gilt) begrenzt den Zugang zum Werk Freuds 



55

bzw. zur Tiefenpsychologie allgemein und erlaubt (oder erzwingt) so viele 
verschiedenartige Interpretationen und Missverständnisse.

2. Polemik und Faszination im Denken Freuds

a) Die polemische Ausrichtung der Psychoanalyse
Freud selbst hat unter der Isolation gelitten, in die er nach seinen ersten 

analytischen Veröffentlichungen geriet. In seiner 'Selbstanalyse' war er auf 
den Ödipuskomplex gestoßen; dass er diesen zum Grundstein seiner psy-
chologisch-psychotherapeutischen Arbeit machte, trug ihm zuerst den Spott, 
schließlich die Verachtung und den Abscheu der Wiener wissenschaftlichen 
Gesellschaft ein. (Anm. 185)

Seine Einsamkeit belastete und kränkte Freud; zugleich aber trug er sie 
fast wie eine Auszeichnung, als den notwendigen Preis, den er für eine Ent-
deckung zu zahlen hatte, die 'unzeitgemäß', ihrer Zeit voraus war. (Anm. 
186) Freud war angerührt von Einsichten in die menschliche Konstitution, 
die ihn zu sehr faszinierten, als dass er noch bereit gewesen wäre, sich An-
dersdenkenden gegenüber diplomatisch zu verhalten. Seine Forschungen 
hatten ihn in eine Frontstellung zur herrschenden Weltanschauung und Wis-
senschaft seiner Zeit gebracht; und es lag in seiner Art, diesen Sachverhalt 
eher zu unterstreichen, als sich um Anpassung oder auch nur Vermittlung zu 
bemühen.

Erst von dieser polemischen Stellungnahme aus lassen sich Freuds Theo-
rien und Hypothesen einordnen und verstehen. (Anm. 187)

Freud versteht sich selbst korrigierend und ergänzend: zur Kulturheuche-
lei seiner Zeit; zum naiv-optimistischen Menschenverständnis, das sich den 
Schrecken des Krieges hilflos gegenübersieht; zu einer Religionsauffassung, 
die menschliche Reifung und Verantwortlichkeit gerade unterdrückt; zu ei-
ner Philosophie, die auf infantilen Omnipotenzfantasien aufbaut und die Au-
gen verschließt vor dem kreatürlichen Triebgrund des Menschen; schließlich 
zu einer Moral, die wirklich menschliches Zusammenleben verhindert, weil 
sie von unangemessenen Voraussetzungen ausgeht und unbrauchbare Ziele 
verfolgt: "Die 'Lebensaufgabe' und alles Ähnliche ( ...) ist doch nichts ande-
res als ein Appell an das Ichideal und damit ein Weg, der an den wirklichen 
Sublimierungsmöglichkeiten vorbeiführt ..." (Anm. 188) Schlüsselformulie-
rung für diese entschlossene antithetische Einstellung Freuds ist seine wie-
derkehrende Reduktion "nichts als ..." Dabei wehrte er sich wohl auch ge-
gen eigene spekulative, 'philosophische' Bedürfnisse (die sich gleichwohl in 
der späten Theorie teilweise durchsetzten). Den 'Missbrauch des Denkens' 



56

lehnt Freud ab, nicht die Eigenständigkeit des geistigen Bereichs. (Anm. 
189) Der Analytiker gibt die Vielfältigkeit der Aspekte - gerade auch den 
geistig sittlichen - zu, aber es ist nicht seine Aufgabe, sie zu untersuchen. 
So gesteht Freud seiner Gesprächspartnerin Lou Andreas-Salomé die Not-
wendigkeit synthetischen Denkens zu: "Ich weiß, dass ich mich bei der Ar-
beit künstlich abgeblendet habe, um alles Licht auf die eine dunkle Stelle zu 
sammeln, auf Zusammenhang, Harmonie, Erhebung und alles, was Sie das 
Symbolische heißen, verzichtete, geschreckt durch die Erfahrung, dass je-
der solche Anspruch, jede Erwartung die Gefahr mit sich bringt, das zu Er-
kennende verzerrt zu sehen, wenn auch verschönert. Dann kommen Sie und 
fügen das Fehlende hinzu ... Nicht immer kann ich Ihnen folgen, denn mei-
ne für das Dunkel adaptierten Augen vertragen wahrscheinlich kein starkes 
Licht und keinen weiten Gesichtskreis. Doch bin ich nicht Maulwurf genug, 
um mich nicht an der Ahnung des Helleren und Umfassenderen zu erfreuen, 
oder gar, um dessen Existenz zu verleugnen." (Anm. 190) Freud weiß, dass 
er 'einseitig' arbeitet, und er steht mit einer Art von ironischem Trotz dazu: 
"Die zimperliche Sorge, ob nur dem Höheren im Menschen kein Schaden 
geschieht, passt nicht für den Analytiker ..." (Anm. 191) Er kann sich nicht 
bei dem aufhalten, was ihm als unwichtiger erscheint. Freud hat einen Blick 
in die 'Tiefe' der Psyche getan, und angesichts dieser wird das 'Höhere', die 
(nach Freuds Meinung allbekannten) Bereiche des 'Geistigen' und 'Sittlichen' 
zweitrangig.

So erweist sich die 'Einseitigkeit' des analytischen Standpunktes als die 
Kehrseite eines leidenschaftlich engagierten Forschungsinteresses.

b) Die faszinierende Natur

(1) Erkenntnis
Schon von Jugend an strebte Freud nach philosophischer Erkenntnis - 

was er allerdings erst gegen Ende seines Lebens in vollem Umfang zuge-
ben konnte. Der spekulative Einschlag seines Interesses mag mitbedingt sein 
durch die "Naturphilosophie Schellings, der er auf dem Gymnasium ange-
hangen hatte". (Anm. 192) Die Natur - was immer sich in diesem Begriff 
verbirgt -zieht ihn am meisten an: Seinem eigenen Bericht zufolge wurde 
sein Entschluss zum Medizinstudium von der Lektüre eines Aufsatzes aus-
gelöst, den er (fälschlich) Goethe zuschrieb. (Anm. 193)

Die Natur fesselt Freud zeitlebens. Während seines Studiums lernt er, 
sie positivistisch zu definieren; das philosophische Interesse an der Natur-
wissenschaft tritt nun hinter der "Zucht zum Empirie" zurück, (Anm. 194) 



57

die sich an darwinistischem Denken orientiert. (Anm. 195) Doch bleibt für 
Freud 'die Natur' mehrdeutig: Sie ist zugleich anziehendes Geheimnis wie 
auch Objekt experimenteller Forschung.

So kommt - auf einer ersten Ebene der Beobachtung und Theoriebildung 
- Freuds positivistisch-darwinistisches Naturverständnis zum Tragen. Es er-
laubt ihm die erstrebte 'vorurteilsfreie' und distanzierte Untersuchung der 
seelischen Phänomene. Die Intensität aber, mit der Freud forscht, verweist 
auf eine Faszination, die für ihn von jener anderen Dimension der Natur aus-
geht, die das beobachtbare Phänomen erst hervorbringt.

(2) Bewunderung
Freud fragt nach dem 'Wesen' der Dinge, nach ihren konstituierenden 

Gründen; vergleichbar Spinoza konzipiert er schließlich (wie L. Binswan-
ger formuliert) 'das Sein als Natur'. Diese Natur hat nun freilich nichts mehr 
mit jener des Materialismus zu tun; sie ist nur als Grenzbegriff fassbar, un-
erschöpfliche Fülle, jenes Geheimnis, das auch Freuds 'Leonardo da Vinci' 
anzieht. (Anm. 196) Diese Natur (natura naturans) stellt sich in der Vielfalt 
und den Formen des Lebens dar: "Für Freud ... gibt es von den untersten Le-
bewesen bis zum Menschen nur ein Leben ... Die Natur oder das Leben wird 
bestritten von und zeigt sich in diesen Trieben, Strebungen, 'Absichten' oder 
'Tendenzen' (sc. der Psyche)."

Freuds Auseinandersetzung mit der Natur der Naturwissenschaften, seine 
Bemühung um empirische Erkenntnis, begründen sich von der Faszination 
dieser anderen, gleichsam göttlichen Dimension der Natur her: "Wir sind der 
Meinung, dass Freud ... der Huldigung der Natur als einem mythischen We-
sen zeitlebens treu geblieben ist ... Die Entdeckungen, die Freud an der Men-
schennatur, an der Natur in Gestalt des Menschen, gemacht hat, entstammen 
dieser Scheu, Bewunderung und Begeisterung ..." (Anm. 197)

(3) Beherrschung
Trotz - oder gerade wegen - seiner Bewunderung dieser Natur sucht Freud 

nach objektiven Forschungsmethoden und nach verifizierbaren Hypothesen. 
Anders als in ihren konkreten Erscheinungen lässt sich die Natur für ihn 
nicht erfahren. Zudem entspricht es seinem Selbstverständnis nicht, in einer 
passiven Haltung zu verharren. Seinem Verstehensdrang wohnt ein aktives 
Element inne: zuzugreifen, zu gestalten, zu beherrschen. Schließlich zeigt 
sich die Natur nicht nur als herrliche Meisterin, sie begegnet dem Menschen 
auch als die unerbittliche Ananke. Dieser Gestalt kann der Mensch nicht mit 
vertrauender Hingabe gegenübertreten, hier muss er sich auseinandersetzen, 



58

sich wehren. Und welche andere Waffe gibt es für ihn als das (wissenschaft-
liche) Denken, den Versuch, die Realität zu verstehen, um sie zu verändern, 
zu unterwerfen?

Die Dialektik der verschiedenen Aspekte der Natur bei Freud geht auch 
in sein Menschenbild ein. Insofern der Mensch auch 'Natur' ist, hat er teil 
an den verschiedenartigen Dimensionen dieses Begriffs. Daher entspricht es 
der Komplexität seines psychischen Systems, sowohl mit 'mechanistischen' 
Verstehensmodellen an ihn heranzugehen, als auch mit metaphorischen, her-
meneutischen. (Anm. 198) Die unterschiedlichen Ansätze gehören zusam-
men, sie beleuchten je andere Aspekte der Wirklichkeit. Vielleicht lässt sich 
so die Naturverehrung als der Hintergrund, ihre Erforschung und Bezwin-
gung im Menschen - und um des Menschen willen - aber als die Zielrichtung 
der Psychoanalyse begreifen. (Anm. 199)

3. Freuds Grundaussage
Freuds Deutung des Bösen steht im Zusammenhang mit dem skizzierten 

Forschungsansatz der Psychoanalyse.
Die tiefenpsychologische Fragestellung entfacht sich am Problem des Bö-

sen, am unverständlichen menschlichen Leiden, und gelangt über die Arbeit 
daran zur metapsychologischen Spekulation: Moralisches und physisches 
Übel offenbaren sich als Ausdrucksgestalten der Konfliktstruktur der Psy-
che. Der Konflikt des heutigen Menschen mit sich selbst ist die Folge des 
Gegensatzes zwischen individuellen Bedürfnissen und gesellschaftlichen In-
teressen. Hinter dem Bruch zwischen Triebnatur und Kultur steht schließlich 
der das gesamte organische Leben durchziehende Widerstreit von Eros und 
Thanatos.

Ausgehend vom Bösen, versucht Freud so zu den erschreckend-faszinie-
renden Grundkräften des Seienden einerseits, zur Möglichkeit und zum Sinn 
gerade menschlichen Lebens anderseits vorzustoßen. Die Konfrontation mit 
dem Schlimmen, die Anstrengung, die Wirklichkeit zu verstehen und zu be-
wältigen, setzt dabei selbst die Kräfte frei, die zur Veränderung der unbarm-
herzigen Realität erforderlich sind. Indem Freud das Sinnlose (die Tatsache 
der Verlorenheit des Menschen im Universum) erkennt und die Determinati-
on begreift, erschließt sich ihm Sinn, und es gelingt ihm, den Ort menschli-
cher Verantwortung und potenzieller Freiheit aufzuzeigen. Damit gehört die 
Arbeit am Bösen nicht mehr zu den von Freud verachteten "beklagenswerten 
Vergeudungen der menschlichen Denkkraft", (Anm. 200) sondern kann zu 
einem Schritt individueller Reifung werden, die gesellschaftliche Humanität 
fördert und den sinnvollen Fortbestand der Menschheit sichert.



59

II. Die Manifestation des Bösen

1. Der Zugang: Leiden
Im Zusammenhang mit dem Werk Freuds ist es nicht selbstverständlich, 

die Interpretation seiner Deutung des Bösen mit der Überlegung zu begin-
nen, welche Bedeutung für ihn das Leiden (malum physicum) hat. Freilich 
war Freud Arzt - und stieß so schon von Berufs wegen zuerst auf das psycho-
physische Elend seiner Mitmenschen. Aber Freud hatte nicht deshalb Me-
dizin studiert, um dem Leiden zu begegnen, sondern um die (menschliche) 
Natur zu erkennen, (s. o.); und er war nicht etwa aus einer inneren Berufung 
zum Heilen Arzt geworden, sondern weil er als Jude im Wien der Jahrhun-
dertwende keine wissenschaftliche Laufbahn einschlagen konnte. In seiner 
'Selbstdarstellung' (1925) bekennt Freud dazu: "Eine besondere Vorliebe für 
die Stellung und Tätigkeit des Arztes habe ich in jenen Jugendjahren nicht 
verspürt, übrigens auch später nicht. Eher bewegte mich eine Art von Wiss-
begierde, die sich aber mehr auf menschliche Verhältnisse als auf natürliche 
Objekte bezog ..." (Anm. 201)

So wird Freud dann Arzt, "aber eigentlich doch eher Psychologe" (Anm. 
202): Er sucht nach den Gesetzen der psychischen Erkrankungen, nach den 
Zusammenhängen zwischen physischem Leiden und moralischen bzw. reli-
giösen Überzeugungen, nach dem Zusammenhang zwischen scheinbar un-
bezogenen Symptomen und der Lebensgeschichte des Kranken. Ein langer 
Weg des Experimentierens und der Reflexion ist nötig, bis Freud herausfin-
det, dass therapeutische Praxis und theoretisches Erkennen nicht mehr oder 
weniger unbezogen nebeneinander herlaufen, sondern dass sich Heilung im 
seelischen Bereich gerade durch Verstehen vollziehen kann. Der Wandel 
in der Methode der entstehenden Psychoanalyse von der Hypnose zur ka-
thartischen 'talking cure' Breuers (Anm. 203) wies den Weg zur Linderung 
bzw. Auflösung der quälenden 'psychogenen' Symptome: Sie verschwanden, 
wenn man zu ihrem Ursprung, der traumatischen Situation, zurückfand. Ge-
rade im Interesse der Therapie wird damit die Forschung zu einer zentralen 
Aufgabe. Sie wird in der Analyse vom Analytiker und vom Patienten ge-
meinsam angegangen. Die psychoanalytische Praxis ist das Feld der wissen-
schaftlichen Forschung; und die Theorie wiederum gewinnt ihre Bedeutung 
erst in der Therapie.

Diese Verschränkung des Theorie-Praxis-Felds erlaubt es Freud, als Ana-
lytiker am Allerpersönlichsten seiner Patienten, an ihrem individuellen Lei-
den zu arbeiten und dabei doch sehr grundsätzliche Probleme zu verfolgen. 
Umgekehrt formuliert: Gerade dann, wenn er prinzipielle Fragen angehen 



60

will, muss er sich dem Konkreten zuwenden. Wie seine eigenen Schwierig-
keiten ihn zur 'Selbstanalyse' zwingen, so wird später das Elend seiner Kran-
ken für Freud zum Ausgang der Reflexion, zum Ort neuer Einsicht: Am Lei-
den entzündet sich die Erkenntnis. (Anm. 204)

2. Das Zentrum: der Tod

a) Der unbekannte Tod

Wir haben im darstellenden Teil zu zeigen versucht, dass sich unter dem 
Zugriff der psychoanalytischen Fragestellung die Grenzen zwischen 
der Krankheit (malum physicum) und dem Bösen (als malum morale) 
verwischen. Dies aber nicht deshalb, weil - wie es in weiten Teilen der 
christlichen Tradition gedeutet wurde - die Schuld das Leiden verursacht, 
sondern weil eine unerfüllbare kulturelle 'moralische') Forderung im 
Individuum den pathogenen Konflikt konstelliert. Gerade dann kann der 
Schmerz zum Anstoß der schließlich befreienden Erkenntnis werden. Und 
doch bleibt bei der Analyse des physischen Übels ein Rest, der sich nicht 
aus der Spannung zwischen Individuum und Gesellschaft erklären lässt. 
Mit der Frage nach der Konstitution und dem Wesen des Menschen - nach 
dem, was ihn quält, was er braucht - ist immer auch das Problem seiner 
Begrenztheit und körperlichen Vergänglichkeit angeschnitten. Dies ist 
der Kern des psycho-physischen Leidens, der auch mit dem Entwurf der 
späten Trieblehre nicht aufgelöst, sondern von ihr gerade hervorgehoben 
wird: der Tod. Im Bereich des Erlebens korrespondiert ihm die Erfahrung 
des Zerrissenseins, der inneren Gebrochenheit des Menschen. Die 
freudsche Theorie bemüht sich zuerst, jene Seite der Entsprechung 
aufzuhellen, welche die innerpsychische Dynamik betrifft. Hier gilt: 
Was im Bewusstsein als 'Todesangst' auftritt, ist in den meisten Fällen 
ein Symptom für einen angstbesetzten Konflikt, das psychoanalytisch 
dechiffriert werden kann. Dass der Konflikt gerade in dieser Form 
erscheint, hat dabei sehr wohl seine Berechtigung: Es handelt sich für die 
Psyche ja um eine tatsächliche Bedrohung, um einen Energieverlust, der 
ihre Existenzfähigkeit gefährdet. Eine Veränderung in der psychischen 
Ökonomie kann als Todessituation erfahren werden. In den tiefen Schichten 
des Unbewussten gibt es keine scharfe Trennung zwischen seelischem und 



61

körperlichem Untergang, wie auch das - völlig abhängige - kleine Kind 
stirbt, wenn ihm die notwendige Zuwendung verweigert wird.

Ist der endgültige eigene Tod dann überhaupt erfahrbar? Gibt es anderes 
als eine analoge bzw. nur intellektuelle Vorwegnahme des eigenen Sterbens? 
Mit Verweis auf die Struktur des Unbewussten zweifelt Freud daran: Das 
Unbewusste ist zeitlos, in ihm "ist nichts vorhanden, was unserem Begriff 
der Lebensvernichtung Inhalt geben kann". (Anm. 205) Im Grunde seines 
Herzens glaubt jeder Mensch an seine eigene Unsterblichkeit.

So bleibt der Tod "ein abstrakter Begriff von negativem Inhalt" (Anm. 
206); wo scheinbar der Tod gefürchtet wird, enthüllt die Analyse eine nicht 
verarbeitete Lebensangst - so die Verlassensangst des Depressiven, die Kas-
trationsangst des im Ödipuskomplex Befangenen.

Gibt es überhaupt ein ursprüngliches Fragen des Gesunden nach dem 
Tod und seiner Bedeutung bzw. nach den Fundamenten des Lebens? Zeich-
net sich nicht gerade dadurch das ,normale' Leben aus, dass es eben nicht 
nach seinen Grenzen fragt? Freud, der im Alter - erschöpft durch pausenlo-
se Schmerzen - selbst unter depressiven Verstimmungen litt, konstatiert: "In 
dem Moment, da man nach Sinn und Wert des Lebens fragt, ist man krank, 
denn beides gibt es ja in objektiver Weise nicht; man hat nur eingestanden, 
dass man einen Vorrat von unbefriedigter Libido hat, und irgendetwas ande-
res muss damit vorgefallen sein, eine Art Gärung, die zu Trauer und Depres-
sion führt ..." (Anm. 207)

So scheint es, als ob der Tod in der Psychoanalyse nicht mehr als ein 
Grenzphänomen wäre, "undeutbares, axiomatisches Element" (Anm. 208), 
von dem sie sich abstößt, indem sie scheinbar auf ihn verweisende Zeichen 
und Symptome nach ihrer Lebensbedeutung befragt.

In diesem Vorgehen offenbart sich die eigentümliche Situation der psy-
cho-analytischen Arbeit: Das Unbewusste ist dem Bewusstsein seiner Struk-
tur und seinem Inhalt nach absolut fremd - und doch ist es nur über das Be-
wusstsein anzusprechen; es ist ein Fremdkörper im Bewusstsein, aber doch 
vom Ich als Fremdkörper erfassbar.

Diese Fremdheit und zugleich Nähe des Unbewussten mag Freuds Unsi-
cherheit bezüglich der Einordnung der Todesangst mitbedingen. Ist die To-
desangst, die "der Psychoanalyse ein schweres Problem auf(gibt)", wirklich 
normalerweise nichts anderes als eine verhüllende "Verarbeitung der Kastra-
tionsangst"? (Anm. 209) Wäre es nicht auch denkbar, dass das Unbewusste - 
in Ermangelung eigener Ausdrucksweisen - sich der Darstellungsformen des 
Bewusstseins bedienen muss, um seine spezifischen Inhalte ,zu Wort' kom-



62

men zu lassen? So könnte es sein, dass die im Bewusstsein auftauchenden 
Bilder und Ängste überdeterminiert sind und dass sich in der neurotischen 
Angst und ihren Symptomen die reale maligne Situation des Menschen dar-
stellt.

b) Der gegenwärtige Tod
Freud hält daran fest, dass Todesangst und neurotische Angst sich nicht 

decken. Daher ist auch "der volltönende Satz: jede Angst sei eigentlich To-
desangst" abzulehnen. (Anm. 210)

Doch ist jede Angst doppelbödig; jede ist mitbedingt durch die ursprüng-
liche, in der Struktur des Unbewussten verankerte Grundsituation des Men-
schen: Mit einer unmenschlichen Realität konfrontiert zu sein, unstillbare 
Bedürfnisse zu haben, ein Leben zu leben, dessen Sehnsucht nach grenzen-
losem Glück vom Schicksal des Sterbenmüssens beantwortet wird. Dieser 
Problematik sind wir - nach Freud - noch genauso ausgeliefert wie unse-
re Ahnen: " ... auf kaum einem anderen Gebiete hat sich unser Denken und 
Fühlen seit Urzeiten so wenig verändert, ... wie in unserer Beziehung zum 
Tode. Zwei Momente geben für diesen Stillstand gute Auskunft: Die Stärke 
unserer ursprünglichen Gefühlsreaktionen und die Unsicherheit unserer wis-
senschaftlichen Erkenntnisse ..."

Derselbe Mensch also, dessen Unbewusstes "so wenig Raum wie vormals 
für die Vorstellung der eigenen Sterblichkeit" hat (Anm. 211) und der den 
Tod so sehr verdrängt, dass selbst scheinbare Hinweise darauf - wie die ’To-
desangst' - Symptome eines anderen Sachverhalts sein können, stößt doch 
immer wieder und unvermeidlich auf die Zeichen des Todes - bei sich selbst, 
in seiner eigenen Hinfälligkeit, vor allem aber beim Mitmenschen. Was Ver-
gänglichkeit bedeutet, gräbt sich ihm schmerzlich erst beim Tod geliebter 
Personen ein. Am Tod des anderen erlebt der Mensch die Wahrheit seiner ei-
genen Existenz: die Unerbittlichkeit der Ananke. Hier stößt das selbstherr-
liche Ich auf seine Schranke, die unveränderliche Natur. Aber auch dadurch 
muss der Unsterblichkeitswahn nicht verschwinden. Freud erfuhr am eige-
nen Leib, dass erst die durch Jahre fortgesetzte Konfrontation mit dem Reali-
tätsprinzip zur Einsicht zwingt, dass das menschliche Leben unter der Dikta-
tur unbeeinflussbarer Kräfte steht. (Anm. 212) Vielleicht rühren daher auch 
viele der großen Verständnisbarrieren unter den Menschen. Die letzte Ein-
sicht ist schwer, und es braucht lange, sie zu lernen:",Jung' und ,Alt' schei-
nen mir die größten Gegensätze, deren das menschliche Seelenleben fähig 
ist, und ein Verstehen zwischen den Repräsentanten beider ausgeschlossen 
..." (Anm. 213)



63

Mit dem Tod des anderen bricht die Härte der Realität in den Erlebnisbe-
reich des Menschen ein. Vielleicht ist er die erste Erfahrung des Menschen 
als Menschen: Das Erschrecken darüber, dass er nicht mehr fraglos in die 
Natur einbegriffen ist.

Nun ändert sich alles. Der Mensch versucht, den Tod - und damit die Ge-
setze der Natur- zu enträtseln, um sie vielleicht zu beeinflussen und sich ih-
nen zu entziehen: "Die erste theoretische Leistung des Menschen ... würde 
also aus derselben Quelle entspringen wie die ersten sittlichen Beschränkun-
gen, denen er sich unterwirft ... Wenn es wirklich die Situation des Überle-
benden gegen den Toten war, die den primitiven Menschen zuerst nachdenk-
lich machte, ... so wären diese Kulturschöpfungen eine erste Anerkennung 
der Ananke, die sich dem menschlichen Narzissmus widersetzt. Der Primi-
tive würde sich vor der Übermacht des Todes beugen mit derselben Geste, 
durch die er diesen zu verleugnen scheint." (Anm. 214) Und wie die 'primiti-
ve', so hat auch die moderne Gesellschaft ihre Mechanismen entwickelt, den 
Tod gleichzeitig anzuerkennen und zu verleugnen, seine Herrschaft zu pro-
klamieren, gerade indem sie ihn verdrängt. (Anm. 215)

Die kulturell selbstverständlichen Abwehrmechanismen erlauben es dem 
Gesunden, die Brücke der 'Normalität' über den Abgrund der Todeserfahrung 
zu schlagen. Für den Neurotiker ist sie brüchig geworden. In den vielfältigen 
Weisen des pathogenen psychischen Konflikts drängt sich ihm die Fragwür-
digkeit des alltäglichen Lebensentwurfs auf; seine Ängste stellen exempla-
risch die Risse in der menschlichen Existenz dar, die Un-Menschlichkeit der 
Kultur bzw. die innere Paradoxie des kulturschaffenden Menschen.

c) Der Tod als Rahmen und Grenze der Psychoanalyse
Die wissenschaftliche Auseinandersetzung wird wie die neurotische 

Angst aus der Gefühlserschütterung angesichts des Todes (des anderen) ge-
boren. Gilt das auch für die Psychoanalyse Freuds?

Welch überragende Bedeutung die eigene tödliche Krankheit für Freud 
einnahm, hat Max Schur, sein langjähriger Hausarzt, herausgestellt. Aber 
Freud versucht zugleich, sein Problem aus dem nur persönlichen Kontext zu 
lösen und allgemein gültig zu bearbeiten: "Bis zu seinem letzten Augenblick 
rang Freud mit diesem Problem des Jenseits, des Sinns des Todes, der Not-
wendigkeit zu sterben und des Wunsches zu leben - sowohl als theoretisches 
psychologisches Konzept, als auch als individuelles Schicksal jedes Men-
schen." (Anm. 216)



64

In gewisser Weise ist somit der Tod tatsächlich der Schlüssel zum Ver-
ständnis Freuds und der Psychoanalyse. Er ist zum einen das Grenzphäno-
men der Analyse, das selbst nicht mehr in den Blick kommt (s. o.) aber er ist 
auch der Rahmen, von dem sie bestimmt wird, und innerhalb dessen sie sich 
abspielt. Er ist das Faktum, von dem menschliches Leben und Denken aus-
gehen, und vor dem sie wieder Halt machen müssen. Die Tatsache des Todes 
ist selbst nicht mehr zugänglich; seine 'Notwendigkeit' besteht für Freud in 
seiner Unverständlichkeit; sie ist nicht einsehbar, muss aber hingenommen 
werden. In diesem Sinn schreibt Freud an Marie Bonaparte: "Mein altes Vor-
urteil, dass Krankheit überflüssig ist - die Notwendigkeit des Todes sehe ich 
ein - verstärkt sich immer mehr." (Anm. 217)

Dieses Zitat zeigt aber auch die Grenze dessen an, was Freud als unabän-
derlich hinzunehmen bereit war: Was der Therapeut tun kann, ist nicht mehr, 
aber auch nicht weniger als die Veränderung des 'überflüssigen' - des indivi-
duell arrangierten und / oder des gesellschaftlich zugefügten - Leidens.

Ob der ungeheure Aufwand einer Analyse bei der erwähnten leidvollen 
Grundsituation des Kulturmenschen sich rechtfertigen lässt, vermag Freud 
dabei selbst nicht eindeutig zu beantworten: " ... soll man wirklich gerade der 
Ausrottung der Neurosen so schwere Opfer bringen, wenn doch die Welt voll 
ist von anderem unabwendbarem Elend?" (Anm. 218)

Vollkommene Harmonie und Glück können kein Lebensziel sein, weil die 
Ananke nicht umkehrbar ist. (Anm. 219) Die Analyse kann Leiden und Tod 
nicht abschaffen, sie kann aber die Fähigkeiten entwickeln, sie zu ertragen. 
So wendet Freud in einem imaginierten Dialog gegen einen zweifelnden 
Kranken ein: "Sie werden sich überzeugen, dass viel damit gewonnen ist, 
wenn es uns gelingt, Ihr hysterisches Elend in gemeines Übel zu verwandeln. 
Gegen das letztere werden Sie sich mit einem wiedergenesenen Seelenleben 
besser zur Wehr setzen können." (Anm. 220)

Das 'überflüssige' Leiden ist es, das die Menschen daran hindert, das 'not-
wendige' zu bewältigen. Wer aber verstanden hat, dass körperliche Krank-
heit, Neurose oder ein scheinbar von außen zustoßendes schlimmes Ge-
schick (ein Unfall, eine unglückliche Ehe) Ausdrucksformen eines zugrunde 
liegenden quälenden Konflikts sind, der kann diesen selbst bearbeiten oder, 
wenn er unveränderlich ist wie das Todesschicksal, ihn hinnehmen.

Gelingt es ihm, sich mit der menschlichen Grundsituation abzufinden - 
dass die tiefsten Bedürfnisse nicht erfüllbar sind, dass es vielmehr immer 
Verzicht, Trennung, Tod geben wird - erst dann wird er vielleicht frei, sich 
dem Leben, dessen Aufgaben und Freuden zuzuwenden.



65

III. Der Grund des Bösen
Ist der Tod in der geschilderten Weise Rahmen und Prüfstein der Psycho-

analyse, so hat Freud selbst doch wenig darauf reflektiert, was dieser Sach-
verhalt für seine eigene Theorie bedeutet. Allerdings beschäftigt sich sein 
Alterswerk zum großen Teil damit, wie das verborgene und doch allgegen-
wärtige Wirken von Thanatos, dem Gegenspieler der erotischen Triebe und 
dem Grund der Aggression, systematisch begriffen werden könnte. Metapsy-
chologische Überlegungen nehmen zu.

Noch eine andere Frage, die Freud sein Leben lang beschäftigt, greift ein-
deutig über den empirischen Forschungsbereich hinaus: die nach Bedeutung 
und Berechtigung von Religion und Moral.

Ihre Abwandlung und Rückwendung auf das vorliegende Thema müsste 
lauten: Warum fragen wir Menschen überhaupt nach dem Bösen als ,Bösen'? 
Warum können wir nicht - wie es dem Tier möglich scheint - wenn nicht 
klaglos, so doch fraglos uns in unser Schicksal fügen, unser Leben erleben? 
Hängt vielleicht das Wesentliche des Problems des Bösen mit der Antwort 
auf diese Frage zusammen?

Auf den ersten Blick scheint es, als ob Freud die Radikalität der genannten 
Frage nicht ernst nehme. Seine kultur- und gesellschaftskritische Antwort 
verlagert die Frage vorerst nur, anstatt sie zu lösen.

1. Die Zweideutigkeit der Zivilisation

a) Historischer Bezug: J. -J. Rousseau
Freuds Kulturkritik steht sachlich jener von Rousseau nahe. (Anm. 221) 

Für Rousseau stand es - wie später für Freud - fest, dass die natürlichen In-
teressen der Individuen nicht mit jenen der Kultur zu vereinbaren sind. Zwi-
schen den Bedürfnissen der Menschen und den Anforderungen der Zivili-
sation, die sie doch selbst entwickelt haben, ist ein Spalt aufgerissen. Wenn 
das Menschengeschlecht sinnvoll weiterleben will, muss es seine Lebens-
ziele und -formen grundlegend ändern und zu seinem inneren, eingeschaffe-
nen Gesetz, ,seiner Natur', zurückkehren. Nach Rousseau ist es notwendige 
Eigenart der Zivilisation, dass in ihr ,die Sitten' entarten, da ihr Fortschritt 
die eher schlechten Seiten der Menschen zu entwickeln zwingt. Je mehr da-
mit ein Mensch als Bürger leistet, desto mehr sinkt sein menschliches Ni-
veau. (Anm. 222) Die Zivilisation verzerrt und vergewaltigt nach Rousseaus 
Ansicht das menschliche Wesen: "Unsere ganze Weisheit besteht in knech-
tischen Vorurteilen. Alle unsere Gewohnheiten sind Abhängigkeiten, Ein-
schränkung und Zwang. Der bürgerliche Mensch wird in der Sklaverei ge-



66

boren, lebt und stirbt darin ... Solange er das menschliche Antlitz trägt, ist er 
durch unsere Einrichtungen gebunden ..." (Anm. 223)

Deshalb ist es nötig, zur Natur zurückzukehren, d. h. sich zu lösen von 
den selbstgezüchteten schädlichen Normen, Werten, Institutionen und wie-
der hinzuhören auf das Ursprüngliche im Menschen, auf das, was er braucht 
und was ihm eigentümlich ist.

b) Die unnatürliche Kultur bei Freud
Dass die Gesellschaft, die eine Einrichtung der Menschen ist, den Indivi-

duen die Lebensmöglichkeiten beschneidet, sieht auch Freud. Die Verzichts-
forderungen sind ins Unerträgliche gestiegen. Aufgabe des Gesellschafts-
kritikers ist es, die überdimensionierten Ideale des Normalmenschen (bzw. 
seines Überich) zu entlarven als nur scheinbare Werte, als künstliche Verfei-
nerungen, die nur noch wenig mit seinen wirklichen menschlichen Anliegen 
und sittlichen Notwendigkeiten zu tun haben.

Wie für Rousseau, so dient auch für Freud ,die Natur des Menschen', die 
es wieder mehr zu berücksichtigen gilt, als regulative Idee, als Gegenmodell 
zum herrschenden Zustand, dem die Legitimation verweigert wird. Auch 
Freuds Betonung der biologischen und psychologischen Determiniertheit 
des Menschen, der unveränderlichen Triebstruktur, ist - aus humanistischen 
Motiven - polemisch gefasst.

Rousseaus Vertrauen in eine gute Schöpfung kann sich Freud allerdings so 
nicht anschließen. Seiner Einsicht nach ist auch die ursprüngliche Natur des 
Menschen schon gebrochen; die Übereinstimmung einer (geläuterten) Kul-
tur mit den menschlichen Grundbedürfnissen kann sich Freud nicht vorstel-
len, wenn er auch eine grundsätzliche Veränderung der Kräfteverhältnisse 
nicht ausschließt. (Anm. 224)

c) Das Modell Marcuses
Die Spannung zwischen dieser Hoffnung auf mögliche Veränderung und 

der pessimistischen Resignation, die sich auch in Freuds Werk findet, erlaubt 
unterschiedliche Interpretationen.

In neuerer Zeit hat Herbert Marcuse versucht, in bewusster Weiterfüh-
rung der freudschen Kulturkritik die Möglichkeit einer Versöhnung von Na-
tur und Kultur zu entwerfen. Ausgehend von der Unterscheidung zwischen 
notwendigem und zusätzlichem Triebverzicht in und zu Gunsten der Kultur 
postuliert Marcuse, dass das heutige Stadium der zivilisatorischen Entwick-
lung die Aufhebung der 'zusätzlichen' Repression gestatten könnte. Die so 



67

befreite Libido könnte dann entsprechend dem späten Aggressionsmodell 
Freuds auch destruktive Energie binden. Dann wäre die Kluft zwischen Na-
tur und Kultur von beiden Seiten verringert: "Das Schicksal der Destrudo 
(oder ,Energie' der Destruktionstriebe) hängt von dem der Libido ab. Infol-
gedessen muss eine qualitative Veränderung in der Entwicklung der Sexu-
alität notwendigerweise die Manifestation des Todestriebes ändern." (Anm. 
225) Soweit könnte Freud sicher ohne weiteres zustimmen. Es liegt wohl 
auch in der Konsequenz seines Ansatzes, wenn Marcuse sich mit dieser Ver-
änderung von Eros und Destrudo weiter befasst: "Ist das Ziel des Todestrie-
bes nicht die Beendigung des Lebens, sondern das Ende des Leides - das 
Fehlen von Spannung - dann ist, paradoxerweise, im Sinne des Triebs der 
Konflikt zwischen Leben und Tod um so geringer, je mehr sich das Leben 
dem Zustand der Befriedigung nähert ... Die 'konservative Natur' der Triebe 
käme in einer erfüllten Gegenwart zur Ruhe. Der Tod hörte auf, ein Triebziel 
zu sein." (Anm. 226)

Nach Marcuse müsste es also möglich sein, die beiden Gegenspieler Eros 
und Thanatos einander anzunähern. Wenn der Todestrieb an Energie ver-
liert, kann auch mehr Kraft dem Leben zugewendet werden, der günstigen 
Beeinflussung der Realität. Der Tod verliert dann an Bedeutung, weil ein 
erfülltes Leben eben leichter sterben lässt und weil die zusätzliche neuroti-
sche Angst, die sich über die Todesangst lagert, wegfallen kann. Die Zwei-
deutigkeit der Theorie Freuds wäre so geglättet. Damit verliert Marcuse aber 
auch die grundlegende anthropologische Problematik aus dem Blickfeld, die 
für Freud im Bild des Todes aufscheint: die Erfahrung der Unerfüllbarkeit 
menschlicher Hoffnung, der Unvereinbarkeit von Wunsch und Pflicht, Trieb 
und Norm.

Marcuse möchte Mut machen: "Die Unvermeidlichkeit des Todes wider-
legt nicht die Möglichkeit einer schließlichen Befreiung." (Anm. 227) Von 
Freud her muss dieser Satz aber auch umgekehrt gelesen werden: Die Be-
freiung vom unsinnigen Tod widerlegt nicht seine grundsätzliche Unver-
meidlichkeit. Schließlich ist die Wurzel des Übels, an dem Menschen lei-
den, für Freud nicht mehr gesellschaftlicher Art; daher kann die - auch nach 
Freuds Meinung unerlässliche - Gesellschaftsreform die Not zwar lindern, 
aber nicht wenden.



68

2. Die Zweideutigkeit der Vergesellschaftung
Das Ärgernis an der konkreten Gesellschaft ist für Freud Anstoß und Aus-

gangspunkt für grundsätzliche Betrachtungen: Muss die Gesellschaft repres-
siv sein? Und muss Gesellschaft überhaupt sein? Kann es (menschliche) 
,Natur' ohne Kultur geben?

a) Historischer Bezug: Thomas Hobbes
Die kritische Frage nach der Notwendigkeit der Gesellschaft stellte auch 

Thomas Hobbes. (Anm. 228) Er zweifelte nicht daran, dass die Menschen 
sich in dieser Form zusammentun mussten, um ein friedliches Leben we-
nigstens annähernd zu ermöglichen.

Seine "Anthropologie der Kulturfeindlichkeit" (Anm. 229) geht von dem 
Grundsatz aus, "dass der Sinn der Menschen von Natur so beschaffen ist, 
dass wenn die Furcht von einer über alle bestehenden Macht sie nicht zu-
rückhielte, sie einander misstrauen und einander fürchten würden". Daher 
geben die Menschen gemeinschaftlich durch Vertrag das (ursprünglich je-
dem zustehende) Gewaltrecht, das Recht des Stärkeren, an den Staat ab. Sie 
sehen ein, dass sich der ,Naturzustand', in dem sich alle aus Machtgier bzw. 
Übermut Schaden zufügen können, nicht durchhalten lässt, dass vielmehr 
"der Zustand der Menschen außerhalb der bürgerlichen Gesellschaft ... nur 
der Krieg aller gegen alle ist". Vergesellschaftung ist somit notwendig für 
das Überleben der Menschheit. Doch ist das Zusammenleben mühsam und 
leidvoll, denn der an die Kultur angepasste Mensch muss erst langsam her-
angezüchtet werden. (Anm. 230)

b) Die unnatürliche Kultur bei Freud
Für Freud ist wie für Hobbes gesellschaftlicher Zwang gegenüber dem In-

dividuum notwendig für die Errichtung einer sozialen Ordnung. Durch den 
,Gesellschaftsvertrag', den erneuten Zusammenschluss des Brüderclans der 
Urhorde, schützen die Menschen sich vor ihren eigenen asozialen Strebun-
gen. Es bleibt ihnen kein anderer Weg als die Selbst-Unterdrückung. Was 
auch für Freud noch offen bleibt und "ein gut Teil des Ringens" der Mensch-
heit ausmacht, ist die "Aufgabe, einen zweckmäßigen, d. h. beglückenden 
Ausgleich zwischen diesen individuellen und den kulturellen Massenansprü-
chen zu finden". (Anm. 231)

Ob dieser Ausgleich möglich ist, entscheidet Freud nicht eindeutig. Er be-
stätigt allerdings, dass er bis zu einem gewissen Grade in der Geschichte ge-
leistet worden ist. Denn die Kultur ist doppelgesichtig. Für den Verzicht, den 
sie fordert, gewährt sie viel: Sie tröstet den Menschen über seine vielfältigen 



69

Leiden hinweg (am reinsten für Freud in der Kunst, am auffälligsten in der 
Religion), sie verleiht ihm Schutz gegenüber der Außenwelt; sie ermöglicht 
ihm befriedigende Beziehungen zu den Mitmenschen. Gerade an dem letz-
ten Punkt - den sozialen Beziehungen - bricht aber für Freud die Ambivalenz 
der Kultur, d. i. die Zweideutigkeit des Kulturmenschen, auf. Hobbes konn-
te Positives und Negatives noch trennen: "Nun sind sicher beide Sätze wahr: 
Der Mensch ist ein Gott für den Menschen; und: Der Mensch ist ein Wolf 
für den Menschen. Jener, wenn man die Bürger untereinander, dieser, wenn 
man die Staaten untereinander vergleicht ..." (Anm. 232) Freud erkennt die-
se Trennung als Projektion: Dass die Menschen für ihre ,Feinde' in anderen 
Staaten zu ,Wölfen' werden können, zeigt eben, dass sie ihre aggressiven Ei-
genschaften in der Kultur nur verdrängt, nicht bezwungen haben. Neben die-
ser Einsicht verliert der erste Satz für Freud an Gewicht; er zitiert nur mehr 
den Zweiten: "Homo homini lupus; wer hat nach allen Erfahrungen des Le-
bens und der Geschichte den Mut, diesen Satz zu bestreiten?" (Anm. 233)

Alle Reformbestrebungen in der Gesellschaft können nichts ausrichten, 
wenn der Mensch im Grund seines Wesens unzähmbarer Wolf ist.

c) Ideologiekritische Rückfragen an Freuds Theorie
Inwieweit sind Freuds Thesen zu Natur und Kultur zeitbedingt? Dass 

Freud, der ein eifriger Leser war, über seine Lektüre von der Romanpsycho-
logie seiner Zeit (Ibsen) und der weitverbreiteten antiakademischen Philo-
sophie (Schopenhauer) beeinflusst war, ist mehrfach nachgewiesen worden. 
(Anm. 234) Marxistisch bestimmte Autoren versuchen, seine Theorien im 
Zusammenhang mit der gesellschaftlichen Situation des frühen 20. Jahrhun-
derts zu interpretieren. Was er innerhalb der Psyche an Spannungen zu er-
kennen glaubte, erscheint dann als die Widerspiegelung unheilvoller Brüche 
und Missstände in der Gesellschaft.

So bestimmt etwa Adorno das "Verhältnis von Psychoanalyse und Gesell-
schaftskritik" dahingehend, dass die Psychoanalyse unerkannt die "monado-
logische Struktur der Gesellschaft" darstellt: "Dass Freud den Mythos von 
der organischen Struktur der Psyche zerstört hat, zählt zu seinen größten Ver-
diensten. Er hat dadurch vom Wesen der gesellschaftlichen Verstümmelung 
mehr erkannt, als irgendein direkter Parallelismus von Charakter und sozia-
len Einflüssen es könnte." (Anm. 235)

Die freudsche Begrifflichkeit und Systematik vermag nach dieser Ansicht 
dem Kritiker das Instrument zu liefern, mit dessen Hilfe der falsche gesell-
schaftliche Schein entlarvt werden kann. Gleichzeitig bietet sie sich aber 
auch als Anschauungsmaterial verzerrter Selbstwahrnehmung dar, das selbst 



70

wieder durchschaut werden muss. Für Adorno besteht damit die Größe und 
die Grenze der Psychoanalyse darin, dass sie Widersprüche aufzeigt, deren 
Bedeutung sie nicht erkennt, sondern die sie in ihrer eigenen Theorie abbil-
det: "Die zerteilte freudsche Psyche demonstriert eine Realität, in der die 
Menschen tatsächlich atomisiert und durch eine unüberbrückbare Kluft von-
einander getrennt sind."

Freud bleibt für Adorno ein "radikaler bürgerlicher Denker", (Anm. 236) 
der zwar nach den Wurzeln des Übels sucht, aber nicht am richtigen Ort. 
Seine Schwäche liegt darin, dass er anthropologische und ontologische Fol-
gerungen zieht, ohne die sozio-ökonomische Wirklichkeit (die Dynamik der 
kapitalistischen Klassengemeinschaft) systematisch bearbeitet zu haben. 
(Anm. 237) Ebenfalls von der geschichtlichen Situation Freuds ausgehend, 
stellen die beiden Autoren W. Lepenies und H. Nolte einen Zusammenhang 
her zwischen der Trieblehre Freuds und der (ihm selbstverständlichen) Wirt-
schaftslehre seiner Zeit: "Die Konzeption des Ich- oder Selbsterhaltungs-
triebs bestätigt das Menschenbild der liberalistischen Gesellschafts- und 
Wirtschaftsauffassung, wie es sich als Reflex der privatwirtschaftlich orga-
nisierten, auf dem Prinzip der freien Konkurrenz beruhenden bürgerlich-ka-
pitalistischen Gesellschaft entwickelt hat ..." (Anm. 238)

Was hier für das frühe Stadium der Libidotheorie festgestellt wird, vor al-
lem für deren Aussagen zur Aggressivität, lässt sich eindeutiger noch für den 
Ödipuskomplex auswerten. In dessen Definition geht tatsächlich die Idee 
des Privateigentums ein: Das Kind richtet seine Zuneigung auf den gegen-
geschlechtlichen Elternteil, im 'vollständigen' Ödipuskomplex auch auf den 
gleichgeschlechtlichen. Angst und Konflikt - die Kräfte, die schließlich das 
Überich aufbauen werden - entstehen aber nur sekundär aus dem Inhalt die-
ser Liebesstrebung. Nicht die sexuelle Liebe zur Mutter / zum Vater als sol-
che muss verdrängt bzw. zerstört werden, sondern deren Ausschließlichkeit. 
(Anm. 239) Wenn Freud sich solche Liebe nicht ohne 'Monopolstellung' der 
Partner vorstellen kann, so zeigt sich darin, wie sehr geltende Überzeugun-
gen die Gestalt seiner Theorie mitbestimmen.

Freud hätte die genannten Bezugslinien zwischen seinem Ansatz und sei-
ner Situation kaum bestritten, deren Bedeutung für den Inhalt seiner Theorie 
aber relativiert. Im Bereich von Natur und Kultur bestimmt er das Verhältnis 
von Ursache und Folge umgekehrt wie die marxistisch orientierten Denker: 
Liegt nicht die psychische Struktur den gesellschaftlichen Verhältnissen zu 
Grunde? Sind die gesellschaftlichen Widersprüche nicht Fortsetzungen der 
innerpsychischen Bruchlinien? Könnte es kollektive Gewalttat geben ohne 
individuelle Aggressivität? Was sagt seine Kultur über den Menschen aus?



71

3. Die maligne Situation des Menschen

a) Seine Differenziertheit: Mensch und Tier
Die Ursache der Spannung zwischen Natur und Kultur liegt für Freud in 

der Konfliktstruktur der Psyche, in ihrer Differenzierung in die drei gegen-
sätzlichen Instanzen von Es, Ich und Überich. Ist nun diese Aufteilung des 
psychischen Apparats für Freud mehr als nur historisch, zufällig, ist sie not-
wendig? Was unterscheidet den leidenden Menschen vom leidenden, fraglo-
sen Tier?

Das Verhältnis von Mensch und Tier beschäftigt Freud häufig; obwohl er 
hier mehr Fragen als Antworten sieht und befürchtet, dass das nur Spekula-
tionen sind, "die uns von unserer nächsten Aufgabe ablenken". (Anm. 240) 
Inhaltlich lehnt sich Freud an Darwin an, wenn er polemisch die Besonder-
heit des Menschen gegenüber dem Tier bestreitet. Eine scharfe Grenzlinie 
zwischen Mensch und Tier gibt es nicht - eine Einsicht, die - als "biologische 
Kränkung" - vor allem den "Hochmut des Kulturmenschen" treffen muss: 
"Der Mensch ist nichts anderes und nichts Besseres als die Tiere ... Seine 
späteren Erwerbungen vermochten es nicht, die Zeugnisse der Gleichwertig-
keit zu verwischen, die in seinem Körperbau wie in seinen seelischen Anla-
gen gegeben sind." (Anm. 241)

Da auch das Tier der Ananke ausgeliefert ist und sich anpassen muss, ist 
anzunehmen, dass seine Psyche zwar einfacher, aber doch ähnlich wie die 
des Menschen differenziert ist, dass es Ich-Kräfte (Wahrnehmung, Erinne-
rung, eine Form von Bewusstsein) ausgebildet hat." (Anm. 242)

Und doch schaffen die genannten 'späteren Erwerbungen' des Menschen 
eine ungeheure Distanz zwischen ihm und dem Tier. Das Tier erscheint ihm 
als das Bild jener Harmonie, die er ersehnt, und die ihm versagt bleibt: "Zu-
neigung ohne Ambivalenz, die Vereinfachung des Lebens, von dem schwer 
erträglichen Konflikt befreit, die Schönheit einer in sich vollendeten Exis-
tenz." (Anm. 243)

Freilich wissen wir nicht, ob nicht einige unter den Tiergattungen, deren 
sinnvoll-geordnetes Zusammenleben wir bewundern, "Jahrtausende gerun-
gen" haben, "bis sie jene stattlichen Institutionen, jene Verteilung der Funk-
tionen, jene Einschränkung der Individuen gefunden haben, die wir heute bei 
ihnen bewundern ..." (Anm. 244)

Welche Spannungen aber auch immer bestanden haben mögen, sie sind 
nun bei den Tieren zu einem gewissen Ausgleich gekommen. Die mensch-
liche Entwicklung dagegen wurde weitergetrieben und fand bisher keinen 



72

entspannten Abschluss. Mehr oder weniger notgedrungen entstanden auf der 
Basis der Distanzierungsfähigkeit Denken und Selbstreflexion (Anm. 245); 
der Abstand zwischen Mensch und Tier ist nun unüberbrückbar. (Anm. 246) 
Im Gegensatz zum Gattungswesen Tier hat sich in der menschlichen Psyche 
ein individueller Ich-Anteil herausdifferenziert. Das heißt in Freuds Formu-
lierung: " ... dass die Sexualtriebe in Zwist mit den Erhaltungstrieben gera-
ten" sind, "oder biologisch - wenn auch ungenauer ausgedrückt -, dass die 
eine Position des Ichs als selbstständiges Einzelwesen mit der anderen als 
Glied einer Generationsreihe in Widerstreit tritt".

Mit dieser "Ausbildung eines reich gegliederten Seelenlebens" hat der 
Mensch im Unterschied zum Tier sowohl den möglicherweise pathogenen 
Konflikt, die Fähigkeit zur Neurose, erworben, wie seine kulturschöpferi-
sche Begabung. Seine Psyche hat die Ich/Überich/Stufe entwickelt, welche 
sowohl die Verdrängung als auch die Sublimierung ermöglicht, die Basis der 
Individualität. (Anm. 247)

Freuds Betrachtungsweise verhilft aber nicht zu einer Begründung, nur zu 
einer Beschreibung des Unterschieds zwischen Mensch und Tier. Nicht die 
Tatsache des Überichs, die noch erklärbar ist, (Anm. 248) sondern die spe-
zifischen Fähigkeiten des Ich zur Distanzierung und zur Sprache machen 
den Menschen aus. Deshalb ist das Überleben dieses gespaltenen Wesens 
Mensch auch für die darwinistisch-biologische Betrachtung nicht verständ-
lich; (Anm. 249) auch kann sie seine Eigenart nicht völlig erhellen.

Die psychologisch-biologische Betrachtungsweise kann die Wurzel des 
Übels im Menschen nicht finden. An dieser Stelle unserer Überlegungen 
müssen sich daher zwei Gedankenlinien trennen: 

 - Die eine sucht weiter nach der Begründung des Konflikts im Menschen; 
sie führt in die Eros-Thanatos Debatte.

 - Die andere nimmt die Tatsache des geistbestimmten (freien) Ich hin und 
entwirft die Folgerungen daraus; sie führt in die ethische Debatte. Beide Li-
nien sind in Freuds Werk angelegt; zusammen machen sie das aus, was wir 
'seinen Mythos' nennen.

b) Seine Zerrissenheit: Eros wider Thanatos
Woher rührt also die innere Zerrissenheit des Menschen? Freud kann 

nicht bei der Beschreibung des Konflikts stehen bleiben. In seiner Spätpha-
se fundiert er seine bisherige Theorie mit der metapsychologischen Annah-
me des Todestriebs, der dem Eros entgegensteht. Eros ist nicht rückgewen-
det, er ist der große, immer neue Aufbruch; einmal angestoßen, strebt er zu 



73

immer dichterer Verbindung des Lebendigen. (Anm. 250) So ist es auch die 
,überstarke Entwicklung' der Libido im Menschen, (Anm. 251) die dessen 
hochkomplexe psychische Organisation hervorbringt. Ihre Differenziert-
heit macht sie nicht nur labiler, sondern auch leistungsfähiger, lebensfähi-
ger. Grund genug, dass Thanatos aktiviert wird, der Ent-Spannung will, die 
Ruhe des Todes. (Anm. 252) Thanatos hört nicht auf, Eros zu bekämpfen. 
Aber sein 'Sträuben', libidinös eingebunden, ergibt gleichwohl die gerichte-
te, sinnvollaggressive Neuanpassung. Damit nimmt aber die Entfernung von 
der ursprünglichen Natur des Menschen weiter zu, seine inneren Widersprü-
che werden größer.

Der Ausgleich, der Stillstand der menschlichen Entwicklung, wird ver-
hindert, weil einerseits die Triebspannung zu groß ist, und weil anderseits 
diesem zerrissenen Wesen die äußere Realität zusätzlich hart zu begegnen 
scheint. Damit ist für Freud der Kulturmensch in seiner heutigen Form das 
(vorläufige?) Endresultat der Gegensätze und Spannungen zwischen Eros, 
Thanatos und Ananke: "Wir können uns also erst bei der Aussage beruhigen, 
der Kulturprozess sei jene Modifikation des Lebensprozesses, den er unter 
dem Einfluss einer vom Eros gestellten, von der Ananke, der realen Not an-
geregten Aufgabe erfährt ..." (Anm. 253)

c) Seine Verlorenheit: die harte Realität

(1) Unstillbare Sehnsucht
Wir sind an dieser Stelle zum Zentrum dessen vorgestoßen, was für Freud 

das Übel ist.
Nachdem wir vom eigentlich ,unnötigen' psycho-physischen Leiden aus-

gegangen waren, trafen wir auf das Todesproblem, die unheilbare Zerrissen-
heit des Menschen, die Freud in seiner späten Trieblehre zu verstehen sucht. 
Woran der Mensch aber letztlich krankt, ist die unveränderliche Differenz 
zwischen seinen Interessen und Bedürfnissen und den so völlig anders orien-
tierten Gesetzen der schönen-schrecklichen Natur in ihm und außer ihm. In 
dieser Welt hat der Mensch keinen Ort. Seine tiefste Sehnsucht ist die nach 
einer Geborgenheit, in der seine seelischen und leiblichen Grundbedürfnisse 
gestillt wären.

Aber ein solches Heimweh nach dem ,Paradies' ist unstillbar, weil es die 
gesuchte Heimat nicht gibt.

Freud weist die menschliche Sehnsucht nach Erfüllung als Hybris zurück. 
Der Erwachsene muss das infantile Bedürfnis nach einer bergenden Natur, 
nach einem tröstenden Gott aufgeben: Die Welt ist weder für den Menschen 



74

noch auf ihn hin erschaffen, daher ist und bleibt er fremd in ihr. Nur wer sich 
für die Mitte des Kosmos, für die Krönung der Natur hält, wird sich über 
die ihm zustoßenden üblen Widerfahrnisse beklagen. Mit dieser Einstellung 
reiht sich Freud in eine lange philosophische Tradition ein, die - von Plotin 
über Spinoza bis Nietzsche (Anm. 254) - den Menschen zur Aufgabe seiner 
übersteigerten Ansprüche und zur Einsicht in seine untergeordnete Stellung 
in der Welt bringen wollte.

(2) Das Modell Camus': Die Erfahrung der Absurdität
Es mag weniger auf direkten Einfluss Freuds zurückzuführen sein als auf 

den gemeinsamen zeitgeschichtlichen Horizont, dass vergleichbare Gedan-
ken über die menschliche Situation in der Existenzphilosophie auftauchen. 
(Anm. 255) Die leidenschaftlichsten Aussagen über das Scheitern mensch-
licher Sehnsucht nach Geborgenheit formuliert der Dichterphilosoph Ca-
mus. Wir ziehen sie hier zur Verdeutlichung der Konzeption Freuds heran. 
Im ,Mythos von Sisyphos" (Anm. 256) kreist Camus um die Erfahrung des 
,Absurden'. Sie besteht zuerst in der Einsicht in die Sinnlosigkeit des Alltags. 
Der Mensch erkennt "die Nutzlosigkeit des Leidens ... Aus diesem Versto-
ßen-Sein gibt es für ihn kein Entrinnen, weil er der Erinnerung an eine ver-
lorene Heimat oder der Hoffnung auf ein gelobtes Land beraubt ist. Dieser 
Zwiespalt zwischen dem Menschen und seinem Leben, ... ist eigentlich das 
Gefühl der Absurdität "(a. a. O. 11).

Das Bewusstsein der Fremdheit gegenüber der Welt, der Beziehungslosig-
keit zwischen dem Menschen und den Dingen setzt sich überall durch: " ... 
die Ahnung, wie sehr ein Stein fremd ist, undurchdringbar für uns, und mit 
welcher Intensität die Natur oder eine Landschaft uns verneint. In der Tiefe 
jeder Schönheit liegt etwas Unmenschliches ... Die primitive Feindseligkeit 
der Welt, die durch die Jahrtausende besteht, erhebt sich wieder gegen uns ... 
diese Dichte und diese Fremdartigkeit der Welt sind das Absurde "(a. a. O. 
17 f.).

Aber nicht ,die Welt' ist eigentlich absurd, sondern der Gegensatz von 
Sehnsucht und fehlender Antwort: "An sich ist diese Welt nicht vernünftig 
- das ist alles, was man von ihr sagen kann. Absurd aber ist die Gegenüber-
stellung des Irrationalen und des glühenden Verlangens nach Klarheit, das 
im tiefsten Innern des Menschen laut wird. Das Absurde hängt ebenso sehr 
vom Menschen ab wie von der Welt "(a. a. O. 23).

Diese Fremdheit der Welt, die Unzulänglichkeit der irrationalen Natur 
kennt auch Freud: Die Ananke ist unerbittlich. Aber eigentlich geht dieser 
Satz schon zu weit. Sie ist weder unerbittlich noch grausam - das wären ja 



75

doch wieder irgendwie geartete Stellungnahmen zum Menschen, wenn auch 
feindselige. Tatsächlich aber 'verhält' sich die Ananke nicht; was Freud als 
ihre 'Unerbittlichkeit' oder 'Grausamkeit' bezeichnet, ist nur eine Metapher 
für die Erfahrung der Verlassenheit, die der Mensch im Chaos der Wirklich-
keit erleben kann.

Aber Freuds Ansatz hat noch etwas mit jenem von Camus gemein: Camus' 
Aussagen liegen im Begegnungsfeld von dichterischer und philosophischer 
Rede; gefühlsmäßige Betroffenheit verbindet sich hier mit der Arbeit der Re-
flexion. Der Aufschrei des Dichters, in welchem das sonst namenlose Entset-
zen an der Welt zu Wort kommt, ist vielleicht die erste Form, es zu ertragen: 
den Blick darauf auszuhalten.

So ist wohl auch für Freud die Benennung der qualvollen Situation des 
Menschen - der eingespannt ist in den Eros-Thanatos-Konflikt einerseits, 
konfrontiert mit der harten Außenwelt anderseits - der erste Schritt, sie zu 
bewältigen. Die furchtlose Bereitschaft, das Unvermeidliche zu erkennen, 
erlaubt vielleicht den Zweiten: die Konzentration jener Kräfte, deren es zu 
seiner Bewältigung bedarf.

4. Freuds Mythos

a) Die stützende Ananke
Für Freud ist die Un-Menschlichkeit der Welt die letzte Ursache des Lei-

dens. Wie ungeborgen der Mensch ist, zeigt sich in der Herrschaft des Tha-
natos, im Hingezogensein zum Tod, solange das Leben dauert. Was wie eine 
Antwort aussieht, ein theoretischer Entwurf über das Wesen des Menschen 
und des Lebendigen überhaupt, ist doch eine Interpretation, die selbst wieder 
interpretiert werden muss. (Anm. 257) Freud weist die Hoffnung auf Erfül-
lung des menschlichen Sinnverlangens zurück. Aber er sieht selbst, dass der 
Mensch die fremde Realität nicht fraglos ertragen kann. Das Trostbedürfnis 
rennt unablässig gegen die schweigende Leere der Natur an. Ohne eine Lö-
sung seiner grundsätzlichen Fragen nach dem Grund und dem Ziel des Le-
bens scheint niemand leben zu können. So suchen viele Menschen nach ei-
ner Gottheit, die sie, wenn vielleicht auch nicht vertrauensvoll anreden, so 
doch wenigstens benennen können.

Freud selbst begegnet keinem Gott; seine Realität ist - nach einer Formu-
lierung Ricoeurs - der "Abriss einer Welt ohne Gott". (Anm. 258) Aber wenn 
er die Herrschaft der Ananke erfährt, so findet er doch auch hierin Notwen-
digkeiten und Gesetze, die wenigstens greifbar sind, und die es erlauben, das 
menschliche Leben zu verstehen, zu planen.



76

Trägt also Freuds pessimistischer Entwurf für ihn selbst eine Bedeutung? 
Max Schur ordnet die Konzeption des Todestriebs entsprechend ein: "Könn-
te es nicht sein, dass die Aufdeckung eines Todestriebs es Freud buchstäblich 
erlaubte, mit der Realität des Todes zu leben, insbesondere mit der gleich-
zeitigen Unterstützung durch seine ... Erschaffung des Eros . . ?" (Anm. 259) 
Dieser Interpretation entspricht Freuds eigenes Eingeständnis, dass die Idee 
des Todestriebes, die zuerst als Arbeitshypothese dienen sollte, langsam 
,Macht' über ihn gewonnen habe. (Anm. 260) Er war sich dessen bewusst, 
wie dringend er selbst das Gesetz braucht, "die Stütze der Ananke, der uner-
bittlichen, unausweichlichen Notwendigkeit". (Anm. 261)

Freud spürt, dass die Theorie von der aussichtlosen Verfallenheit des Le-
bendigen an die Gesetze der äußeren und der inneren Natur, deren Kern-
punkt die Geltung eines ,Todestriebes' ist, ihm hilft, das Leiden und den 
Tod zu ertragen: "Vielleicht haben wir uns dazu entschlossen, weil ein Trost 
in diesem Glauben liegt. Wenn man schon selbst sterben und vorher seine 
Liebsten durch den Tod verlieren soll, so will man lieber einem Naturgesetz, 
der hehren Ananke erlegen sein, als einem Zufall ... Aber vielleicht ist dieser 
Glaube an die innere Gesetzmäßigkeit des Sterbens auch nur eine der Illusi-
onen, die wir uns geschaffen haben, 'um die Schwere des Daseins zu ertra-
gen'." (Anm. 262)

Prinzipien gefunden zu haben, und seien es solche, die sich tödlich wider-
streiten, gibt dem Denken den Halt des Sich-selbst-Verstehens. Die Entde-
ckung einer Gesetzmäßigkeit verhilft zu der Sinnerfahrung, die nötig ist, um 
das Übel wenn nicht zu verstehen, so doch zu ertragen. Die Psychoanalyse 
Freuds reiht sich damit ein in die Versuche, eine Antwort auf die entschei-
denden Fragen des Lebens zu geben. Sie ist Nachfolgerin der Theodizee; sie 
hat den Gott verloren, den frühere Denker zu rechtfertigen suchten, sie recht-
fertigt nun ein Leben ohne transzendenten Sinn. Für ihren eigenen Entwurf 
gilt dabei die Erkenntnis Spinozas: "Sofern die Seele alle Dinge als notwen-
dig erkennt, insofern hat sie eine größere Macht über die Affekte oder leidet 
sie weniger von ihnen." (Anm. 263) Die begriffene Notwendigkeit befreit.

b) Zur Interpretation von Freuds Mythos
Freud formuliert seine Einsichten in der "Bildersprache der Psychologie 

(richtig der Tiefenpsychologie)" (Anm. 264). Wie anders könnte über diese 
letzten Zusammenhänge gesprochen werden? Logos und Ananke, Eros und 
Thanatos, der soziologische Roman von der Urhorde - das sind Bilder und 
Gleichnisse für jene Kräfte, die auf der ontologischen Ebene walten; Versu-
che, Bezeichnungen zu finden, mit deren Hilfe sich brauchbare Arbeitshypo-



77

thesen für den psychologisch-anthropologischen Bereich formulieren lassen. 
Aber die Erfahrung der ,Absurdität', die hier zu Grunde liegt, schließt den 
Menschen mit ein. So charakterisieren diese Worte und Mythologeme auch 
den Konflikt des Menschen bzw. seine Auseinandersetzung mit diesen Kräf-
ten und ihren Erscheinungsformen.

Dieser Mensch ist aber für Freud der Dynamik der Urprinzipien nicht ein-
fach ausgeliefert. Zu Freuds Mythos gehört auch der Glaube an den ,Gott 
Logos', der sich neben der Ananke findet. Und ist es nicht möglich, dass dem 
libidinösen Sinnverlangen ein schöpferisches Element innewohnt, das sich 
nicht nur - als infantiles Trostbedürfnis- gegen die Anerkennung der Realität 
wehrt, sondern das diese Realität beeinflusst, verändert, humanisiert? Gibt 
es nicht - wie Freuds eigene Forschung und Praxis beweist - neben der bit-
ter-stützenden Einsicht in die Ananke die logosbestimmte Hoffnung und das 
von Eros ermutigte Durchhalten?

Aber was könnte das konkret heißen? Welche Einstellung wäre dazu nö-
tig, und wie lässt sie sich begründen?

Diese Fragen erfordern eine erneute Betrachtung des Moralischen: der 
Ethik der Psychoanalyse.

IV. Die Antwort auf das Böse

1. Die Möglichkeit der Ethik

a) Das so genannte Böse der Moral
Erst im Licht der zuletzt genannten Fragen offenbart sich gänzlich die 

Oberflächlichkeit der konventionellen Moral. Kann sie mehr sein als Streben 
nach äußerer Anpassung, nach 'Legalität' - eine aufwändige Art von Selbst-
bestätigung, welche die Einsicht in die individuell und gesellschaftlich erfor-
derten Normen und Ziele gerade verhindert?

Was herkömmlich als Böses behauptet wird, kann kaum mehr sein als 
"das so genannte Böse". (Anm. 265) Das heißt nicht, dass solche vorläufi-
gen Konventionen überflüssig wären. Wie Freud herausstellt, darf die Ge-
sellschaft gar nicht darauf verzichten. In all ihrer Fragwürdigkeit ist ja ,Kul-
tur' als Triebverzicht notwendig. Der Mensch ist ein Kulturwesen, auch und 
gerade wenn seine individuellen Bedürfnisse (seine ,Natur') seiner Sozialität 
entgegenstehen. ,Moral' als gesellschaftliche Forderung ist daher unerläss-
lich; und da - nach Freud - nur sehr wenige Menschen zu einem freiwilligen 
Triebverzicht bereit und zu einer gelungenen Sublimierung fähig sind, muss 
sie eben - mithilfe des Überichs - erzwungen werden.



78

Die Tatsache moralischer Wertungen erlaubt aber noch andere Rück-
schlüsse. Für die Psychoanalyse stellt es sich so dar: Was die Menschen her-
kömmlich ,böse' nennen, sind ihre abgewerteten infantilen Neigungen. Sie 
bringen damit zum Ausdruck, dass sie Kulturelles höher schätzen als Natür-
liches; dies vielleicht auch dann, wenn das entsprechende Triebopfer für die 
Erhaltung von Gesellschaft und Zivilisation gar nicht unbedingt erfordert 
wäre. Libidinöse und aggressive Strebungen verfallen dem Verdikt. Hierin 
äußert sich für Freud eine noch unenträtselte Neigung, dasjenige als wertvol-
ler anzusehen, was Überwindung kostet: "Vielleicht erklärt der Mensch ein-
fach das für das Höhere, was das Schwierigere ist, und sein Stolz ist bloß der 
durch das Bewusstsein einer überwundenen Schwierigkeit gesteigerte Nar-
zissmus." (Anm. 266)

Der Kulturmensch kann von sich selbst Abstand nehmen, er erfährt eine 
gewisse Unabhängigkeit gegenüber seinen Leidenschaften und Trieben. Für 
diese Erfahrung der Freiheit ist er bereit, den hohen Preis der Entfremdung 
von demjenigen zu zahlen, was er tatsächlich oder scheinbar überwindet und 
was er nie ganz abschütteln kann.

b) Der Anfang der ethischen Freiheit
Diese Distanzierungsfähigkeit ist die Voraussetzung jeder möglichen ethi-

schen Entscheidung; sie entspricht der ,negativen Freiheit' Kants. Wir versu-
chen, Freuds Position zu diesem Punkt noch klarer zu fassen, indem wir sie 
mit einem wichtigen Entwurf gegenwärtiger philosophischer Anthropologie 
konfrontieren, der ihr auf den ersten Blick zu entsprechen scheint. 1927 ver-
öffentlichte Max Scheler als Werk seiner Spätphilosophie die Abhandlung 
,Die Stellung des Menschen im Kosmos'. (Anm. 267) Er entwickelt darin ein 
Konzept des Menschen, das - vergleichbar jenem Freuds - von einer allem 
Leben gemeinsamen Basis ausgeht, von einer "Stufenfolge der psychischen 
Kräfte und Fähigkeiten ... Was die Grenze des Psychischen betrifft, so fällt 
sie mit der Grenze des Lebendigen überhaupt zusammen "(a. a. O. 11). Ge-
genüber der animalischen Welt taucht aber für Scheler mit dem Menschen 
etwas völlig Neues auf: der Geist, der qualitativ vom Psychisch-Lebendigen 
unterschieden ist. Er macht den Menschen erst eigentlich zum Menschen. 
Seine Kraft besteht darin, sich dem Gesamtpsychischen entgegenstellen zu 
können. So wird der Mensch wesentlich als der "Nein-sagen-Könner" defi-
niert (a. a. O. 49 ff.).

Trotz seiner offensichtlich großen Nähe zum psychoanalytischen Konzept 
lehnt Scheler dieses ab. (Anm. 268) Er sieht in Freud einen Vertreter der ,ne-
gativen Theorie', die den Geist seiner Eigenart und seiner Eigenständigkeit 



79

beraube, indem sie ihn im Akt des Neinsagens erst hervorgehen sehe. Aber 
trifft diese Kritik Freuds Position wirklich?

Für Freud als polemischen Denker ist es freilich selbstverständlich, dass 
er sich gegen die Vernunftmetaphysik wendet und sich nicht mit dem Geis-
tigen, sondern mit der Instinkt- und Triebwelt auseinandersetzt. Ihn beschäf-
tigt mehr die Gemeinsamkeit zwischen dem Geistigen und dem Triebhaften 
als deren Unterschiede. Sieht man - innerhalb der beiden topischen Modelle 
- auf die Genese des Ich, so lässt sich tatsächlich behaupten, dass es hier als 
aus dem Nein 'entstehend' vorgestellt wird. (Anm. 269)

Aber Freuds Ich-Theorie hat noch eine andere Dimension als die entwick-
lungspsychologische: die therapeutische, d. i. die ethische. Sie taucht in der 
bekannten Zielvorstellung der analytischen Therapie auf: "Wo Es war, soll 
Ich werden." (Anm. 270) Dieses angestrebte Ich ist qualitativ von den sonst 
diskutierten Instanzen des psychischen Apparats unterschieden. Die Selbst-
erkenntnis, die als Ziel der analytischen Therapie gefordert wird, verlangt 
ein anderes Ich als jenes abhängige, im Prozess der äußeren und inneren An-
passung entwickelte. Es ist ein "Ich als Subjekt" (Anm. 271), das unabhän-
gig vom Lust- und Unlustprinzip arbeitet, das sich über die Sprache befrei-
en und die Trieb- und Instinktwelt integrieren kann. Es ist nicht willkürlich 
losgelöst von den Kämpfen der psychischen Instanzen, besitzt aber die Fä-
higkeit, diese aus einem gewissen Abstand wahrzunehmen, zu beobachten, 
zu erforschen, und die Entscheidungsfreiheit, einzugreifen - und sei es nur, 
ganz konkret für Freud, mit dem Entschluss, eine analytische Therapie auf-
zunehmen. Dieses entscheidungsfähige, vernünftige Ich wird zumindest ten-
denziell von der analytischen Therapie vorausgesetzt, sie will es aber auch 
im Analysanden schaffen. Es kann ja als Subjekt erst funktionieren, wenn 
es nicht mehr das von Angst und Triebbedürfnissen getriebene Objekt des 
Überich und des Es ist. (Anm. 272)

So ist Freuds Theorie differenzierter, als seine oft einseitigen Formulie-
rungen auf den ersten Blick erkennen lassen. Sie entlarvt einerseits die Un-
freiheit des Ich, die Triebabkunft des so genannten Geistigen, und setzt doch 
wieder, auf einer anderen Ebene, geistige Freiheit und ein vernünftiges Ich 
voraus. Wenn sie es auch nicht expliziert, stellt die Psychoanalyse als theo-
retisches Konzept und als praktische Einstellung eine der vielfältigen Mög-
lichkeiten des Menschen vor, sich urteilend und handelnd zu sich selbst zu 
verhalten; sie setzt ,unser Dasein' voraus und die Freiheit, unter verschiede-
nen Weisen seiner Bewältigung zu wählen. (Anm. 273)



80

2. Die Ethik der Psychoanalyse

a) Das Gute
Was bleibt also, nachdem die falsche Moral psychoanalytisch entlarvt 

worden ist? Wie sieht Freud Ethik und Schuld auf dem Hintergrund der my-
thischen Kräfte Eros, Thanatos und Ananke?

Bei aller Offenheit und Vorsicht seiner Formulierungen weiß Freud doch 
ziemlich genau Bescheid darüber, was für ihn selbst und für die Gesellschaft 
,richtig' ist. So bekennt er in einem Brief an Putnam: " ... dass ich mich aber 
für einen sehr moralischen Menschen halte, der den guten Ausspruch von 
Th. Vischer unterschreiben kann: ,Das Moralische versteht sich immer von 
selbst. ' Ich glaube an Rechtsinn und Rücksicht für den Nebenmenschen; an 
Missvergnügen, andere leiden zu machen oder zu übervorteilen, kann ich es 
mit den Besten, die ich kenne, aufnehmen. Ich habe eigentlich nie etwas Ge-
meines und Boshaftes getan und spüre auch keine Versuchung dazu, bin also 
garnicht stolz darauf ..." (Anm. 274)

Wie kann es aber überhaupt solche Ethik geben? Woher stammt die Ver-
pflichtung - und sei es die zur Einhaltung der Konventionen - die Freud 
selbstverständlich lebte?

Wenn wir so versuchen, ,das Gute' bei Freud philosophisch zu interpretie-
ren, so scheint es sinnvoll, auf zwei Denker zurückzugreifen, bei denen diese 
Frage im Rahmen der Philosophie der Neuzeit gestellt wurde und die beide 
einen sachlichen Bezug zur Tiefenpsychologie aufweisen: Leibniz und Spi-
noza.

(1) Historischer Bezug: Leibniz und Spinoza
Obwohl die Leibnizsche Monade ’kein Fenster' hat und jede von jeder an-

deren verschieden ist, gibt es zwischen ihnen eine grundsätzliche Überein-
stimmung: Jede spiegelt das Universum wider. In jeder Individualität ist das 
Ganze als Ganzes perspektivisch präsent. Vom Menschen gilt darüber hin-
aus, dass er "nicht nur eine Perzeption der Werke Gottes hat, sondern er ist 
selbst auch im Stande, etwas ihnen Ähnliches - wenn auch nur im kleinen - 
hervorzubringen ..." (Anm. 275)

Der tragende Grund der Dinge aber ist Gott als 'notwendige Substanz': 
"Alle erschaffenen oder abgeleiteten Monaden sind seine Erzeugungen und 
entstehen sozusagen von Augenblick zu Augenblick durch ständige blitzar-
tige Ausstrahlungen der Gottheit ..." (Anm. 276) Alles Handeln und alle Er-
kenntnis der Monaden beziehen ihre letzte Kraft aus Gott.



81

Noch eindeutiger verweisen für Spinoza die Dinge auf Gott, auf die ur-
sprüngliche Dynamik, von der alle Bewegung ausgeht. Für Spinoza ist der 
Mensch Teil der mit absoluter Notwendigkeit schaffenden Natur. Die Ver-
nunfteinsicht in die Struktur des menschlichen Wesens öffnet den Blick für 
die Zusammenhänge zwischen Gott, der natura naturans, und den vielfälti-
gen Formen der natura naturata. Diese Einsicht befreit und erfreut; Spinoza 
bezeichnet sie als Liebe zu Gott, amor intellectualis dei. Sie bedeutet aber 
auch die Erkenntnis, dass die Seele selbst "in Gott ist und durch Gott begrif-
fen wird". (Anm. 277) Indem die Seele ihren eigenen Grund erfasst, ver-
steht sie auch, in welcher Weise sie ein Teil von ihm ist und wie sie von ihm 
bewegt wird: "Die geistige Liebe der Seele zu Gott ist Gottes Liebe selbst, 
womit Gott sich selbst liebt ... Hieraus folgt, dass Gott, sofern er sich selbst 
liebt, die Menschen liebt ..." (Anm. 278) In dieser Kraft der Liebe Gottes zu 
sich selbst ist es auch möglich, dass der Mensch seine eigene Natur aus Ver-
nunftgründen bejaht und sich selbst so bestimmt, dass er mit dieser in Über-
einstimmung lebt. "Zu allen Handlungen, zu denen wir durch einen Affekt 
... bestimmt werden, können wir auch ohne ihn durch die Vernunft bestimmt 
werden." (Anm. 279)

(2) Die Grundkraft des Lebendigen bei Freud
Was bringen diese Gedanken von Leibniz und Spinoza für die Ethik 

Freuds ein, wie sie mit der späten Trieblehre vorliegt?
Dass der Mensch von der Kraft der Gottheit getragen wird, mehr noch: dass 

er selbst ein Teil dieser Kraft ist, heißt in der Sprache des Mythos der Psy-
choanalyse: Eros ist der tragende Ursprung und der Motor alles dessen, was 
Menschen verbindet; er ist schließlich der Grund der humanistischen Ethik. 
Wenn Thanatos legiert ist mit Eros, dann vermag diese gerichtete Kraft den 
Menschen nicht nur unbewusst anzutreiben, sondern auch sein Bewusstsein, 
seine Vernunft zu affizieren. Vielleicht lässt sich so die Selbstaussage Freuds 
entschlüsseln: "Der Menschenliebe hing ich selbst an, nicht aus Motiven der 
Sentimentalität oder der Idealforderung, sondern aus nüchternen, ökonomi-
schen Gründen, weil ich sie, bei der Gegebenheit unserer Triebanlagen und 
unserer Umwelt, für die Erhaltung der Menschenart für ebenso unerlässlich 
erklären musste wie etwa die Technik." (Anm. 280)

'Die Erhaltung der Menschenart' - dieser zerrissenen, mit Leid belasteten 
Gattung - kann Freud nicht weiter rechtfertigen. Dieses Ziel ist für ihn evi-
dent; das Leben ist in sich ein Wert: "Das Leben zu ertragen, bleibt ja doch 
die erste Pflicht aller Lebenden." (Anm. 281)



82

Weil Eros in uns wirkt und weil Logos möglich ist, gibt es Ethik und ver-
nunftmäßig erfassbare moralische Letztwerte. Zu irrationalen Idealen müs-
sen sie nicht im Gegensatz stehen, sie sind aber eindeutiger als jene, weni-
ger ambivalent, und daher auch eher realisierbar. So kann für Freud wie für 
Spinoza eine entschlossene Ethik aus der Erkenntnis der menschlichen Natur 
folgen. Ihre Durchschlagskraft ergibt sich nicht aus ihrer libidinösen Beset-
zung, dem Affekt, sondern beruht auf der bewussten Entscheidung. (Anm. 
282) Vielleicht ist es für Freuds ,Philosophie', mehr noch als für jene Spino-
zas, notwendig, zur Ethik zu werden, weil Eros eben keine alleinherrschende 
Gottheit ist, weil diese Grundkraft des Lebendigen immer schon von Thana-
tos bedroht ist.

Spinoza kennt nichts dem Todestrieb Freuds Vergleichbares; er hält es für 
ausgeschlossen, dass es einen bis zum Tod führenden Widerstreit innerhalb 
eines Dinges geben könnte. (Anm. 283) Bei aller Anerkenntnis der Leiden-
schaften und ihres Einflusses ist für ihn doch die Vernunft das Seinsmächti-
gere. Freud dagegen weiß, dass "der Mensch Wunsch ist, bevor er Wort ist" 
(Anm. 284) und dass auch die Vernunft bleibend gefährdet ist, selbst zu ei-
nem Werkzeug von Thanatos zu werden. Gerade deshalb ist Erforschung der 
bewussten und unbewussten Motivationsstränge so dringend geboten: Dass 
Eros wirken kann, verlangt die Mitarbeit des vernünftigen Ich. Weil die Wir-
kung von Thanatos nicht ausgelöscht werden kann, bleibt Freuds Ethik pes-
simistisch. Gerade damit verweist sie aber auch auf Freiheit; sie fordert den 
Einsatz der bewussten Person.

b) Das ethisch Böse
Lässt sich die Ethik der Psychoanalyse inhaltlich noch näher bestimmen? 

Da menschliche Natur - wenn auch spannungsvoll und mit inneren Rissen - 
vor allem kulturell konstituiert ist, leitet Freud ab: Das ethisch Böse ist das 
Gemeinschaftsschädliche.

Unsere bisherigen Überlegungen erlauben, diese Folgerung noch präziser 
zu formulieren: Schuldhaft ist das Handeln gegen die geläuterte Vernunft, 
die den Prozess der Einsicht in ,die Menschenart' durchlaufen hat. Ethisch 
böse sind damit weder die Triebbedürfnisse des Es noch der vielleicht zer-
störerische Einfluss des Überich. Worauf es ankommt, ist ihre Integration 
im Ich, die Art und Weise, wie ein Mensch mit seinen eigenen Gegebenhei-
ten umgeht. Mit dieser Definition des Bösen nähert sich Freud der Stellung 
Kants. (Anm. 285)

Die Begrenztheit des Menschen, wie Freud sie erkannt hat, wird aber 
deutlich darin sichtbar, dass es letztlich keinen (inhaltlich fassbaren) allge-



83

mein geltenden Wert, genauso wenig einen eindeutigen Fortschritt in der Tu-
gend gibt. Nicht nur ist jeder Mensch aufgerufen, seine individuelle Reife 
zu finden; das Beispiel des Krieges im Großen, der Fehlleistungen, Träume 
etc. im Kleinen zeigt auch, dass es eine bleibende "Revolution in der Gesin-
nung" im Menschen (Anm. 286) nicht gibt. Bei jeder Ich-Regression kann 
die ursprüngliche asoziale Triebnatur des Menschen wieder durchbrechen. 
Aber was dann an ,Bösem' auftaucht, kann kaum ethisch verantwortet wer-
den. Wäre es anders, so müsste ja schon die Behebung psycho-physischer 
Störungen, etwa die psychoanalytische Behandlung, den Menschen auto-
matisch auch ethisch verbessern. Wie Freud freimütig gegenüber seinem an 
ethischen Fragen interessierten Freund Putnam zugibt, kann davon aber kei-
ne Rede sein: "Die Nichtswürdigkeit der Menschen, auch der Analytiker, 
hat uns immer großen Eindruck gemacht, aber warum sollten die Analysier-
ten durchaus die Besseren sein? Die Analyse macht einheitlich, aber nicht 
an und für sich gut. Ich glaube nicht, wie Sokrates und Putnam, dass alle 
Untugenden in einer Art von Unklarheit und Unwissenheit begründet sind." 
(Anm. 287)

Bei all seiner eigenen Moralität und bei all seiner Verbitterung über diese 
'Nichtswürdigkeit' der Menschen fühlt sich Freud aber schließlich nicht zu-
ständig, über Fragen des ethisch Bösen und der objektiven Schuld (im Ge-
gensatz zum Schuldgefühl) zu urteilen. Weil er sieht, wie viele- fast unerfüll-
bare - Voraussetzungen nötig sind, bis ein Mensch zur Freiheit fähig ist, hütet 
er sich vor moralischem Rigorismus. Seine Einstellung gegenüber Menschen 
ist von einer gewissen resignativen Toleranz geprägt. Über ihr eigenes Ethos 
hinaus kann die Psychoanalyse keine inhaltlichen ethischen Normen aufstel-
len. Sie kann aber dazu beitragen helfen, dass Menschen Ziele entwerfen und 
verantwortliche Entscheidungen treffen können. Da Freud weiß, dass solche 
Fähigkeiten vom Ich wahrgenommen werden müssen, nicht vom unbewuss-
ten Überich-Zwang diktiert sein dürfen, ist für ihn die Stärkung des Ich, die 
Befreiung der Vernunftkräfte eine der Hauptaufgaben der Analyse: "Endlich 
stellt sich auch für die Analyse eine Wertskala her, ihr Ziel ist aber nur die 
höhere Harmonie des ,Ichs', das die Aufgabe erfüllen soll, zwischen den An-
sprüchen des Trieblebens (des ,Es') und denen der Außenwelt, also zwischen 
innerer und äußerer Realität, erfolgreich zu vermitteln." (Anm. 288)

c) Die Vernunft
Die reifen Ich-Kräfte fasst Freud im Begriff der ,Vernunft' zusammen. Sie 

ist das Zentrum der selbstständigen und realitätsgerechten Wertung, der ge-
planten und verantworteten Handlung. Die Vernunft ist für Freud ehrwürdig 



84

und kostbar. In der Schrift ,Die Zukunft einer Illusion' beurteilte er die Kraft 
des ,Gottes Logos' sehr hoffnungsvoll. (Anm. 289) Nach dem Ersten Welt-
krieg war Freuds Optimismus verschwunden; seine schlechten Erfahrungen 
schwächten sein Vertrauen in die Vernunft. Er hielt aber daran fest, dass sie 
für die humane Zukunft der Menschen eine ausschlaggebende Rolle spielt. 
Mit der Überzeugung von der befreienden Wirkung vernünftiger Einsicht 
stellt Freud sich in eine Linie mit Spinoza, der betont: "Ein Affekt, der eine 
Leidenschaft ist, hört auf, eine Leidenschaft zu sein, sobald wir uns von ihm 
eine klare und deutliche Idee bilden ... Folgesatz: Ein Affekt ist umsomehr in 
unserer Gewalt und die Seele leidet umsoweniger von ihm, je bekannter er 
uns ist." (Anm. 290)

Dass Bewusstmachen bisher unbewusst wirkender Bedürfnisse und 
Ängste diese lösen kann, ist eines der wichtigsten und bestgesicherten For-
schungsergebnisse der Psychoanalyse: Mithilfe seiner vernünftigen Einsicht 
vermag der Mensch - sprechend - sich selbst näher zu kommen, er kann sei-
ne eigenen Widersprüche und Abgründe erfahren. Das ist noch nicht deren 
Veränderung, aber die Vorbedingung dafür. Wenn das Ich sich selbst zum 
Objekt macht und sich zergliedert, zeigt sich ihm seine Gebundenheit und 
seine Freiheit. Was es von sich selbst erkannt hat, davon kann es sich auch 
distanzieren.

Wie geht das im Detail vor sich? Freud hat eine allmähliche Umstrukturie-
rung im Auge; er nimmt Rückkoppelungen im Bereich des Psychischen an, 
Durchgänge einer Instanz durch die andere; Repräsentation des Unbewuss-
ten im Bewusstsein, woran die Arbeit beginnen kann. So ist die Vernunft, die 
Kraft des bewussten Ich, das Instrument, mit dessen Hilfe der Mensch begin-
nen kann, das Leid und das Böse zu bewältigen. Die Bedeutung der Vernunft 
im Zusammenhang mit dem Problem des Bösen hatte schon Leibniz in sei-
ner 'Theodizee' hervorgehoben. Die 'Rechtfertigung Gottes' lag für ihn nicht 
zuletzt darin, dass er dem Menschen die Kraft gegeben hatte, zu verstehen 
und sinnvoll zu handeln: "Gott ... gab uns das Licht der Vernunft und damit 
Mittel und Wege, allen Schwierigkeiten entgegenzutreten." (Anm. 291)

Der Abstand der Jahrhunderte und der Untergang der Vernunftmetaphy-
sik bedingen, dass Freud ihre Kraft nicht mehr so hoch einschätzen kann, 
vielmehr ihre Abhängigkeit von der Triebsituation betont. Doch ist die Hoff-
nung auf einen Erfolg der Vernunft nicht ungerechtfertigt: Die Modifikation 
der Kräfteverhältnisse zwischen Ichkräften und Triebschicht ist nicht ausge-
schlossen. Kann es nicht sein, dass der Verstand langsam die Masse des Un-
verständlichen durchdringt? Könnte nicht die fortgesetzte Arbeit am Ich so 
vieler Individuen schließlich zu einer Veränderung des Es führen? Ist - nach 



85

dem Überich - nicht vielleicht noch die Entstehung einer ganz anderen 'ar-
chaischen Erbschaft' denkbar? Und wenn das möglich wäre - sind wir dann 
dem Es weiterhin so ausgeliefert? Muss dann nicht das Instanzenmodell, das 
Bild der menschlichen Psyche, revidiert werden? "Die Annahme von Erb-
spuren im Es ändert sozusagen unsere Ansichten darüber ...", notiert der alte 
Freud. (Anm. 292)

Lassen sich diese Spekulationen noch weiter ausführen? Was würde sich 
in der Dynamik der Grundprinzipien ändern, wenn sich das Es wandelte? 
Das heißt: Wo ist Freuds Entwurf offen für neue Elemente? Veränderlich in 
Freuds Mythos ist das Verhältnis von Eros/Thanatos zur Vernunft. Im my-
thologisch-genetischen (nicht im ethisch-therapeutischen) Modell ist ja die 
Vernunft das letzte Ergebnis des Kampfes zwischen Eros und Thanatos. Die 
Veränderungen der menschlichen Psyche sind die Reaktionen des Lebens-
willens, der selbst schon vom Todestrieb beeinflusst ist, auf die feindliche 
Ananke. Im 'Nein', in welchem sich das Denken konstituiert, kommen Eros 
und Thanatos zusammen; es entsteht aus der Unterdrückung bzw. dem Auf-
schieben der Triebbedürfnisse, was Thanatos ermöglicht und Eros erzwingt.

Die Vernunft wird von Freud wie Eros gekennzeichnet, sie "gehört zu je-
nen Mächten, von denen man am ehesten einen einigenden Einfluss auf die 
Menschen erwarten darf ...", (Anm. 293) ihre Durchschlagskraft empfängt 
sie aber (als gerichtete Aggressivität) von Thanatos. Das macht ihre Uner-
lässlichkeit und ihre Gefährlichkeit aus. Das begründet auch ihre Sonderstel-
lung in der psychoanalytischen Wissenschaft, wo sie kontrolliert eingesetzt 
wird. In der Vernunft kommt Eros zum Tragen, in ihr geschieht ein Stück 
Selbstbewältigung des Todestriebes. (Anm. 294)

3. Das Scheitern am Problem des Bösen: die Würde
Die Vernunft vermag viel. Aber aller intellektuelle und ethische Einsatz 

kann die Ananke nicht aufheben, die metaphysische Ungeborgenheit des 
Menschen, die Tatsache seines Todes.

Diesem Schmerz gegenüber entwickelt Freud seine am Ideal der Stoa und 
am Klugheitsprinzip ausgerichteten Verhaltensregeln. (Anm. 295) Sie liegen 
jenseits von Trotz und Resignation; in ihnen spricht sich die Traurigkeit, aber 
auch die Weisheit Freuds aus. Es ist jene nüchterne Hellsichtigkeit der "Ver-
nunft, die ihre Grenzen feststellt", wie sie auch Camus für die absurde Situa-
tion fordert, die engagierte Bereitschaft, ,dennoch' zu leben und zu handeln, 
der Mut zum Experiment, den ,der Tod und das Absurde' aus überholten 
Konventionen befreit haben: "Die göttliche Verfügungsmacht des zum Tode 



86

Verurteilten, vor dem sich einmal im frühesten Morgenlicht die Gefängnis-
tore öffnen ..." (Anm. 296)

Das Ziel eines leidenschaftlich intensiven Lebens, das Camus aber zusätz-
lich aufzeigt, kann Freud nicht erfüllen. Seiner Einsicht in die bitteren Geset-
ze des Lebens sowie seiner eigenen Leiderfahrung entspricht eher die Hal-
tung einer Ergebung, die sich in Selbstbescheidung unter die ,Realität' beugt. 
Ziehen wir hier zum letzten Mal als Parallele Spinoza, den "Philosophen der 
Psychoanalyse" (Anm. 297), heran.

Es scheint fast, als ob das Bild, das Spinoza vom ethischen Menschen ent-
wirft, auch das Vorbild Freuds gewesen sei: Der Vernunftgeleitete Spinozas 
sucht wie der Gereifte Freuds das Allgemeinnützliche, Vernunftgemäße; er 
verzichtet auf Hass, Verachtung, Geringschätzung der anderen; er lebt in re-
signiert-freundlicher Ruhe. (Anm. 298)

Wie Spinoza von seiner Philosophie, so erwartet Freud von der analy-
tischen Erkenntnis wenn nicht Ruhe und Gleichmut, so doch wenigstens 
Gefasstheit: ,, ... sofern sie uns lehrt, wie wir uns gegen die Fügungen des 
Schicksals oder gegen das, was nicht in unserer Gewalt steht ... verhalten 
müssen: nämlich beiderlei Antlitz des Schicksals mit Gleichmut erwarten 
und ertragen ..." (Anm. 299)

Standhaftigkeit und Gelassenheit sind die Formen, mit denen der Mensch 
nach Freud dem Übel entgegentreten kann, das sich nicht abschaffen oder 
mildern lässt. Vielleicht gibt dann seine Haltung anderen Kraft, das Werk 
der Forschung und Bewältigung fortzusetzen; vielleicht trägt er dann noch 
zur Gestaltung des Übels bei, auch wenn er selbst daran zerbricht. In diesem 
Sinn mag etwa der fast dankbare Nachruf verstanden werden, den Freud für 
einen früh unter großen Leiden verstorbenen Freund verfasst: "Er hat sei-



87

ne Hoffnungslosigkeit mit heldenhafter Klarheit ertragen, der Analyse keine 
Schande gemacht." (Anm. 300)

Diese Einstellung zu erreichen, das unveränderliche Wesen der Dinge zu 
erkennen und anzunehmen, ist schwer, sie fordert alle menschliche Kraft. 
(Anm. 301) Aber gerade dass er sich dem Scheitern seines Sinnverlangens 
und seines Glücksbedürfnisses stellen kann, beweist für Freud die mögliche 
Größe des Menschen. Seine Würde zeigt sich darin, dass er sich auch vom 
scheinbaren Sieg des Sinnlosen nicht zum Verrat an seiner vernünftigen Ein-
stellung zwingen lässt.



88

2. Teil C. G. Jung

A. Das Böse bei C. G. Jung

1. Das Geheimnis der widersprüchlichen Welt

a) Jungs Ansatz in der geistesgeschichtlichen Tradition
C. G. Jung beginnt seine Entwicklung zum Tiefenpsychologen unabhän-

gig von Sigmund Freud, dem er erst als junger Arzt begegnet. (Anm. 302) 
Den philosophischen Horizont, in dem sein Werk zu verstehen ist, versucht 
Jung mehrfach selbst anzugeben. Wenn er sich auf Schelling, Meister Eck-
art, Nikolaus Cusanus beruft, bezieht er es in die neuplatonische Tradition 
ein. Dabei handelt es sich weniger um Schülerschaft als um Verwurzelung 
im selben geistigen Boden. Von Jung aus gesehen, sind es die gnostischen 
und neuplatonischen Denker, deren Ansätze - als Korrektiv und Ergänzung 
zur klassischen Philosophie - ihm halfen zu verstehen, was er beim Umgang 
mit seinen Patienten bzw. in der Selbsterfahrung erlebte: "Etwa von 1918 bis 
1926 hatte ich mich ernsthaft mit den Gnostikern beschäftigt ... Für meine 
Fragestellung waren die Gnostiker zu weit entfernt, als dass ich an sie hätte 
anknüpfen können ... , und lange Zeit war es mir nicht möglich, die Brücke 
vom Gnostizismus - oder Neuplatonismus - zur Gegenwart zu finden. Erst 
als ich anfing, die Alchemie zu verstehen, erkannte ich, dass sich durch sie 
die historische Verbindung zum Gnostizismus ergibt ... Als eine Naturphi-
losophie des Mittelalters schlug sie eine Brücke sowohl in die Vergangen-
heit, nämlich zum Gnostizismus, als auch in die Zukunft, zur modernen Psy-
chologie des Unbewussten." (Anm. 303) Philosophische Entwürfe sind, wie 
aus diesem Zitat deutlich wird, für Jung ein Bezugsrahmen für seine eige-
nen Einsichten, eine Verständnishilfe oder auch eine Bestätigung. Er selbst 
möchte bewusst kein System entwerfen, er möchte wahrnehmen und verste-
hen: "Ich kann nur hoffen und wünschen, dass niemand 'Jungianer' wird. Ich 
vertrete ja keine Doktrin, sondern beschreibe Tatsachen und schlage gewisse 
Auffassungen vor, die ich für diskussionswürdig halte ..." (Anm. 304)

Dass Jung aber gnostisches, neuplatonisches, alchemistisches Gedanken-
gut als Vergleichsmaterial heranziehen kann, lässt Rückschlüsse zu nicht nur 
auf die psychischen Phänomene, die ihm begegneten, sondern auch auf die 
Art seines verstehenden Zugriffs. Sein eigener Ansatz ist dem neuplatoni-
schen verwandt. (Anm. 305)

Gnosis und Neuplatonismus - das bedeutet für Jungs Psychologie: Be-
rücksichtigung dessen, was jenseits des Menschlichen ist, des Triebhaften, 



89

Archaischen ebenso wie des Geistigen, Heiligen, im allgemeinsten Sinn des 
Numinosen, Kraftgeladenen, des Göttlichen. Das Transzendente umgreift 
den Menschen und trägt ihn, erschüttert und erleuchtet ihn, ist erfahrbar, 
aber nicht begrifflich erkennbar. Gleichwohl stellt es eine ständige Heraus-
forderung für den menschlichen Intellekt dar, sich mit ihm auseinanderzu-
setzen. (Anm. 306)

Dieser spezifisch getönte Erkenntnisdrang wurzelt in Jungs persönlicher 
Lebensgeschichte. Dass der Mensch einbezogen ist in Größeres, mit diesem 
Fremdartigen konfrontiert und unwiderstehlich angezogen von ihm - diese 
Erfahrung prägt Jungs Selbstverständnis von Kindheit an. Die äußere Natur 
erscheint ihm, der stolz das Gerücht seiner illegitimen Verwandtschaft mit 
Goethe erwähnt, als ,Gotteswelt'. Sie regt an und beglückt und trägt doch zu-
gleich unheimliche und gefährliche Züge. Gerade ihr Doppelcharakter ist es, 
der die Auseinandersetzung mit ihr erzwingt.

Das 'Übermenschliche' (Anm. 307) begegnet Jung aber nicht nur außen, 
es drängt sich ihm auch in inneren Erlebnissen auf: Auch in sich selbst fin-
det er dieses Fremde und Anziehende, das zu ihm gehört und das er doch 
wieder nicht selbst ist; er spürt es in Träumen und Fantasien, in Glückszu-
ständen und Ängsten, die ihn beeindrucken, auch wenn sie ihm vorerst un-
verständlich bleiben. Die Welt und er selbst sind fremd, geheimnisvoll und 
widersprüchlich.

Was er so an und in sich selbst erfährt, erschließt sich Jung nach und nach 
als ein Grundprinzip aller Wirklichkeit: dass überall Spannungen herrschen, 
Polaritäten, energetische Gegensätze; sie machen auch das Geheimnis des 
Lebendigen aus. (Anm. 308)

Von dieser Annahme sind auch seine Überlegungen zum Problem des Bö-
sen bestimmt.

In der Spannung, im Gegensatz, im Paradoxen äußert sich das Wesen der 
Wirklichkeit. Ihrem letzten Grund, von dessen Erkenntnis für Jung schließ-
lich jede Wissenschaft und jeder ethische Entwurf abhängen, nähern wir uns 
über das Verständnis der vielfältigen Gegensatzpaare. Dabei kommt nach 
Jungs Überzeugung der Auseinandersetzung mit dem Übel, mit den Gegen-
sätzen von gut und böse, Leben und Tod, im weiteren Sinn mit jenen von 
Oben und Unten, Hell und Dunkel, Mann und Frau besondere Bedeutung zu. 
Die Konfrontation mit dem Unbequemen, dem Leidvollen, dem Schweren 
und dem Schlimmen fordert den personalen Einsatz des Menschen, seine in-
tellektuellen und gemüthaften Kräfte; so fördert sie seine Bewusstwerdung, 
seine Selbstverwirklichung. Er erkennt sein eigenes Wesen und erfährt da-



90

bei die Dynamik und die Struktur jener Kräfte, die nicht nur ihn bestimmen, 
sondern die in der Gesamtwirklichkeit am Werk sind und diese konstituie-
ren. (Anm. 309)

b) Die Entfaltung der Fragestellung bei Jung
Der Hauptakzent von Jungs Werk liegt auf der Begegnung mit dem Nu-

minosen (in psychologischer Terminologie: mit dem Unbewussten), auf der 
Erforschung von dessen Erscheinungsformen und im Entwurf von ihm ent-
sprechenden menschlichen Einstellungs- und Verhaltensweisen. Dieser all-
gemeine Hintergrund gibt auch den Rahmen ab für seine Fragestellung zum 
Problem des Übels.

Wie Freud geht Jung vom herrschenden Sprachgebrauch aus. Für den 
durchschnittlichen Zeitgenossen, der in jedem Menschen steckt, ist all das 
'böse', was schlimme, unlustvolle Erlebnisse verursacht. Hier ist 'das Böse' 
ein Sammelbegriff für negative Erfahrungen. Jung benützt selbst diesen 
umgangssprachlich unscharfen Begriff. Seine Psychologie will gerade den 
selbstverständlichen Sprachgebrauch, das mitklingende kollektive Bewusst-
sein, aufnehmen und ernst nehmen. Er ist 'Realität' und bildet gleichsam das 
Ausgangsmaterial der Analytischen Psychologie. Der assoziationsreichen 
Umgangssprache trägt Jungs vielbeklagte ungenaue Terminologie insofern 
Rechnung, als diese fließenden Begriffe geeignet sind, die unterschiedlichen 
psychischen Schichten im Leser bzw. Hörer anzurühren. Für die systemati-
sche Darstellung, die im folgenden versucht wird, ist es daher nötig, in ei-
nem einleitenden Kapitel die verschiedenen Aspekte des Wortes 'böse' her-
auszuarbeiten.

Jung versucht nicht, das Problem des Bösen, das in seinem Werk breiten 
Raum einnimmt, mit logisch exakt geführten Überlegungen zu lösen. Seine 
Methode besteht darin, ein Problem wie dieses in verschiedenen Bahnen zu 
umkreisen und, wenn möglich, dabei in andere, größere Zusammenhänge 
einzuordnen.

Unterschiedliche Dimensionen des Bösen ergeben sich Jung bei der Un-
tersuchung, welche Erfahrungen sich in der Wertung 'böse' verbergen. Was 
meinen Menschen, wenn sie von 'gut' und 'böse' sprechen? Welche Gegen-
sätze drücken sie damit aus, und worin gründen diese? Wie lassen sie sich 
beschreiben, verstehen?

Wie kann sich das Böse überhaupt so vielgestaltig darstellen? Ist es nicht 
vielleicht doch bloße Meinung, bezogen auf gesellschaftliche Normen, be-



91

zogen auf individuell oder kollektiv abgewehrte Möglichkeiten, bezogen auf 
abgewehrte Angst und Unlust?

Aber ist anderseits menschliches Leben möglich, wenn es unter der Leit-
vorstellung von einem nur relativen Bösen steht? Braucht nicht zumindest 
die ethische Einstellung das Bewusstsein eines Absolut-Bösen? Und verbin-
det sich nicht mit der Erkenntnis der Grenzen des Ich die Einsicht in das vor-
gegebene Böse? Damit fragt Jung nach dem Verhältnis zwischen Realität 
und Relativität des Bösen.

In welchem seelischen Bereich aber wird denn das erfahren, was man als 
böse bezeichnet? Welche psychischen Faktoren sind bei einer bösen Hand-
lung beteiligt bzw. konstelliert?

Mit dieser Frage nach dem Ort des Bösen wendet sich Jung der ethischen 
Debatte zu.

Sie wird mit grundsätzlichen Überlegungen beschlossen: Wie kann man 
mit dem Bösen im eigenen Innern umgehen? Welche Rolle spielt es in der 
Ökonomie der Persönlichkeit und der Sozietät? Lässt sich das Böse bearbei-
ten, bewältigen - und was bedeutet das für das Individuum, für die Gesell-
schaft, für die Wirklichkeit?

Wir werden im Folgenden diesen verschiedenen, sich teils überschneiden-
den Kreisen um das Problem des Bösen nachgehen. Damit der Hintergrund 
der Darlegungen - Jungs Menschenbild - deutlich wird, setzen wir eine Skiz-
ze der Psyche, wie Jung sie sieht, voran.

2. Psyche als spannungsvolle Einheit

a) Polaritäten der Psyche

(1) Bewusstsein und Unbewusstes
Wie Freud sieht Jung die bewusste Psyche eingebettet in den Bereich 

des Unbewussten. Wie dieser erschließt auch er das Unbewusste aus seinen 
Manifestationen. Die Existenz und die Kraft des Seelischen sind für Jung 
schlechthin evident: "Wirklich ... ist, was wirkt." (Anm. 310) Mehr noch: 
"Das psychische Phänomen" ist im Bereich des Begegnenden als einziges 
unmittelbar nachzuweisen, es erscheint für Jung als "eine Kategorie des 
Seins an und für sich". (Anm. 311) Erleben-Können als Seinsweise kommt 
aber dabei keineswegs der "philosophischen Ansicht" gleich, "alle Lebens-
vorgänge seien sowieso psychisch". Seelisches ist zusätzlich charakterisiert 
durch die Möglichkeit der Reaktion und Einflussnahme: "Ich habe darum 



92

vorgeschlagen, den Begriff des Psychischen nur in jener Sphäre anzuwen-
den, wo nachweisbar ein Wille den reflexmäßigen resp. instinktiven Vorgang 
noch zu verändern vermag." (Anm. 312)

In der Psyche treffen sich somit Bewusstes und Unbewusstes, Wille und 
Instinktbereich.

Stimmt Jung mit Freud so weit überein, so versucht er doch nachdrück-
lich, seinen Begriff des Unbewussten von jenem Freuds abzugrenzen: '' ... 
aber in der Bewertung des Unbewussten trennen sich unsere Auffassungen. 
Für ihn ist es wesentlich ein Anhängsel des Bewusstseins, in dem alle In-
kompatibilitäten aufgestapelt sind. Für mich ist das Unbewusste eine kollek-
tive psychische Disposition schöpferischer Art ..." (Anm. 313)

Jung unterscheidet damit zwischen dem persönlichen Unbewussten und 
dessen Wurzelgrund, dem kollektiven. Die (verdrängten) Inhalte des persön-
lichen Unbewussten treten in ihrer Bedeutung zurück gegenüber der Eigen-
schaft des kollektiven, 'Mutterboden' zu sein, auch "aller methaphysischen 
Aussagen, aller Mythologie, aller Philosophie (insofern sie nicht bloß kri-
tisch ist) und aller auf psychologischen Voraussetzungen beruhenden Le-
bensformen". (Anm. 314)

Das kollektive Unbewusste ist die Matrix aller Sinnmöglichkeiten, die es 
nicht etwa als Kompromiss bzw. Sublimationsformen verdrängter Triebre-
gungen hervorbringt, sondern spontan oder als schöpferische Antwort auf 
die Situation des Bewusstseins.

Dass Psyche in der Polarität von Bewusstsein und Unbewusstem steht, be-
deutet den spannungsvollen Gegensatz von Fülle (der Emotionen, der Fan-
tasien etc.) und Differenziertheit (des Gedankens, der Interessenrichtungen 
etc.), von tragender Einheit und klärender Erkenntnis; in Metaphern: von 
Dunkel und Licht, Weiblich-Mütterlichem und Männlich-Väterlichem. Die-
se Gegensätze lassen sich nicht voneinander lösen, ohne dass eine psychi-
sche Spaltung entsteht. Sie sind die vielfältigen Aspekte einer Gesamtheit, 
die Glieder eines zweitaktigen Rhythmus.

(2) Geist und Trieb
Als Ausschnitt des kollektiven Unbewussten hat grundsätzlich jede 

menschliche Psyche Anteil an allen verschiedenen Gegensatzpaaren. Jung 
stellt allerdings weitgehende Unterschiede fest, die sich aus der spezifischen 
kulturellen, nationalen, zeitgeschichtlichen Situation des Individuums her-
leiten lassen.



93

Die Psyche des Europäers, die zumindest unbewusst christlich bestimmt 
ist, erfährt in besonders intensiver Weise den Gegensatz von Geist und Trieb. 
(Anm. 315)

Dieser Gegensatz fällt nicht mit jenem anderen von Bewusstsein und Un-
bewusstem zusammen. Vielmehr eignet nach Jung dem Unbewussten eine 
ursprüngliche geistige Komponente. Gegenüber Freud will er den Geist "als 
ein dem Trieb aequivalent entgegenstehendes Gegenstück" anerkannt wis-
sen. (Anm. 316) 'Geistig' nennt Jung dabei jede Tendenz zur Integration und 
Ordnung des Triebhaften und der Affektivität. Dieses Geistige erscheint als 
eigengesetzliches, kraftgeladenes Streben, das Chaotisches gliedern und 
konzentrieren will. Archetypischer Geist gestaltet die Triebhaftigkeit um 
zum sinnvollen Bild. Daher betont Jung, "dass das geistige Prinzip, streng 
genommen, nicht mit dem Triebe kollidiert, sondern mit der Triebhaftigkeit, 
als welche ein ungerechtfertigtes Überwiegen der Triebnatur gegenüber dem 
Geistigen zu verstehen ist. Das Geistige erscheint in der Psyche auch als ein 
Trieb, ja, als eine wahre Leidenschaft ... Es ist ein Prinzip sui generis, näm-
lich die der Triebkraft unerlässliche Form. "

Mit der Entwicklung des Menschen zum Gemeinschaftswesen - und in je-
dem Neugeborenen wieder - setzt sie sich unaufhaltsam durch. (Anm. 317) 
Das geistige Prinzip ist die Fähigkeit der Libido zur Symbolbildung; es be-
zieht seine Kraft aus den Triebvorgängen, die es zugleich wandelt. (Anm. 
318) Zumindest beim Europäer ist der Gegensatz von Geist und Triebhaf-
tigkeit "Ausdruck und vielleicht auch Grundlage" der psychischen Energie 
überhaupt. (Anm. 319) Die Spannung zwischen beharrender Bewahrung 
(Struktur) und weitertreibender Dynamik (Energie) scheint Jung aber eines 
der Grundgesetze zu sein, die sich vom Archetypischen allgemein aussagen 
lassen. (Anm. 320)

(3) Typ und Gegentyp (Anm. 321)
Die individuelle Psyche lässt sich näherhin typologisch erfassen. Sie un-

terliegt der polaren Gegensatzspannung von Extraversion und Introversion 
einerseits, von rationalen und irrationalen Funktionen anderseits. Auch diese 
letzteren sind wieder untereinander gegensätzlich: Dem (rationale) Zusam-
menhänge erfassenden Denken widersteht das (ebenfalls rationale) Werte er-
fassende Fühlen; dem (irrationalen) vornehmlich sinnliche Tatsachen wahr-
nehmenden Empfinden widersteht das (ebenfalls irrationale) Möglichkeiten 
erahnende Intuieren. Entsprechend der bewussten Einstellung des Ich ergibt 
sich der Typus mit der vorherrschenden, ,differenzierten' Funktion. Sie kenn-



94

zeichnet die Art, wie sich das Individuum innerhalb der Welt orientiert, wie 
es die Aufgaben und Probleme des Lebens zu bewältigen versucht.

Im 'Schatten', unbewusst gegeben und mehr oder weniger energetisch auf-
geladen, konstelliert sich der Gegentypus: die verdrängten und verleugneten 
Persönlichkeitsanteile unter der Herrschaft der minderwertigen Funktion, 
die archaisch und unkontrollierbar ist. Der Gegentypus wird oft auf äußere 
Partner projiziert und dort vielleicht hingerissen geliebt oder ebenso leiden-
schaftlich abgelehnt.

b) Die Dynamik der Psyche (Anm. 322)

(1) Kompensation und Korrektur
Die Spannungen in der Psyche stellen energetische Potenziale dar. Sie dy-

namisieren den Prozess des seelischen Lebens, der im ständigen Bemühen 
um die Herstellung eines Ausgleichs zwischen den gegensätzlichen inne-
ren und äußeren Anforderungen besteht. Dabei verhalten sich Bewusstsein 
und Unbewusstes korrektiv bzw. kompensatorisch zueinander. Die "göttli-
che Freiheit" des menschlichen Geistes, "nicht nur jenseits der, sondern auch 
gegen die Natur zu denken", (Anm. 323) bringt auf ihrer Kehrseite die Ge-
fahr der Vereinseitigung mit sich: Mit fortschreitender Differenzierung löst 
sich das Bewusstsein von seinen unbewussten Wurzeln und wird steril. Nur 
wenn es ihm gelingt, die Produkte des Unbewussten, wie etwa Träume und 
Fantasien, zu ergreifen und zu verstehen, erfährt es wieder deren bereichern-
de und heilende Kompensation. Jung präzisiert: "Die Kompensation muss 
von der Komplementierung streng unterschieden werden. Das Komplement 
ist ein zu beschränkter und beschränkender Begriff ... , da er ein sozusagen 
zwangsläufiges Ergänzungsverhältnis bezeichnet. Die Kompensation dage-
gen ist ... eine Gegeneinanderhaltung und Vergleichung verschiedener Daten 
oder Standpunkte, wodurch ein Ausgleich oder eine Berichtigung entsteht 
..." (Anm. 324) Dadurch werden psychisches Gleichgewicht und Gesundheit 
des Menschen hergestellt.

Geht diese Tätigkeit des Unbewussten auch gesetzmäßig, automatisch vor 
sich, so kann sie doch ihre volle Wirkung nur entfalten, wenn das Bewusst-
sein ihr die entsprechende Beachtung, "eine gewisse stetige Aufmerksam-
keit", zuwendet. (Anm. 325) Denn Bewusstsein und Unbewusstes sind ge-
genseitig aufeinander bezogen und aufeinander angewiesen. Unbeschadet 
seines 'geistigen' Aspekts tendiert nämlich das Unbewusste zum automati-
schen Funktionieren: Triebe können kollidieren, Archetypen sich zwangshaft 
durchsetzen " ... auch unter Bedingungen, welche für das Individuum unter 



95

Umständen lebensgefährlich sind. Demgegenüber ermöglicht das Bewusst-
sein geordnete Anpassungsleistungen, d. h. Triebhemmungen, und kann dar-
um nicht vermisst werden". (Anm. 326) Die Tätigkeit des Bewusstseins gibt 
der aus dem Unbewussten andrängenden Kraft Richtung. Wollte sich das Ich 
ins Unbewusste aufheben, so wäre der Prozess zerstört.

Ziel der kompensatorischen und korrigierenden Bezogenheit ist das ge-
meinsame Wirken des Bewusstseins und des Unbewussten, eine Gegensatz-
vereinigung, die im Symbol des Selbst dargestellt wird.

(2) Projektion
Das Verhältnis zwischen dem Bewusstsein und dem Unbewussten gliedert 

Jung weiter auf in die verschiedenartigen Beziehungen zwischen dem Ich, 
dem Bezugspunkt des Bewusstseinsfeldes, und den kraftgeladenen Inhalten 
des Unbewussten, die in den Gestalten von Schatten, Animus und Anima, 
der Mana-Persönlichkeit und dem Selbst beispielhaft auftreten. (Anm. 327) 
Es handelt sich hierbei um 'archetypische' Figuren, Bildkategorien, welche 
die seelische Erfahrung strukturieren. Sie sind letztlich nicht begründbar 
oder aufzulösen, sind aber zumindest teilweise dem Bewusstsein zugänglich 
und verständlich. (Anm. 328)

Diese Figuren treten prinzipiell bei allen Menschen auf; ihre konkrete Ge-
stalt hängt aber von der individuellen Lebenssituation und Lebensgeschich-
te ab.

Über den Mechanismus der Projektion verschränken sie den einzelnen 
mit der Gemeinschaft. Besonders der Schatten und 'das Seelenbild' (Anm. 
329), Animus oder Anima, werden vom seiner selbst unbewussten Men-
schen - scheinbar - an anderen wahrgenommen, d. i. projiziert. Erst die Aus-
einandersetzung mit den faszinierenden oder ärgerlichen Eigenschaften, die 
dem Freund bzw. dem Feind zuzugehören scheinen, bringt die individu-
elle Selbsterkenntnis, die Rücknahme der Inhalte des eigenen Unbewuss-
ten. So hinderlich solche Projektionen im mitmenschlichen Umgang zuerst 
sein können, so unerlässlich sind sie nach Jung für die Selbstwerdung. "Der 
Schatten kann nur durch die Beziehung zu einem Gegenüber realisiert wer-
den, und Animus und Anima nur durch die Beziehung zum Gegengeschlecht 
..." (Anm. 330)

Erst die konkrete Begegnung, der Umgang miteinander, ermöglicht es den 
Menschen, ihrer eigenen hellen und dunklen Seiten gewahr zu werden. Be-
wusstwerden über sich selbst ist aber die Voraussetzung für unverstellte Be-
ziehungen. Erst die Rücknahme der Projektionen, die Integration des Schat-



96

tens und des Seelenbildes, die Einsicht in die Tiefe des eigenen Wesens, lässt 
das Individuum zu seiner unverwechselbaren Persönlichkeit finden. Dann 
erst kann es auch die Individualität des anderen wahrnehmen, der zuvor viel-
leicht ausschließlich Rollenträger in einem archetypisch vorgegebenen Spiel 
war. (Anm. 331)

Gegenüber der gleichsam 'autoerotischen' Weltauffassung der Projek-
tionen ist es die Erfahrung der eigenen Wurzeln, die auch das Wissen um 
die Zusammengehörigkeit der Menschen eröffnet. (Anm. 332) Hinter dem 
Schatten und der Anima steht daher die Wirklichkeit des Größeren-Ganzen, 
des Selbst, in dem die Isolierung der Einzelmenschen aufgehoben ist. So ist 
es über die Arbeit an Projektionen - die oft als Zwang und als Fessel empfun-
den werden - möglich, dass Menschen ihre ursprüngliche Verbindung mit-
einander und ihre freie Bezogenheit aufeinander entdecken.

c) Die Ganzheit der Psyche
Das Ziel jeder kompensatorischen Äußerung des Unbewussten ist die Ver-

einigung der Gegensätze, die Verwirklichung des Ganzen. Diese Hypothese 
liegt Jungs Menschenbild, damit auch seinen Reflexionen über die Bedeu-
tung des Bösen, zu Grunde: "Da aber alles Lebende nach seiner Ganzheit 
strebt, so findet gegenüber der unvermeidlichen Einseitigkeit des Bewusst-
seins eine beständige Korrektur und Kompensation von selten des allgemein 
menschlichen Wesens in uns statt, mit dem Ziel ... einer Assimilation des Ich 
an eine umfangreichere Persönlichkeit." (Anm. 333)

Diese ist das überpersönliche Selbst, das die "Totalität des Menschen" be-
zeichnet, "die Summe seiner bewussten und unbewussten Gegebenheiten". 
(Anm. 334) Es umfasst "Ichbewusstsein, Schatten, Anima und das kollektive 
Unbewusste in unbestimmbarer Erstreckung". (Anm. 335)

Das Selbst stellt den Motor und das Ziel der psychischen Entwicklung dar. 
Jung hält daher den "Trieb zur Selbstverwirklichung" für wesentlicher als 
Sexualität und Machtstreben, und bezeichnet ihn als den "religiösen Ganz-
heitstrieb". (Anm. 336)

Der Prozess der Selbstverwirklichung, die Individuation, ist für Jung 
schicksalhaft im Menschen angelegt. Er ist definiert als "jener je nachdem 
einfache oder komplizierte biologische Vorgang, mit dem jedes lebende We-
sen zu dem Wesen wird, wozu es von Anfang an zu werden bestimmt ist". 
(Anm. 337) Die Bestimmung des Menschen nun ist es, die je-persönliche 
Synthese seiner inneren Gegensätze zu finden und sich so mit der Welt zu 
vermitteln. Obwohl die Psyche des zivilisierten Menschen nicht mehr jenes 



97

’selbstregulierende System' des archaischen ist, ist in ihm noch die sinnvoll-
zielgerichtete Entwicklung angelegt. (Anm. 338)

Diesen schicksalhaften und schöpferischen Aspekt des menschlichen Le-
bens sieht Jung symbolisiert im "Archetyp des göttlichen Kindes". Da es den 
"stärksten Drang des Wesens" darstellt, ist es unüberwindlich. "Es ist ein mit 
allen natürlichen Instinktkräften ausgerüstetes Nichtanderskönnen, während 
das Bewusstsein sich stets in einem vermeintlichen Anderskönnen verfängt 
..." (Anm. 339) Im offenen und dialogischen Umgang mit dem Bewussten 
muss das Ich das Selbst aber verwirklichen helfen. Trotz aller Doppelge-
sichtigkeit, die Jung am Unbewussten wahrnimmt, (Anm. 340) bringt er ihm 
doch ein großes Maß von Vertrauen entgegen. In der Tiefe der Psyche liegt 
nicht nur die Möglichkeit von Zerstörung, sondern gerade auch von Hei-
lung und Sinn: "In allem Chaos ist Kosmos und in aller Unordnung geheime 
Ordnung, in aller Wirkung stetiges Gesetz ..." (Anm. 341) Gibt es nicht viel-
leicht sogar eine Sinndimension, die den Bereich des Psychischen umgreift? 
Vielleicht - wie Jung in der Schrift 'Synchronizität als Prinzip akausaler Zu-
sammenhänge' (1952) andeutet- ist menschlich erfahrbarer Sinn nur "ein be-
sonderer Fall des allgemeinen ursachelosen Angeordnetseins "? (Anm. 342) 
Wie die mögliche Ganzheit der Psyche bleibt aber auch dieser Sinn rätsel-
voll und dem rationalen wissenschaftlichen Zugriff entzogen. Er mag aber 
erahnt und ertastet werden in den Bildern, in deren bewusstseinsfähigem Ge-
halt die Wirkung des Unbewussten durchbricht: in den Symbolen. Das Sym-
bol ist die raum-zeitliche Darstellung des Archetyps, der damit in gewisser 
Weise der bewussten Auseinandersetzung und Integration zugänglich wird. 
(Anm. 343)

3. Das Böse. Zugang zu Jungs Sprachgebrauch

a) Das Böse als das moralisch Schlechte
Gegenüber der Psychoanalyse Freuds möchte Jung sich weniger mit dem 

Bösen in der menschlichen Existenz auseinandersetzen, als mit dem mögli-
chen Guten. (Anm. 344) Im Lauf seiner Forschungen drängt sich ihm aber 
immer mehr die Erkenntnis auf, dass Gutes und Böses nicht eindeutig zu 
trennen sind, sondern dass gerade das Göttliche ein teuflisch-dämonisches 
Gesicht trägt.

Die inhaltliche Bedeutung dessen, was als böse zu bezeichnen sei, setzt 
Jung dabei voraus. Er lehnt es ab, sich mit Fragen der Terminologie ausein-
anderzusetzen.



98

Wie Freud übernimmt Jung den herrschenden Sprachgebrauch. Böse ist 
danach, was der üblichen Moral, den kollektiven Selbstverständlichkeiten, 
widerspricht: "Als moralische Mächte bleiben Gut und Böse unerschüttert 
und als einfache Tatbestände, wie sie das Strafgesetzbuch, der Dekalog und 
die traditionelle christliche Moral auffassen, unbezweifelt." (Anm. 345)

Diese Normen stellt Jung auch dann nicht grundsätzlich in Frage, wenn er 
den psycho-physischen Bedürfnissen des Individuums den Vorrang vor je-
nen einzuräumen bereit ist. Einen Umsturz der moralischen Gesellschafts-
ordnung hat er nicht im Sinn; aller Zweifel an der Form der gegenwärtigen 
Kultur hindert Jung nicht daran, sie prinzipiell zu bejahen. (Anm. 346) Der 
Widerspruch liegt ja im Menschen selbst. Denn jedes Kind wird "mit einer 
ungeheuren Inkongruenz geboren: einerseits ein sozusagen tierähnliches, 
unbewusstes Wesen, andererseits die letzte Verkörperung einer uralten und 
unendlich komplizierten Erbsumme". (Anm. 347)

Aber diese Spannung ist es ja, die das fruchtbare Gefälle der Libido her-
stellt, daher ist sie für die menschliche Psyche unerlässlich. Allerdings kann 
der einzelne gezwungen sein, sich um eines persönlichen, höheren Ideals 
willen gegen die herrschende Moral zu entscheiden; er kann in 'Pflichtenkol-
lisionen' geraten, in denen er seinen eigenen Weg suchen muss. (Anm. 348) 
Für ihn treten dann die konventionelle Moral und das individuell gebotene 
Gute in Gegensatz.

b) Das Böse als das Schlimme
Als böse bezeichnet Jung auch all das, was Schuldgefühle bzw. Vorwürfe 

vonseiten anderer hervorruft; 'böse' ist dann, was Leiden schafft, was Men-
schen trennt und isoliert.

Bei diesem analogen Sprachgebrauch wird deutlich, dass Jung - in Über-
einstimmung mit seinen typologischen Theorien - sich weigert, das Böse in-
tellektuell zu definieren: Böses wird erlebt, nicht festgesetzt; es ist für Jung 
zuerst eine Angelegenheit der Bewertung, der Fühlfunktion, nicht des Den-
kens. Bei dem Bösen, wie es in der Umgangssprache verstanden wird, han-
delt es sich um ein Feld gleichartiger schlimmer Erfahrungen, nicht um eine 
logische Bestimmung. Um all diese Erfahrungen aufzunehmen, sieht Jung 
von genauer sprachlicher Differenzierung ab. (Anm. 349)

Über 'objektive' Schuld urteilt der Analytiker nicht. Die Einstellung oder 
Handlung, die das Schuldgefühl hervorgerufen hat, kann sehr wohl indivi-
duell notwendig gewesen sein. Vielleicht wurde mit ihr nur ein angelerntes 



99

Tabu gebrochen. Vielleicht muss aber das Belastende tatsächlich als schuld-
haft anerkannt werden.

Es kann gefordert sein, dass der Betroffene bekennt, was ihn bedrückt, 
und sich dadurch wieder in die menschliche Gemeinschaft eingliedert. Das 
Bekenntnis vermag in dieser Situation den Bann des Bösen zu lösen: "Es ist, 
wie wenn die Menschheit ein unauslöschliches Anrecht auf das Dunkle, Un-
vollkommene des Mitmenschen hätte, denn solcherart sind ja die Dinge, die 
zum Selbstschutz geheim gehalten werden. Es scheint eine natürliche Sünde 
zu sein, seinen Minderwert zu verbergen, ebenso sehr wie seine Minderwer-
tigkeit ausschließlich zu leben ..." (Anm. 350)

So ist das Leiden, das aus der Isolation folgt, schlimm, und böse ist das 
Isolierende selbst. Die analytische Betrachtung zeigt, dass das scheinbar 
Trennende gerade das allgemein Menschliche ist, der primitive Mensch, den 
jeder vor den anderen verbergen will. Zur Reifung gehört für Jung aber ge-
rade, dass man das Trennende erträgt und so die Trennung überwindet: "Wer 
aber sich selbst behält, wird erst dadurch den Sinn des Selbstseins erfahren, 
wenn er auch unter sich selber in das ununterschieden Menschliche hinunter-
steigen kann ..." (Anm. 351)

c) Das Böse als das Wertzerstörende
Die inhaltliche Definition des Bösen lässt sich den unterschiedlichen Wer-

tebenen zuordnen, die in die Sprache der Analytischen Psychologie Jungs 
eingegangen sind: "Die Psychologie weiß nicht, was gut und böse an sich ist; 
sie kennt diese nur als Urteile über Relationen: gut ist das, was von einem 
gewissen Standpunkt aus als passend, annehmbar oder wertvoll erscheint ..." 
(Anm. 352)

(1) Wird das Gute entsprechend den Idealen der herrschenden Moral be-
stimmt, so folgen meist eindeutige Handlungsanweisungen. Das Böse ist 
vom gesatzten Recht und von der allgemeinen Sittlichkeit her festgelegt.

(2) Wird das Gute in mehr oder weniger personal ausgerichteten Lebens-
werten gesehen - etwa in der Integrität der eigenen Person oder des Mit-
menschen -, so ist böse alles, was Lebendiges gefährdet bzw. das Wohl der 
Person angreift. Auf dieser Ebene der Betrachtung unterscheidet Jung nicht 
zwischen moralischem und physischem Übel. Das Böse umfasst hier alles, 
woran Menschen leiden, also "Dummheit, Sünde, Krankheit, Alter und Tod". 
(Anm. 353)

(3) Besteht das Gute in der Realisierung des Selbst, dann verschiebt sich 
die Bedeutung des Bösen entscheidend.



100

Im Selbst fallen die Gegensätze zusammen. Daher ist auch das moralisch 
und physisch Böse Teil des Selbst. Es gewinnt einen anderen Stellenwert -es 
gehört dazu. Das moralische Übel wird zum Ausgangspunkt und zur Durch-
gangsstufe des Guten; das physische trägt zu Vollständigkeit des Lebens bei. 
(Anm. 354)

Ziel des Menschen ist nun die Selbst-Verwirklichung, die Individuation, 
die den einzelnen erst zur Person formt, damit aber auch die menschliche 
Gemeinschaft bereichert. (Anm. 355) Gut ist daher diejenige "Entwicklung, 
die ... Möglichkeiten des Lebens gewährt". (Anm. 356) Böse ist danach al-
les, was dieses Ziel der Vollständigkeit hemmen, seinen Sinn zerstören oder 
seine Dynamik einengen will.

Damit verwirft Jung jeglichen Dogmatismus, jedes Beharren auf sterilen 
Formen des Lebens und Denkens; die Einseitigkeit, welche die Ganzheit 
verhindert, das Machtstreben, das den Blick vor der notwendigen Wandlung 
verschließt. (Anm. 357)

d) Das Böse als das Dunkle
Zusammenfassend lässt sich festhalten: Jung unterscheidet sprachlich 

nicht zwischen dem unangepassten und belastenden Primitiven im Men-
schen (dem unannehmbar Hässlichen), dem naturhaft Widrigen, dem schick-
salhaft Schlimmen und dem ethisch Schuldhaften. ,Das Böse' ist für Jung ein 
Erlebnisbegriff, der sehr Gegensätzliches umgreift: Er geht vom unbedach-
ten Sprachgebrauch des Alltags aus, zielt aber auch auf inhaltlich dazu wi-
dersprüchliche Bedeutungen; er nimmt die schmerzlichen Erfahrungen der 
Menschen auf, bewertet und deutet aber doch auch selbst. (Anm. 358) So 
wird das Böse schließlich ein Begriff für alles, was dem Menschen fremd 
und unheimlich, angst- und leidenmachend erscheint, was das Glück ver-
hindert und das Lebensziel nicht erreichen lässt. Dabei lässt Jung aber offen, 
ob nicht gerade in dieser Dunkelheit des Bösen Kräfte verborgen liegen, die 
Sinn und Heilung bringen können.

4. Die Dimensionen des Bösen

a) Die erkenntnistheoretische Dimension
Am Ursprung der Menschheit wie zu Beginn des Einzellebens herrscht 

die Einheit des Unbewussten. Das erwachende Bewusstsein muss sich ihm 
entwinden und das Chaos differenzieren. Erkennen setzt Unterscheidung vo-
raus; um sich orientieren zu können, zerlegt das Bewusstsein die Wirklich-



101

keit in Gegensatzpaare. Auch die Selbsterfahrung beginnt mit dem Entde-
cken von Gegensätzen in der Psyche. (Anm. 359)

Entsprechend betrachtet Jung auch die Unterscheidung von gut und böse 
nicht nur als psychologische, sondern vor allem als "erkenntnistheoretische 
Notwendigkeit". (Anm. 360) Gut und Böse sind "nichts anderes als die mo-
ralischen Aspekte dieser natürlichen Gegensätze". (Anm. 361) Unter diesem 
Gesichtspunkt ist das Böse daher zuerst formal "eine menschliche Wertka-
tegorie", deren Inhalt erst nachträglich festgelegt wird. Die Unterscheidung 
von gut und böse ist die "Voraussetzung des moralischen Urteils ... Von die-
sem Standpunkt aus müsste man also feststellen, dass Gut und Böse als die 
koexistenten Hälften eines moralischen Urteils ... schon immer zugleich da 
sind." (Anm. 362)

b) Die moralpsychologische Dimension
Menschen fällen ständig moralische Urteile über andere und über sich 

selbst. Dabei verbindet sich jedes 'sachliche' Urteil auch mit Bewertungen 
oder wird auch aus sehr persönlichen Motiven getroffen. Wie die Psychoa-
nalyse, so hebt auch die Analytische Psychologie hervor, dass vor allem das 
abwertende moralische Urteil subjektiv begründet ist, dass es sich mit Wün-
schen und Ängsten, bzw. dem Umgang damit, verknüpft: Alles Fremde, zu-
mal wenn es aus dem eigenen Unbewussten aufsteigt, kann als ,böse' erlebt 
werden; tritt es übermächtig vor das Bewusstsein, kann es sogar als Dämo-
nisches erscheinen. (Anm. 363) Die ästhetische Wahrnehmung nennt die un-
einfühlbare Form hässlich; und die Empfindung des Hässlichen wird desto 
eher zum Hass, als in diesem scheinbar Unverständlichen unerkanntes Ei-
genes andrängt, denn "der Hass des Menschen konzentriert sich immer auf 
das Etwas, das ihm seine schlechten Eigenschaften zu Bewusstsein bringt" - 
oder bringen könnte. (Anm. 364) Über das fragliche Objekt ist damit freilich 
wenig ausgesagt; das Abgelehnte liegt im Urteilenden selbst.

Gemäß den energetischen Gesetzen der Libido steigert sich die Heftig-
keit der (projektiven) Abwertung mit zunehmender Abspaltung des Bösen 
im eigenen Innern. Das moralische Urteil- auch über die eigene Person- kann 
dann zum Panzer werden, mit dem sich der Betreffende in seiner Lebens-
form, seiner Weltanschauung, seinem Typus einkapselt. Er ahnt dann nicht, 
dass gerade im Schlechten das Gute und Hilfreiche enthalten sein kann: "Es 
ist der von unserem kollektiv orientierten Bewusstsein verworfene, archai-
sche Mensch in uns, der uns so hässlich und unannehmbar erscheint und der 
doch der Träger jener Schönheit ist, die wir anderswo vergeblich suchen." 
(Anm. 365)



102

c) Die archetypische Dimension
Unter großen Anstrengungen können Projektionen zurückgezogen wer-

den. Der gereifte Mensch kann darüber hinaus versuchen, sich des Urteils 
über sich und andere zu enthalten. Die Notwendigkeit der Unterscheidung 
und Bewertung der Welt bleibt aber doch bestehen, sonst kann der (europäi-
sche) Mensch nicht leben.

Das heißt für Jung: Der Gegensatz von gut und böse ist archetypisch ver-
ankert. Die Erfahrung des Bösen baut sich nicht nur aus Projektionen auf, 
sondern sie verweist auf 'objektive', dem Bewusstsein vorgegebene Kraft-
zentren des kollektiven Unbewussten. (Anm. 366)

Gut und Böse sind so fundamentale Erfahrungen, dass Menschen sie zu 
allen Zeiten in religiöser und mythischer Sprache auszudrücken versucht ha-
ben. Auch Jung selbst verwendet theologische und philosophische Formu-
lierungen, ohne sich aber mit dem zugehörigen theoretischen System iden-
tifizieren zu wollen: "Wenn wir aufpassen, merken wir, dass das Gute und 
das Böse principia sind ... ,Principia', aufs Letzte zurückgeführt, sind Gotte-
saspekte. Gut und Böse sind Prinzipien unseres ethischen Urteils, aber auf 
die letzte ontische Wurzel zurückgeführt, sind es 'Anfänge', Aspekte Gottes, 
Gottesnamen." (Anm. 367)

Der Inhalt des Urteils wird von Menschen festgelegt - aber die Tatsache 
des Beurteilens selbst ist vorgegeben, wie die Sachverhalte, auf die es sich 
bezieht. Vor diesen vorgegebenen 'göttlichen' Dunkelheiten muss menschli-
che Wertung schließlich verstummen. (Anm. 368)

Der Dualismus, der sich in dieser Grunderfahrung andeutet, wird aller-
dings selbst als leidvoll, als Wurzel des Übels erlebt. Diesen Sachverhalt ver-
deutlicht Jung an der griechischen Zahlenspekulation: (Anm. 369) Wenn die 
Zwei aus der Eins hervorgeht, bedeutet das qualitativ anderes als den natür-
lichen Zahlenablauf. Mit dem Zweiten tritt dem Ersten - dem einigen Urprin-
zip - das Andere entgegen, das Widerstrebende und Fremde. Das Eine will 
bewahren, das Andere will scheiden. Die hier entstehende Spannung löst 
sich zwar teilweise im Dritten, das dem entfalteten Einen entspricht; soll es 
aber zur Ganzheit (psychologisch: zur körperlichen Vollexistenz) kommen, 
so bedarf es des Vierten. Jede Ganzheit ist nach Jung quaternarisch; erst im 
Vierten kehrt das Eine als Vollendetes, als zweidimensionale Dreiheit, wie-
der. Auch im alttestamentlichen Gottesbild findet Jung diese Spekulation, die 
auf archetypischer Grundlage beruht, angelegt. Er untersucht sie eingehend 
in mehreren Schriften. (Anm. 370)



103

Der Weg von der Eins zur Vier lässt sich an der inneren Bewegung der 
christlichen Trinität verdeutlichen: 

In der Zeit des 'Vaters' herrscht Einheit; seine inneren Widersprüche blei-
ben verhüllt. Die Frage nach der Verantwortung Gottes auch für das Böse 
(Theodizee) wird nicht in letzter Radikalität gestellt. Die noch unbewusste 
Problematik deutet sich aber in der religiösen Ambivalenz und Tabuangst der 
Menschen an.

Erst in der Zeit des 'Sohnes' taucht das Problem des Bösen wirklich auf. 
Die kosmische Ureinheit ist zerspalten: Der Sohn ist das Nicht-Dunkel, das 
Licht. Um aber die Einheit auf einer neuen Stufe wiederherzustellen, muss er 
durch die Finsternis, sein Anderes, hindurchgehen. (Anm. 371) Das so ent-
stehende Dritte ist im christlichen Dogma der Heilige Geist, in welchem der 
Vater als Entfaltender, der Sohn als Erlösender erkannt wird. Insofern der 
Geist beide der Erkenntnis zugänglich macht, bezieht er die Menschheit in 
die Bewegung zwischen Vater und Sohn ein. Er zielt damit darauf hin, auch 
diese -und mit ihr das Böse (das Dunkle, die Materie, das Weibliche) - in die 
Gottheit einzugliedern, wodurch die Einheit zur Vollständigkeit wird. (Anm. 
372) Dass sich Gott - über Christus hinaus - im Menschen inkarnieren will, 
dass er die dem Jahwe des Alten Testaments innewohnenden Widersprüche 
ausgleichen will, das erfordert vonseiten des Menschen die Bemühung, Gut 
und Böse, "die Aspekte Gottes", bewusst zu übernehmen und zu ertragen. 
(Anm. 373) Um diese überpersönlichen Mächte in sich vereinigen zu kön-
nen, muss er sich ihnen in gewissem Maße ausliefern; nur, wenn er ihnen 
nicht ausweicht, wird er ihnen angemessen begegnen können.

Ging es bei der ersten Dimension des Bösen um erkenntnistheoretische 
Überlegungen und bei der zweiten um psychische Mechanismen, so zeigt die 
dritte Betrachtungsweise die archetypische Dimension des Bösen, die sich in 
mythologischen, theologischen, metaphysischen Formulierungen aussagen 
lässt: Gut und Böse übergreifen den Menschen; und doch sollen sie in ihm 
verbunden werden. Das Ziel Gottes ist der Mensch. (Anm. 374)

5. Die Relationen des Bösen

a) Das vorläufige Böse
Die menschliche Entwicklung zeigt die Vorläufigkeit und Bedingtheit des 

Bösen: Vom angestrebten Endziel des Menschen her gesehen, erscheinen die 
verschiedenen Phasen des Prozesses in einem anderen Licht. (Anm. 375) 
Was als böse bewertet werden musste, zeigt sich im Gesamtzusammenhang 
als Anstoß der Entwicklung, als unvermeidliche Durchgangsstufe. Böses 



104

kann zum Mittler des Guten werden; und als notwendige Ergänzung kann es 
schließlich sogar Teil des Guten - des Vollständigen - sein.

(1) Böses als Mittel zum Guten
Das Wandlungsgeschehen der Individuation scheint sich nicht ohne den 

Gang durch das Böse zu vollziehen. Der Impuls zur Entwicklung steigt zwar 
aus dem Unbewussten selbst auf; er wird aber vom Bewusstsein als leidbrin-
gend erfahren, da die gleichzeitige Anziehungskraft des Unbewussten beste-
hen bleibt.

Die regressiven Tendenzen der Psyche wehren den individuellen Auf-
bruch ab, er erregt beim Betroffenen selbst und/oder bei seiner Umgebung 
Unwillen und Angst und wird als böse bezeichnet: "Das retardierende Ideal 
ist immer primitiver, natürlicher (im guten wie im bösen Sinne) und 'mora-
lischer', insofern es treu zum überlieferten Gesetze hält. Das fortschrittliche 
Ideal ist immer abstrakter, unnatürlicher und insofern 'unmoralischer', als es 
Untreue gegenüber der Tradition erfordert ..." (Anm. 376)

Es ist also keineswegs nur die 'tierische Triebnatur', die Ärgernis erregt, es 
können auch bewusste oder unbewusste Impulse zur Veränderung der Ein-
stellung und des Verhaltens sein, die einen Menschen in Konflikt bringen 
und vielleicht sogar in die Neurose treiben. Die Begegnung mit dem als böse 
erlebten Neuen kann so der Prüfstein werden für die Individuation bzw. die 
individuelle Heilung und die kollektive Fortentwicklung. (Anm. 377) Das 
scheinbar Böse bietet den Anstoß zur Überprüfung der Situation, der bishe-
rigen Ausrichtung der Normen: "Der Mensch vergisst nämlich immer wie-
der, dass etwas, das einstmals gut war, nicht für immer und ewig gut bleibt." 
(Anm. 378) Die Offenheit gegenüber dem Leben und den Erfordernissen des 
eigenen Wesens verlangt die grundsätzliche Bereitschaft zur Wandlung, die 
erst mit dem Tod endgültig abgeschlossen ist. Um der Welt gegenüber die 
richtige Einstellung zu haben, kann gerade der Verzicht auf das bisher als 
richtig Erkannte gefordert sein.

Woher anders aber sollte die Kraft zur Erneuerung kommen, wenn nicht 
aus dem noch-archaischen, aus den noch nicht erschöpften Inhalten des Un-
bewussten, die dem Bewusstsein bisher unannehmbar erschienen sind? Wie 
Jung am Beispiel des alchemistischen opus zu zeigen versucht, kann gerade 
des "Dunkelwesen bestimmt (sein), zur medicina zu werden". (Anm. 379) 
Um die energetische Ladung des Unbewussten zu senken und die Libido ins 
Bewusstsein überzuführen, ist Zuwendung gerade zu diesen dunklen Inhal-
ten des Unbewussten nötig. Die Introversion - die sich sowohl als depressive 
Verstimmung, als Verschlossenheit, wie auch als menschenfeindliche Selbst-



105

bezogenheit äußern kann - ist dann die Vorbedingung für die Regeneration 
des Lebens. (Anm. 380)

Die Art und das Ausmaß des Bösen, das im Einzelfall nötig ist, damit ein 
Mensch zu seiner Vollständigkeit findet, ist dabei individuell: "Jedem ist die-
jenige Erniedrigung, die ihm bekommt, in seinem Charakter mitgegeben. 
Sucht er seine Ganzheit ernstlich, so wird er unvermutet in das ihm eigen-
tümliche Loch treten, und aus dieser Dunkelheit wird ihm das Licht aufge-
hen. ." (Anm. 381)

Auf einer bestimmten Entwicklungsstufe erweist sich so das Böse als gut 
für das Ganze. (Anm. 382) Gemäß dem Gesetz der Enantiodromie, nach dem 
ein überreiztes Prinzip seinen Gegensatz aus sich hervortreibt, führt es das 
Gute selbst herbei. Daher ist die Bewertung einer Handlung so schwierig. 
Die menschliche Einsicht ist fragmentarisch und kennt nicht den "große(n) 
Plan, nach dem das unbewusste Leben der Seele konstruiert ist". (Anm. 383) 
Zurückhaltung im Urteil ist daher geboten. Aber auch diese Selbstbeschei-
dung ist zweideutig, auch für sie gilt wieder, dass "auch im Besten, ja gera-
dezu im Besten ... der Keim des Bösen" ist. (Anm. 384) Wer sich über den 
Gegensatz von gut und böse erheben will, läuft Gefahr, gerade dann dem Bö-
sen zu verfallen, "denn wie leicht kann sich damit das Böse einschmuggeln, 
wenn es einfach erklärt, es sei eben das potenziell Bessere ..." Jede nur-in-
tellektuelle Stellungnahme bzw. Distanzierung verfehlt das moralische Pro-
blem.

"Unterliegt man ihm nicht zum Teil, so geht nichts von diesem Bösen in 
uns hinein, und dann kann auch keine Erneuerung und Heilung stattfinden 
... Unterliegt das Ich aber nur zum Teil und kann es sich vor dem gänzlichen 
Verschlungenwerden durch Selbstbehauptung retten, dann kann es die Stim-
me (sc. die zum Bösen rät) assimilieren, und dann stellt sich heraus, dass das 
Böse nur ein böser Schein war, in Wirklichkeit aber ein Bringer des Heils 
und der Erleuchtung ..." (Anm. 385)

(2) Böses als Element des Guten
Wie der Körper nur wirklich ist, wenn er einen Schatten wirft, so gehören 

zum Menschen Freude und Leid, zum Lebendigen das Differenzierte und 
das Primitive. "Das Leben selber fließt zugleich aus klaren und trüben Quel-
len." (Anm. 386) Beide gehören zusammen.

Die Bipolarität des Archetypus symbolisiert das Selbst, das Hell und Dun-
kel, Gut und Böse enthält. "Nicht Vollkommenheit, sondern Vollständigkeit" 



106

(Anm. 387) wird vom Menschen verlangt. Sein Leben erfüllen heißt daher 
dessen Abgründe erfahren. (Anm. 388)

Ohne ihre ,tierische' Seite funktioniert die Psyche nicht. Das Dunkle und 
Fremde lässt sich nicht einfach verleugnen, "es will mitleben"; (Anm. 389) 
verweigert man ihm seinen Platz im bewussten Leben, so setzt es sich un-
erkannt als Symptom, als Unfreiheit, als scheinbares Schicksal oder an den 
Lebenspartnern durch.

Jung weiß, dass solche Anerkennung des Bösen alle menschlichen Kräf-
te fordern kann: "Man bedenke, was es heißt, die Daseinsberechtigung des 
Unvernünftigen, des Sinnlosen und des Bösen anzuerkennen!" (Anm. 390) 
Aber diese Arbeit ist sinnvoll; ihre Frucht ist der ganze, der 'natürliche' 
Mensch, der "in bewusstem Dasein jene Einheit und Totalität, jene Sicher-
heit und Aufopferungsfähigkeit (erreicht), wie sie das wilde Tier unbewusst 
und instinktmäßig besitzt". (Anm. 391)

Dieser ganze Mensch stimmt mit sich selbst überein; er kann der sein, der 
er ist. Das Böse ist in ihm wirklich und wirksam, ohne unbedingt zerstöre-
risch zu sein. Sein Symbol ist das Kreuz: Bild der Verbindung, nicht Aufhe-
bung der Gegensätze, ihrer Bändigung durch Integration. (Anm. 392)

b) Das machtvolle Böse
Wie kann man an der Macht und der Bosheit des Bösen festhalten, wenn 

man seinen möglichen Sinn, seine Relativität, verstanden hat? Dass die 
Rechtfertigung des Bösen als eines Mittels zur bzw. als Teil der Vollstän-
digkeit Gefahr läuft, seine dämonischen Aspekte zu verharmlosen, hat Jung 
selbst gesehen. Schon in seiner Jugend wird ihm die Doppeldeutigkeit des 
Bösen klar: Bei der Lektüre des 'Faust' ahnt er "die geheimnisvolle Rolle, 
welche es in der Erlösung der Menschen aus Dunkelheit und Leiden spielt", 
aber er erkennt auch seine "weltumspannende Macht". Daher wirft er Goethe 
vor, "dass er Mephisto mit einer bloßen Spielerei ... erledigte ... Ich bedauer-
te es aufs tiefste, dass auch Goethe, der - oh so trügerischen -Verharmlosung 
des Bösen zum Opfer gefallen war". (Anm. 393)

Jungs Bestehen auf der autonomen Macht, der 'Realität' des Bösen liegen 
auch persönliche Erlebnisse zu Grunde. Er war der "Verharmlosung des Bö-
sen" teilweise selbst zum Opfer gefallen. Der Eindruck der Geschehnisse des 
Dritten Reiches in Deutschland stürzte seine vorher eher naive Haltung um. 
In einem Brief vom 20. 4. 46 bekennt er: "In Ihrem Brief zitieren Sie meine 
Worte, dass ich keine Illusionen hatte. Dieser Behauptung muss ich wider-
sprechen: vor der Hitler-Ära hatte ich noch immer Illusionen ... In der Tat 



107

hätte ich nie gedacht, dass der Mensch so absolut böse sein könnte. Ich dach-
te wohl, er könne böse sein, womit das Böse zumindest einen gewissen Cha-
rakter hätte, aber in Deutschland war das Böse verderbt. Es war ein Unrat des 
Bösen, unvorstellbar schlimmer als das übliche Böse ..." (Anm. 394)

In dieser konkreten Betroffenheit und Beschämung mag das Bindeglied 
zu der Überzeugung von der dämonischen Kraft des Bösen zu sehen sein. 
Der konkret (,empirisch') bezogenen Einstellung Jungs entspricht es ja, das 
Böse gemäß der Situation zu beurteilen, in der es auftritt. So geht die Zeitge-
schichte in die Theorie ein: Wenn das Böse als Mörderisches begegnet, dann 
muss es entsprechend ernst genommen werden.

Die Realität des Bösen festzuhalten, ist daher für Jung eine Frage der 
praktischen Psychologie. Deshalb bekämpft er auch so sehr die scholasti-
sche Theorie der privatio boni. Sie ist für ihn eine 'Beschönigung', denn "die 
menschliche Natur ist unendlicher Bosheit fähig, und die bösen Taten sind so 
wirklich wie die guten ..." (Anm. 395)

Gerade gegenüber einem offensichtlich einseitigen Gottes- und Men-
schenbild muss Jung stärker auf die Macht des Bösen pochen: "Solange das 
Böse ein mé on ist, wird niemand den Schatten ernst nehmen ... Die Zukunft 
der Menschheit wird in hohem Maße von der Schattenerkenntnis abhängen. 
Das Böse ist - psychologisch gesprochen - furchtbar real." (Anm. 396)

Es ist gefährlich, das Böse nicht ernst zu nehmen. Wer es nicht anerkennt 
und sich davon absetzt, wird mit ihm identisch. Das Ich, das nicht zwischen 
Individuellem und Archetypischem, "dem kongenitalen Instinktsystem", un-
terscheidet, muss zerspringen: "Die Möglichkeiten des Archetyps, im Guten 
wie im Bösen, überschreiten die menschliche Reichweite um ein Vielfaches, 
und ein Mensch kann solche Spannweite nur dadurch erreichen, dass er sich 
mit dem Dämon identifiziert, beziehungsweise sich von diesem ergreifen 
lässt, wobei aber der Mensch verloren geht." (Anm. 397)

Die ,Gottähnlichkeit', die dann entsteht, bedeutet die (ggf. psychotische) 
,negative Inflation', in der die Inhalte des Unbewussten übermäßig intensi-
viert sind. Das steuernde Ichbewusstsein aber fehlt, und so können sie in in-
neren und/oder äußeren Katastrophen explodieren. (Anm. 398)

Das Wissen um die Realität des Bösen stellt psychologisch somit die 
Schutzmauer dar gegen die Gefahr, von ihm überschwemmt zu werden. Die-
se Gefahr droht gerade demjenigen, der seiner selbst nicht bewusst ist, und 
zwar droht sie desto eher, je mehr er entsprechend unbewusste Gesinnungs-
genossen findet.



108

Hier kommt nach Jung der Kultur eine wichtige, wenn auch ambivalen-
te Aufgabe der Stützung und Bändigung zu: "Die Gesellschaftsbildung kann 
aber auch das Gute fördern; sie ist sogar notwendig wegen der moralischen 
Schwäche der meisten Menschen, die, um sich überhaupt halten zu können, 
sich an äußeres Gut anklammern müssen." (Anm. 399)

Dieselbe Funktion sieht Jung auch die Religionssysteme erfüllen: Sie set-
zen der Sündhaftigkeit des Menschen die Kraft und das Ziel des Guten ent-
gegen. Wer um die Realität des Bösen und die "Rohheit der menschlichen 
Natur" weiß, wird deshalb die Religion sowenig verwerfen wie die gesell-
schaftliche Moral. (Anm. 400)

6. Der Ort des Bösen
Die menschliche Psyche ist der Bereich, in dem sich archetypisches und 

moralisches Böses begegnen, wo relatives und absolutes Böses unterschie-
den werden müssen.

Wie stellen sich die verschiedenen Ebenen des Bösen für das Individuum 
dar, und wie vollzieht das Ich die notwendige Abgrenzung? (Anm. 401)

a) Das kollektive Unbewusste
Das archetypisch Böse als 'Prinzip der Gottheit' wurzelt im Unbewussten. 

Das Unbewusste ist für Jung 'Natur' und als solche 'inhuman'; seine Dyna-
mik verläuft jenseits von kulturellen Zwecken und moralischen Rücksichten. 
(Anm. 402) Den Archetypen eignet gefährliche Numinosität: Sie können das 
Ich so sehr in ihren Bann ziehen, dass es sich in sie auflöst. Es kann sich da-
bei mit ihrem hellen und/oder mit ihrem dunklen Aspekt identifizieren - in 
beiden Fällen wird es selbst un-menschlich.

Für das Urteil des Bewusstseins trägt also das Unbewusste immer zwei 
gegensätzliche Gesichter. Selbst seine kompensatorischen Impulse können, 
wenn sie nicht entsprechend verstanden werden, katastrophale Wirkungen 
zeitigen. (Anm. 403) Daher sind Aufmerksamkeit und Vorsicht geboten.

Dies gilt vor allem auch für jene schillerne Gestalt des Unbewussten, 
die sich (für den Mann) als Anima darstellt. Sie lockt den trägen Menschen 
zum Leben, sie führt ihm die Fülle seiner Möglichkeiten bzw. Wünsche vor 
Augen. Aber "indem die Anima das Leben will, will sie Gutes und Böses". 
(Anm. 404) Als der "Archetypus des Lebendigen schlechthin" steht sie selbst 
"jenseits von Sinn und Verantwortung". (Anm. 405) Die Vielfalt der Schön-
heit und des Lebens lässt sich nicht in ethische Kategorien einfangen. Als 
Angebot des Lebens ist das Unbewusste weder gut noch böse, sondern vor-



109

erst moralisch indifferent. Die Gegensätze des Bewusstseins sind hier noch 
zusammengeschlossen. (Anm. 406)

Daher ist das Unbewusste zwar nie moralisch zu verwerfen, aber insofern 
es der Ursprung und die Matrix des Bewusstseins ist, liefert es diesem das 
Material zum ethisch Bösen. Es enthält ja immer auch die dunklen Seiten der 
Archetypen, die zerstörerischen Möglichkeiten menschlichen Verhaltens. So 
spricht Jung vom "Archetypus des Schattens ": Infolge der Gegensatzstruk-
tur der Wirklichkeit und seines eigenen Wesens kann der Mensch niemals 
ausschließlich 'gute' Eigenschaften verwirklichen. Immer gehört der 'Schat-
ten' dazu, das Undifferenzierte, Minderwertige, Ungelebte. Die dunkle Seite 
gehört zu seiner Ganzheit: "Das Selbst hat (für heutige Erfahrung) auch böse 
Komponenten ..." (Anm. 407)

b) Das persönliche Unbewusste
Das persönliche Unbewusste enthält den Niederschlag der Erlebnisse und 

Verdrängungen der individuellen Lebensgeschichte. Jung vergleicht es ge-
legentlich mit den Inhalten des 'Es' bei Freud, ordnet ihm aber eine wesent-
lich geringere Rolle bei der Entstehung und Heilung der Neurosen zu. (Anm. 
408) Gleichwohl beginnt normalerweise jede Analyse mit der Auseinander-
setzung mit dem persönlichen Unbewussten: das Ich begegnet seinem eige-
nen Schatten. (Anm. 409)

Wie schon erwähnt, ist der Schatten eine allgemein menschliche Möglich-
keit. So hat auch jede Gesellschaft den ihr eigentümlichen 'Kollektivschat-
ten', in dem zusammengefasst ist, was immer die allgemeine Moral verwirft, 
was zu den selbstverständlich anerkannten Idealen nicht passt. Kein Mit-
glied der Gesellschaft kann sich ohne weiteres außerhalb dieser spezifischen 
Licht-Schatten-Struktur seiner zeitgeschichtlichen Situation bewegen. Der 
individuelle Schatten enthält zudem noch all jene Eigenschaften der Person, 
die dem - von der Einstellung der Eltern vorgezeichneten - Ich-Ideal wider-
sprechen oder welche die Verwirklichung der angestrebten bzw. von ande-
ren erwarteten Persona (Anm. 410) verhindern könnte. Insofern sich das Ich 
mit dem kollektiven Bewusstsein und dessen Vorstellungen identifiziert, hat 
es teil an dessen Einseitigkeit: "Ein Mensch von heutzutage, der dem mora-
lischen Kollektivideal mehr oder weniger entspricht, hat aus seinem Herzen 
eine Mördergrube gemacht, ... wenn er selbst dadurch auch keineswegs ge-
stört ist." (Anm. 411)

Je mehr er sich zudem in sein Wunschbild von sich selbst verkrampft, des-
to mehr verleugnet und verdrängt er die entgegengesetzten persönlichen Ei-



110

gentümlichkeiten - zusätzlich zu jenen, die ihm zugehören, insofern er an der 
allgemeinen Menschennatur teilhat. (Anm. 412)

Wie Freud kritisiert somit auch Jung die Gesellschaft: Die kollektiven 
Normen berücksichtigen das menschliche Wesen nur ungenügend, zudem 
verlangen sie von unterschiedlichen Individuen ein und dasselbe Maß an 
Disziplin. Die Menschen bemühen sich, ihnen Folge zu leisten, ungeachtet 
der Tatsache, dass "Moral eine Gabe zu sein (scheint) wie die Intelligenz". 
Sie unterdrücken den "statistischen Verbrecher" in sich, "jene Tendenzen, die 
den Betrag antisozialer Elemente in der psychischen Struktur des Menschen 
darstellen". (Anm. 413)

Der Schatten wird damit mehr und mehr zum Reservoir des Bösen, das 
desto dunkler ist, je mehr es verdrängt wird. Das Unbewusste, mit allem Ab-
gewehrten, Unbrauchbaren belastet, wird vom Bewusstsein als feindlich und 
gefährlich erlebt, hässlicher, als es tatsächlich ist. Energetisch aufgeladen, 
können die abgelehnten Tendenzen schließlich destruktiv durchbrechen: 
"Der gebildete Mensch versucht, den unteren Menschen in sich zu verdrän-
gen, ohne sich klarzumachen, dass er diesen dazu zwingt, aufrührerisch zu 
werden." (Anm. 414)

Der Schatten ist komplementär und kompensatorisch zum Ich-Bewußt-
sein. Oft ist er kontaminiert mit gegengeschlechtlichen Persönlichkeitsantei-
len, die das Ich verabscheut oder die es fürchtet: die verführerische Anima, 
der vergewaltigende Animus. Auch die inferiore Funktion ist anfänglich mit 
dem Schatten verknüpft. So stellt der Schatten die herrschende Einstellung 
des Bewusstseins in Frage. Dabei trägt er selbst eine hohe energetische La-
dung: "Insofern nun aber ein Unwert ebenfalls eine Möglichkeit ist, durch 
welche Energie zur Entfaltung gelangen kann, so ist er eigentlich auch ein 
Wert, aber ein solcher, der unnütze oder schädliche Energiemanifestationen 
vermittelt." (Anm. 415)

Dass aber das Schattenhafte Unwert sei, ist eine Meinung des kollektiven 
Bewusstseins, die überprüft werden kann und muss: " ... der Schatten ist in 
der Regel nur etwas Niedriges, Primitives, Unangepasstes und Missliches, 
und nicht absolut böse. Er enthält auch kindische oder primitive Eigenschaf-
ten, die in gewisser Weise die menschliche Existenz beleben und verschö-
nern würden; aber man stößt sich an hergebrachten Regeln ..." (Anm. 416) 
Hinter dem Ärgernis des Schattens steht letztlich das Selbst, das den Men-
schen zur Suche nach seiner Vollständigkeit anstößt, zur Verwirklichung sei-
ner Ganzheit.



111

So ist es wieder das Bewusstsein, dessen Einstellung und Bewertung dar-
über entscheidet, welche Funktion der Schatten in der Dynamik der Persön-
lichkeit einnimmt: ob er das Reservoir des Dunklen und Verdrängten bleibt 
oder ob er zum Schatz bisher ungenutzter Potenzen wird. Die Angst und die 
Abwehr des Bewusstseins sind freilich auch berechtigt. Die Archetypen wei-
sen ja tatsächlich destruktive Aspekte auf; und das persönliche Unbewusste 
kann so gefährlich sein wie das kollektive. (Anm. 417) Hat sich ein Kom-
plex einmal autonom gegen ein schwaches Ich durchgesetzt, so lässt er sich 
kaum mehr ohne Persönlichkeitsverstümmelung auflösen. Fausts Mephisto 
ist für Jung solch ein Beispiel für den "diabolische(n) Aspekt jeder psychi-
schen Funktion, die sich aus der Hierarchie des Ganzen bis zur Unabhängig-
keit und absoluten Herrschaft befreit". (Anm. 418)

Die Kraft des Ich ist beschränkt. Menschliche Verantwortung besteht da-
rin, um die eigenen Höhen und Tiefen zu wissen, seine Individualität aber 
weder mit den göttlichen noch mit den teuflischen Dimensionen der Psyche 
zu verwechseln.

So stößt der Mensch bei der Begegnung mit seinem Schatten auf seine 
Grenze und seine Bedürftigkeit: "Die Konfrontation mit seiner Dunkelheit 
(sollte ihn) nicht nur vor der Identifikation warnen, sondern ihm auch einen 
heilsamen Schrecken vor dem, wessen ein Mensch fähig ist, einjagen. Er 
kann den unheimlichen Gegensatz seiner Natur nicht aus eigener Kraft be-
wältigen, sondern nur durch die Erfahrung eines von ihm unabhängigen, d. 
h. eines von ihm nicht bewirkten seelischen Vorganges." (Anm. 419)

c) Das Ich
Nur im Ich-Bewußtsein gibt es sowohl naturhaft-archetypisches als auch 

ethisch Böses.

(1) Das archetypisch Böse und das Ich
Insofern jedes Individuum Anteil hat an der allgemeinen Menschennatur, 

hat es auch Anteil an jeder möglichen Form des Bösen, an "Unmenschlich-
keit, Kriminalität und ruchlos Üblem" (Anm. 420) - ohne dafür verantwort-
lich zu sein.

Hier kommt Jungs Vorstellung von der Struktur der Psyche zum Tragen: 
Die Psyche umfasst das Ich, sie ist einem Raum vergleichbar, in den die Re-
präsentanten des Außerpsychischen - des Somatischen einerseits, des Geisti-
gen anderseits - hineinragen. Der Ich-Komplex kann die archetypischen In-
halte nur spüren, nicht begreifen; die selektive Wahrnehmung des Ich gleicht 
dem kreisenden Licht-Kegel eines Leuchtturms, der das Dunkel durchstreift. 



112

Wollte das Ich seine beobachtende und integrierende Rolle aufgeben, sich 
etwa die kollektiven Tugenden und Laster zurechnen, so würde es sich in 
die psychischen Gegensätze auflösen, der Strahl müsste verlöschen. (Anm. 
421)

Der Bereich des Archetypischen ist vorgegeben. Und insofern das Ich 
sich notwendig im Gegensatz von gut und böse orientieren muss, kann es 
der Verstrickung in das Leiden und die Schuld auch nicht entgehen. Diese 
paradoxe Erfahrung des notwendigen Bösen symbolisiert sich für Jung im 
Bild der 'prometheischen Schuld' und des 'Muttermordes'. Die Natur selbst 
drängt den Menschen zur Bewusstheit. Und doch erlebt das Bewusstsein 
gleichzeitig die Umklammerung, mit der das Unbewusste es festhalten will. 
Es muss sich von dieser nährenden Wurzel, der 'Mutter' schlechthin, befrei-
en; es muss sich aus der Geborgenheit im Kollektiv lösen - um den Preis der 
Einsamkeit und der Todesangst, die erst das Individuum erleben kann. Ge-
gen dieses Leiden wehrt sich das Ich - nicht nur das Ich des Neurotikers -; 
seine Sehnsucht nach Rückkehr drückt sich als Inzestverlangen aus, als zu-
gleich verabscheute und beglückende Hoffnung, sich (wieder) mit der Mut-
ter zu vereinigen. (Anm. 422)

Dieser Kampf und dieser Schmerz wiederholen sich auf jeder Stufe der 
Individuation, die ein Schritt zu 'höherer Bewusstheit' ist; die 'promethei-
sche Tat' des Menschen, selbstständig und frei zu werden, wird von den Göt-
tern durch Verbannung, d. i. durch das Leid der Einsamkeit, bestraft. (Anm. 
423)

Doch muss diese Loslösung sein; ohne sie gibt es keine Bewegung und 
keine Entwicklung. Jung weiß, "dass man nicht nur sein Glück, sondern auch 
seine entscheidende Schuld versäumen kann, ohne welche ein Mensch seine 
Ganzheit nicht erreichen wird". (Anm. 424) Die perpetuierte 'Unschuld' des 
Kindes ergibt schließlich den infantilen Erwachsenen.

Wer im Unbewussten verharrt, verstößt gegen das eigentlich geforderte 
menschliche Ziel. In mythischer Sprache formuliert Jung: Das Bewusstsein 
muss sich vom Mutterprinzip abkehren. Zwischen dessen Einigungsstre-
ben und seiner eigenen 'männlichen' Unterscheidungstendenz (Anm. 425) 
besteht unüberwindliche Feindschaft: "Es gibt keine Bewusstheit ohne Un-
terscheidung von Gegensätzen. Das ist das Vaterprinzip des Logos, der sich 
in unendlichem Kampfe der Urwärme und der Urfinsternis des mütterlichen 
Schoßes, eben der Unbewusstheit entwindet ... Unbewusstheit ist die Ur-
sünde, das Böse schlechthin für den Logos. Seine weltschöpferische Befrei-
ungstat aber ist Muttermord ..." (Anm. 426)



113

Von je verschiedenem Blickpunkt aus kann Jung daher sowohl die Ent-
wicklung des Bewusstseins als auch das Verbleiben im Unbewussten als 'Ur-
sünde' bezeichnen; ersteres wird vom Ich als qualvolle Trennung erlebt, letz-
teres ist die Verweigerung der Selbstwerdung. (Anm. 427)

Der Weg der Lösung aus dem Unbewussten ist aber nicht nur schmerzhaft, 
sondern auch gefährlich. Je mehr das Bewusstsein seine Herkunft verleug-
net, desto mehr spaltet es sich auch von den schöpferischen Elementen des 
Unbewussten ab. Es verliert seine Kraft und verfällt so erst recht der Regres-
sion, wird von Inhalten des missachteten Unbewussten blockiert und gestört 
(Neurose), oder überschwemmt (Psychose). Dann tritt alles verworfene und 
säuberlich vermiedene Böse auf: die einseitige Einstellung des Bewusstseins 
dämonisiert das Unbewusste.

Hier liegt die eigentliche ethische Aufgabe des Menschen: sich seiner 
Grenzen und Chancen bewusst zu sein; sich aus der Identität mit der 'Mutter' 
zu befreien, ohne dann dem Vaterprinzip zu verfallen, sondern seinen indivi-
duellen Weg im Spannungsfeld beider zu gehen.

(2) Das ethisch Böse im Ich
Dominieren unbewusste Inhalte über den Ich-Komplex, so kann man die 

bewusste Person dafür nicht ohne weiteres verantwortlich machen. Die Be-
urteilung eines Menschen soll nach Jung auch - zumindest vorerst - von des-
sen Schatten absehen. (Anm. 428)

Doch ist die Haltung des Bewusstseins unendlich wichtig. Der Wille ist 
den Instinkten ja nicht ausgeliefert - ein freier Libidobetrag bleibt für das 
Bewusstsein. (Anm. 429) Neben den Trieben gibt es die Einstellung des Ich, 
das jene bejaht oder verneint, verleugnet oder verwandelt. (Anm. 430)

Gegenüber Freud stellt Jung somit gerade auch die Kraft des Ich heraus. 
Das Individuum ist seiner Triebhaftigkeit nicht verfallen. Zu seiner ursprüng-
lichen Konstitution zählt die moralische Anlage; neben dem Egoismus ist die 
Sozialität vorgegeben: " ... die Moral ist eine Funktion der menschlichen 
Seele, die so alt ist wie die Menschheit ... Sie ist ein instinktives Regulativ 
des Handelns ..." (Anm. 431) Ein grundsätzlicher Kulturpessimismus scheint 
Jung daher nicht angebracht zu sein: "Die Moralität ist kein Missverständnis, 
das ein ehrgeiziger Moses auf dem Sinai erfand, sondern gehört mit zu den 
Lebensgesetzen, und wird im normalen Ablauf des Lebens erzeugt wie ein 
Haus oder ein Schiff oder ein anderes Kulturinstrument ..." (Anm. 432)

Bei aller Achtung vor der autonomen Macht des Unbewussten weist Jung 
damit dem Ich die Fähigkeit der Steuerung zu, die Entscheidung darüber, ob 



114

es von der - psychisch angelegten - Moralität Gebrauch macht oder, was oft 
genug der Fall ist, eben nicht: "Hat uns der Weltkrieg mit seinen Gräueln die 
Augen wirklich noch nicht weiter geöffnet, sodass wir immer noch nicht se-
hen können, dass unser Bewusstsein noch teuflischer und perverser ist als 
das Naturwesen des Unbewussten?'' (Anm. 433)

Das Ich ist der Ort der Wertung und der reflektierten Handlung. Hier ent-
stehen die Begriffe von gut und böse, und hier wird die ethische Stellungnah-
me und Tat gesetzt - oder auch verweigert.

7. Der Umgang mit dem Bösen

a) Die Begegnung mit dem Bösen
Mit dem Bösen umzugehen, setzt die bewusste Begegnung mit ihm vor-

aus. Dies verlangt nicht nur die Bereitschaft, das System der eigenen Über-
zeugungen in Frage zu stellen, auf die Sicherheit kollektiver Deutungssche-
mata zu verzichten, sondern auch den Mut, das Böse nicht zuerst im anderen, 
sondern in sich selbst zu suchen und - ohne es vorerst zu werten - zu ihm zu 
stehen. Ist so der Blick geöffnet für die Selbsterkenntnis, können auch jene 
verdrängten Inhalte aus dem Unbewussten auftauchen, gegen welche die 
konventionelle Moral das Ich bisher abgeschirmt hatte. Diese erste Stufe der 
Individuation, die Auseinandersetzung mit dem Schatten, bringt die erwähn-
te 'Realität' des Bösen ins Bewusstsein. Die neuen Erfahrungen überwältigen 
das Ich; es braucht daher dringend Unterstützung: "In der Konfrontation mit 
der Dunkelheit muss man sich an das Gute klammern, sonst verschlingt ei-
nen der Teufel ..." (Anm. 434) Die bisherige Weltanschauung wird brüchig; 
selbstverständliche Ideale werden fragwürdig und offenbaren ihre andere, 
ihre unbekannte dunkle Seite: Je mehr sie vom Bewusstsein erstrebt wurden, 
desto mehr hat sich ihr jeweiliger Gegensatz im Unbewussten konstelliert.

In diesem Stadium der Selbsterfahrung erscheint die Analytische Psy-
chologie als ein dualistisches System. Wie für die Alchemie ist es auch Ziel 
des analytischen Prozesses, die verlorene "Einheit zu erreichen ": das "Werk 
der Versöhnung anscheinend inkompatibler Gegensätze zu vollbringen, die 
charakteristischerweise nicht bloß als die natürliche Feindschaft der physi-
schen Elemente, sondern zugleich als moralischer Konflikt verstanden wer-
den." Die Ausgangssubstanz des opus ist dabei "die peinliche Dunkelheit der 
Seele", (Anm. 435) die fremden Mächte, denen das Ich sich stellen muss. 
Insofern aber in der Tiefe der Psyche nicht nur der 'Teufel', sondern auch 
der 'Gott' wohnt, fördert die Analyse nicht nur die "ethische Entwicklung", 



115

sondern zeigt auch die "Tiefe und Schönheit der menschlichen Seele" auf. 
(Anm. 436)

b) Die Erkenntnis und Gestaltung des Bösen

(1) Verstehen und Bewerten
Neben dem Kampf gegen die Projektion des Bösen bzw. die Identifikation 

mit ihm steht das Bemühen, seine Bedeutung zu verstehen. Für Jung zählt 
die Erkenntnis - neben Glaube, Hoffnung und Liebe - zu den "vier höchs-
ten Errungenschaften menschlichen Strebens". (Anm. 437) Ohne allzu frü-
he (verdrängende) Wertung sucht sie nach dem Sinn der Bilder und Kräf-
te aus dem Unbewussten, nach deren Zielrichtung. Diese Erkenntnis muss 
aber ganzheitlich sein, nicht nur intellektuell; die unmittelbare Begegnung 
mit einem so drängenden Problem wie dem des Bösen darf nicht spurlos am 
Menschen vorbeigehen: "Man kann sich den schwierigen Akt der Selbster-
kenntnis aber ... dadurch erleichtern, dass das moralische Kriterium durch 
sog. objektive Wissenschaftlichkeit oder durch ungeschminkten Zynismus 
ausgeschaltet wird ... . Das Resultat dieses Betruges ist, dass die Erkenntnis 
ihrer Wirksamkeit beraubt wird, indem die moralische Reaktion ausbleibt." 
(Anm. 438)

Offenheit und Wertung, Selbstaufgabe und Selbstbestimmung, Verstehen 
und Reifen fordern und ermöglichen sich wechselseitig. (Anm. 439)

Wo freilich die 'moralische Begabung' gering ist, die Selbststeuerung 
nicht vom reifen 'ethischen Gefühl' vollzogen werden kann, muss das kol-
lektiv dressierte Überich, oder der nach Nutzen und Nachteil abwägende 
Verstand eingreifen. (Anm. 440)

(2) Die Symbolik des Bösen
Die individuellen bzw. kollektiven Bemühungen, das Böse zu verstehen 

und zu bewältigen, schlagen sich in der Symbolik der Religionen nieder.
Symbole erlauben eine gewisse Distanz zum Objekt, insofern sie die Libi-

do von diesem abziehen. Sie formen und leiten das Bewusstsein und vermit-
teln ihm kontrollierten Zugang zum belebenden Unbewussten.

Jung weist allerdings darauf hin, dass sich Symbole auch überleben bzw. 
dass sie einseitig werden können. Für ein gewandeltes Bewusstsein, das sie 
dennoch festhält, werden sie dann zu leeren Hülsen oder führen es irre.

Der christliche Gottesbegriff ist für Jung das Beispiel eines solchen ge-
fährlich einseitigen Symbols: Das Christentum hat nur den oberen, den hel-



116

len Gott aufgenommen, dessen dunkle Seite aber dem Menschen zugescho-
ben. Um des seelischen Gleichgewichts willen musste der heilende Erlöser 
einerseits, der entlastende Teufel anderseits entstehen. Psychologisch gese-
hen, erscheint Christus als herrschendes Selbstsymbol; aber es ist unvoll-
ständig und daher unbefriedigend, denn ihm fehlt das Element des Bösen. 
(Anm. 441)

Kompensatorisch zur christlichen Überwertigkeit des Guten sieht Jung 
sich im späteren Mittelalter u. a. die Symbolik der Alchemie entwickeln. 
Hier weist die Paradoxie der Arkansubstanz - "von welcher angenommen 
wurde, dass sie als prima materia die Gegensätze unvereinigt und als lapis 
Philosophorum vereinigt enthalte" (Anm. 442) - ebenso auf den umfassen-
den Ansatz hin wie die durchgehende Doppeldeutigkeit der alchemistischen 
Selbstsymbole: Fisch, Schlange, Stein. Auch die Trinität der Reihe Sulfur - 
Mercurius - Sal entspricht der christlichen nur scheinbar: Wegen der Dop-
pelnatur des Merkur ist sie eine verkappte Quaternität, in die das chthonische 
Element aufgenommen ist. So sind die Tiefen des Bösen zugleich die Tiefen 
(profunda) der Gottheit, womit die Einseitigkeit und gewaltsame Eindeu-
tigkeit des christlichen dogmatischen Bewusstseins korrigiert wird. (Anm. 
443)

c) Die Integration des Bösen
Jung interpretiert die alchemistische Symbolik als eine Vorwegnahme der 

Analytischen Psychologie, als Darstellung der Erfahrungen, die mit dem 
Prozess der Individuation verbunden sind: "Man darf daher vermuten, dass 
in der Alchemie tatsächlich ein Versuch zur symbolischen Integration des 
Bösen vorliegt, und zwar vermittels einer Lokalisation des göttlichen Erlö-
sungsdramas im Menschen selber." (Anm. 444)

Das alchemistische opus muss dem christlichen Betrachter als ein ,myste-
rium iniquitatis' erscheinen; der analytische Psychologe erkennt in ihm dage-
gen "ein chthonisches Mysterium, welches ... seine Wurzeln im Wandlungs-
prozess des Unbewussten besitzt". (Anm. 445) Diesen Prozess bewusst zu 
gestalten ist die ethische Aufgabe des Menschen.

Zwar gibt es in den gesellschaftlichen Normsystemen und besonders in 
den Religionen nach Jung eine Art von unbewusst-automatischer Umfor-
mung des Bösen, aber sie ist instabil und letztlich unfruchtbar. Sittlichkeit, 
die ihren positiven Beitrag zu den Problemen der Zeit leisten soll, setzt jene 
Freiheit voraus, die erst aus dem Prozess der Bewusstwerdung entsteht: 
"Ethische Entscheidung gibt es nur dort, wo der Konflikt in allen seinen As-
pekten bewusst ist." (Anm. 446)



117

Damit gewinnen auch die Schmerzen, die auf dem Weg der Individuation, 
bei der Auseinandersetzung mit den archetypischen Inhalten des Unbewuss-
ten entstehen, ihren positiven Sinn: Sie bereiten die Wandlung, die menschli-
che Reifung vor: Ohne den Druck des Konflikts gibt es "keine Einigung und 
keine Geburt eines Dritten und Übergeordneten ..." (Anm. 447)

Vom Ziel, von der Verwirklichung der Ganzheit her gesehen, ist die ganze 
Individuation, und besonders die 'ethische Entscheidung' ein gemeinsames 
Werk des Ich und des Selbst, das trägt und antreibt und das im Bösen und 
durch das Leiden gefunden werden will.

Wer so den Prozess der Individuation vollzieht, erfüllt nach Jung eine 
wichtige Aufgabe auch für die Gemeinschaft. Er lehnt den Vorschlag des 
Christentums ab, das Böse zu meiden, und versucht stattdessen, mit diesem 
umzugehen zu lernen. (Anm. 448)

Das bedeutet keineswegs, dass er etwa nach moralischer Willkür strebt: 
"Es ist richtig, dass die Psychoanalyse die animalischen Triebe bewusst 
macht, aber nicht, wie einzelne interpretieren, um sie direkt einer zügellosen 
Freiheit zu überlassen, sondern um sie einem sinnvollen Ganzen einzuord-
nen." (Anm. 449)

Gerade dabei zeigt sich, dass der westlich-christliche Mensch eine Annä-
herung an das Böse braucht, um seine psychische Entwurzelung auszuglei-
chen. Das Problem des Bösen muss durch "Rückbesinnung auf die funda-
mentale menschliche Natur" beantwortet werden. (Anm. 450)

Damit verschiebt sich beim Versuch der Integration des Bösen schließlich 
das Problem selbst: "Es geht nicht länger um die undurchführbare Versöh-
nung von gut und böse, sondern um die Versöhnung des Menschen mit sei-
nem vegetativen (=unbewussten) Leben." (Anm. 451) Es geht um die Frage 
der Beziehung zwischen Bewusstsein und Unbewusstem, um die Verwirkli-
chung der Ganzheit, die eine "Wiederherstellung der ursprünglichen Einheit 
auf der Stufe der Bewusstheit" (Anm. 452) bedeutet. Und es geht schließlich 
um die Stellung des Menschen in der gesamten Wirklichkeit, denn die Arbeit 
am Problem des Bösen führt den Menschen zur Erkenntnis seines Wesens, 
zur Erfahrung dessen, was er ist - und dessen, was ihn umgreift: "Das heißt, 
selbst der erleuchtete Mensch bleibt der, der er ist, und ist nie mehr als sein 
beschränktes Ich gegenüber dem, der ihm einwohnt, und dessen Gestalt kei-
ne erkennbaren Grenzen hat, der ihn allseits umfasst, tief wie die Gründe der 
Erde und weiträumig wie der Himmel." (Anm. 453)



118

B. Jungs Deutung des Bösen

I. Jungs Ansatz

1. Wirklichkeit und Wissenschaft

a) Die Erfahrung des Umgreifenden
Jung ist ein ergriffener Forscher. Die Erfahrung des tragenden Unbewuss-

ten prägt sein Denken und treibt es an. (Anm. 454) Die 'Wirklichkeit der See-
le' stellt für ihn nicht nur eine brauchbare 'Arbeitshypothese' dar, (Anm. 455) 
sie ist für ihn eine nicht weiter hinterfragbare Tatsache. Er wendet sein Inte-
resse dem Unbewussten zu, das er als die 'Natur im Menschen' versteht, wo-
bei 'Natur' hier die Bedeutung des schlechthin Gegebenen und Vorhandenen 
(Anm. 456) trägt.

Diese Natur begegnet Jung als eigengesetzliche, als schöpferische und als 
sinnhafte: 

(1) Wie die äußere, so erscheint die innere Natur dem Menschen zugleich 
großartig und unheimlich: Das 'kollektive Unbewusste' kann sich gegebe-
nenfalls in der individuellen Psyche mit unbeeinflussbarer Kraft durchset-
zen, das Bewusstsein mit archetypischen Elementen überschwemmen.

(2) Die innere Natur ist nicht nur stärker als das Bewusstsein und unab-
hängig von diesem, sie offenbart sich auch als schöpferische Quelle. Wie die 
äußere Natur eine Fülle von Formen hervorbringt und wieder vernichtet, so 
ist im Menschen das Unbewusste die 'Mutter aller Möglichkeiten'. (Anm. 
457) Neben dem gesetzmäßigen Ablauf seiner energetischen Prozesse eig-
net ihm gleichsam spielerische Freiheit und überlegene Weisheit. Selbst die 
Triebschicht, die zum innersten Bereich der 'Naturtatsachen' zählt, (Anm. 
458) besitzt eine schöpferische Komponente: Aus ihr gehen alle 'wert- und 
sinnvollen Neuerungen' der menschlichen Kultur hervor. (Anm. 459)

(3) Damit spricht Jung der Natur auch Sinnhaftigkeit zu. Er denkt dabei 
nicht - wie etwa Freud - zuerst an die Motiviertheit allen psychischen Ge-
schehens, sondern an dessen Richtung auf ein Ziel, das vom Bewusstsein er-
kannt und ergriffen werden kann.

Das kollektive Unbewusste arbeitet natürlich auf Gattungsziele hin. Doch 
hat sich im Lauf der Zeit der homo sapiens entwickelt, ein Lebewesen mit ei-
nem so nur "dem Menschen eigentümlichen Entwicklungstrieb", (Anm. 460) 
in dessen Psyche schließlich selbst scheinbar so disfunktionale Phänomene 
wie neurotische Symptome final ausgerichtet sein können: Sie werden zur 



119

"Äußerung einer Macht und eines Sinnes ... , die man noch nicht versteht". 
(Anm. 461)

Um diesen Sinn zu erschließen, bedarf es freilich des Bewusstseins. Das 
Unbewusste zeigt an; das Bewusstsein deutet. Damit ist das Bewusstsein -
selbst mühsam von der Natur hervorgetrieben - mehr als ein Epiphänomen 
des Unbewussten: Es kann und muss sich von diesem befreien. In der gestal-
tenden Reflexion bricht es den Zwang der Naturgesetzlichkeit auf. (Anm. 
462) Die Distanzierung verläuft über die rationalen Kräfte des Menschen, 
und hier zuerst über das Denken: das Bemühen, Gesetzmäßigkeiten zu erfas-
sen, Zusammenhänge zu entwerfen, logisch-methodisch vorzugehen.

b) Die Grenzen des Denkens
Dass der Versuch, die Wirklichkeit - gerade auch des Psychischen - wis-

senschaftlich-denkend zu begreifen, unerlässlich ist, hält Jung fest. Uner-
müdlich weist er aber auch auf die Grenzen dieses Zugriffs hin, die Grenzen 
der Ratio, der Wissenschaft, des Logos allgemein.

Jungs erkenntnistheoretischer Ansatz fügt sich dabei in den Horizont von 
"Plato, Kant, Schopenhauer, Ed. v. Hartmann und Nietzsche" - wie er selbst 
die Etappen seiner "wichtigsten Philosophiestudien" markiert: (Anm. 463) 
Das intellektuelle Erkennen stellt nur eine Stufe im Prozess der menschli-
chen Welterfahrung dar. Die Relativierung des Verstandes sucht Jung psy-
chologischanthropologisch zu begründen: Das Denken ist nur "eine der vier 
psychologischen Grundfunktionen", und zwar diejenige, "welche, ihren ei-
genen Gesetzen gemäß, gegebene Vorstellungen in (begrifflichen) Zusam-
menhang bringt". (Anm. 464)

Erst mit dem ihm entgegengesetzten, aber gleichfalls rationalen Gefühl 
und dem irrationalen Funktionenpaar (Intuition und Empfindung) ergänzt 
es sich zur Totalität der Bewusstseinskräfte. Die vier Funktionen sind aber 
grundsätzlich unaustauschbar, sie lassen "sich nicht aufeinander beziehen, 
resp. reduzieren". (Anm. 465) Daher wendet sich Jung gegen all jene philo-
sophisch-anthropologischen Entwürfe, die dem Denken die entscheidende 
Rolle bei der spezifisch menschlichen Form der Weltbewältigung zuweisen 
wollen oder die den Verstand an die Spitze menschlicher Fähigkeiten setzen. 
Er möchte den Intellekt vielmehr entthronen; die Bedeutung des Logos ver-
schiebt sich für ihn vom im engeren Sinn Logischen zum Sinnhaften. (Anm. 
466) Jungs Einwände gegen die Wissenschaft im allgemeinen verstärken 
sich, wenn es um die Wissenschaften vom Menschen, im besonderen um die 
Psychologie geht. Kann es eine 'wissenschaftliche' Psychologie überhaupt 
geben? Die Eigenart ihres Forschungsobjektes erlaubt kaum exakte Aussa-



120

gen: "Die Struktur der Psyche ist in der Tat dermaßen kontradiktorisch oder 
kontrapunktisch, dass es wohl keine psychologische Feststellung oder kei-
nen allgemeinen Satz gibt, zu dem man nicht sofort auch das Gegenteil be-
haupten müsste." (Anm. 467)

Lassen sich - bezüglich einer individuellen Psyche - die Gegensätze im 
Gespräch vielleicht noch abtasten, so scheint bei der kollektiven die auf Lo-
gik, auf statistische Gesetzmäßigkeiten ausgerichtete Forschung völlig zu 
versagen. Ihre Strukturprinzipien, die Archetypen, stellen sich in jeder Situ-
ation unterschiedlich dar; ihr eigentliches Sein aber ist nicht erkennbar. Da 
sie sich zudem unlösbar mit Emotionen verknüpfen, gewinnen sie einen für 
das Denken unangenehmen, schillernden Charakter, der eine sachliche Aus-
einandersetzung mit ihnen behindert. (Anm. 468) Jung bezweifelt daher, 
dass die theoretische Betrachtung überhaupt diesem Phänomenbereich ent-
sprechen kann. Verbirgt sich hinter ihr nicht allzu oft die Abwehr gegen eine 
Erfahrung, die den Menschen zutiefst betreffen will? Die wissenschaftliche 
Aussage erfasst zumeist nur Bewusstseinstatsachen; die Psyche aber ist wei-
ter als das Bewusstsein, ist lebendiger Prozess.

Ein zusätzliches Hemmnis objektivierenden Denkens sieht Jung in der 
Tatsache, dass in der Psychologie - wie teilweise auch in der Philosophie -
Objekt und Subjekt der Forschung zusammenfallen. (Anm. 469) Dadurch 
entsteht die Gefahr, dass sich die Erkenntnis erheblich verzerrt. Die stärkste 
Verfälschung ergibt sich bei der neurotischen Projektion, wenn die eigenen, 
unbewussten und unbewältigten Probleme dem Beobachter am Gegenstand 
erscheinen. Daher gilt für den Philosophen, und erst recht für den forschen-
den (und den behandelnden) Psychologen, dass er sich zuerst selbst erken-
nen muss. (Anm. 470)

Doch gibt es auch dann, für den 'Gesunden', keine endgültige, festlegba-
re Erkenntnis. Die persönlichen Voraussetzungen lassen sich immer nur teil-
weise bewusst machen, nie aber auslöschen. Der eigene 'Typus' bleibt die 
Prämisse, die selbst in die Theorie mit eingeht. Je nach der Konstellation der 
Archetypen, je nach der erfassenden Funktion zeigt die Wirklichkeit dem 
Betrachter verschiedene Gesichter. (Anm. 471)

c) Analytische Psychologie als Wissenschaft
Trotz all dieser Schwierigkeiten hat Jung zeit seines Lebens daran fest-

gehalten, dass wissenschaftliche Erkenntnis möglich ist und dass auch sei-
ne eigenen psychologischen Forschungen als 'wissenschaftlich' bezeichnet 
werden können. Seine Erfahrungen theoretisch zu verarbeiten, war ihm ur-



121

sprüngliches Bedürfnis. (Anm. 472) Wie anders können sie verstanden und 
integriert werden?

So wehrt sich Jung leidenschaftlich gegen den Vorwurf, er verkünde eine 
neue, esoterische Heilslehre: "Die analytische Psychologie ist keine Weltan-
schauung, sondern eine Wissenschaft, und als solche liefert sie die Bausteine 
oder die Werkzeuge, womit einer seine Weltanschauung aufbauen, nieder-
reißen oder auch ausbessern kann ... Ich möchte, sie wäre eine, denn dann 
wäre ich der Mühsal des Forschens und Zweifelns enthoben und vermöchte 
überdies klar und einfach zu sagen, welches der Weg ist, der zum Paradies 
führt." (Anm. 473)

Dass die Analytische Psychologie Jungs häufig als Quasi-Religion abge-
lehnt wird, mag darauf zurückzuführen sein, dass sie sich in ihrem Grund-
konzept als eine Reaktion gegen die" übertriebene Rationalisierung des Be-
wusstseins" darstellt. (Anm. 474) Ihre Offenheit für das Unbewusste, die 
daraus folgt, erlaubt ihr, sich auch bisher vergessenen Phänomenen zuzu-
wenden, rückt sie aber selbst in den Einflussbereich des faszinierend-gefähr-
lichen und mehrdeutigen Unbewussten.

Seine Beobachtungen an Patienten interpretiert Jung, indem er sie in den 
großen Rahmen der Mythen, Märchen und religiösen Anschauungen der 
Menschheit einordnet. In erster Linie verfolgt er dabei die therapeutische 
Absicht, den Sinn eines individuellen psychischen Produkts durch die Ge-
genüberstellung mit ähnlichen Produkten besser zu verstehen und in seiner 
Eigenart abzugrenzen. Zudem wird er von anthropologischem Interesse ge-
leitet: Die objektiven Gebilde der Mythen, Märchen und Ideologien sind 
Selbstaussagen der Psyche, über welche diese - rückschließend - erkannt 
werden kann.

Kollektive und individuelle Psyche legen sich gegenseitig aus. Diese Me-
thode der Interpretation nennt Jung 'Amplifikation'; um sie zu handhaben, 
bedarf es nicht nur eines gewissen Maßes an Selbsterfahrung, sondern auch 
einiger Kenntnisse anderer Wissenschaften vom Menschen, besonders der 
Religionswissenschaft, der Völkerkunde und der Geschichte. Die psycholo-
gische Wissenschaft, wie Jung sie entwirft, stellt sich so zuerst als eine Her-
meneutik kollektiver und individueller Symbole dar. Dabei verbindet sie me-
thodisch das Organon-Prinzip (Anm. 475) mit einer analytisch-typologisch 
orientierten Theorie des 'Vorverständnisses'.

Jung selbst legte allerdings großen Wert darauf, dass seine Psychologie 
auch naturwissenschaftliche Aspekte zeigt. Als experimentelle Methode ent-
wickelte er (zusammen mit F. Riklin) den so genannten Assoziationstest, der 



122

diagnostischen Zwecken dient. (Anm. 476) Geht es freilich um therapeuti-
sche Maßnahmen, so muss der Psychologe Verfahren aus dem geisteswis-
senschaftlichen, ja aus dem religiösen Bereich zu Hilfe nehmen: "Es gibt 
Wege, die in die Nachbarschaft des Erlebnisses führen, aber man sollte sich 
scheuen, diese Wege 'Methoden' zu nennen, denn dieser Name wirkt lebener-
tötend, und überdies ist der Weg zum Erlebnis nichts weniger als ein Kunst-
griff, sondern vielmehr ein Wagnis, das den unbedingten Einsatz der ganzen 
Persönlichkeit fordert." (Anm. 477)

Entsprechend ist das Ergebnis solcher therapeutischen Arbeit nicht mehr 
in allgemein gültigen Gesetzen formulierbar. Es zeigen sich vielmehr indi-
viduelle Entfaltungsmöglichkeiten oder - wenn es um das Verständnis einer 
bestimmten zeitgeschichtlichen Situation geht - Strukturen eines konkreten 
historischen Prozesses, deren Elemente sich aufeinander beziehen lassen. 
Abgesehen von ihrem speziellen hermeneutischen Ansatz, beschränkt sich 
die Analytische Psychologie Jungs damit selbst auf Hinweise zur Diagnostik 
bzw. auf Beiträge zu einer künftigen Anthropologie.

Jung selbst ist jeder Theoriebildung gegenüber misstrauisch. Auch seine 
eigenen Überlegungen sollen nicht mehr sein als 'Arbeitshypothesen' und 
'Hilfsbegriffe'. Im Rahmen seiner an Kant orientierten erkenntniskritischen 
Auffassung ist es zu verstehen, dass er die von ihm gewonnenen Einsichten 
'humanisiert', d. h. auf die menschliche Psyche rückbezieht, und dass er sich 
darüber hinausgehende metaphysische Aussagen verbieten möchte. (Anm. 
478) Wie lassen sich dann aber die irrationalen Aspekte der Psyche über-
haupt rational fassen und beschreiben? In welcher Form sind psychologisch-
wissenschaftliche Aussagen zulässig? Und welche Stellung nehmen sie für 
das Individuum einerseits, für die Kollektivität anderseits ein? Zu diesen 
Fragen entwickelt Jung seinen Begriff des Mythos.

2. Das Bild der Wirklichkeit: der Mythos

a) Die Voraussetzungen mythischer Erkenntnis
Die Grundbedingung jeder wissenschaftlichen Arbeit ist für Jung die Hal-

tung der "Ehrfurcht vor der Natur". (Anm. 479) Damit meint er eine unbe-
dingte geistige Offenheit allem Begegnenden gegenüber. Das heißt zugleich: 
Philosophische und psychologische Forschung erfordert den Verzicht auf 
den - in der christlichen Tradition - einseitig entwickelten Intellekt, der sich 
der äußeren und inneren Natur gewaltsam bemächtigt hat und dessen Zugriff 
"dem natürlichen irrationalen Menschen immer weniger Raum bot". (Anm. 
480) Die Ausrichtung auf den 'ganzen Menschen' lässt in Jungs Forschungs-



123

interesse auch jene Phänomene (etwa parapsychologischer Art) Aufnahme 
finden, die von der experimentell-statistisch ausgerichteten Wissenschaft 
vernachlässigt werden müssen. (Anm. 481) Diese Offenheit begründet auch 
die bereits erwähnte Zurückhaltung gegenüber einer vorschnellen Wertung 
des Geschehens: "Ich fühle mich nämlich nicht dazu berufen, ethisch abzu-
wägen, was die venerabilis mater Natura tut, um ihre köstliche Blume zu ent-
falten ..." (Anm. 482)

Psychologische Einsichten und Zusammenhänge, die unter solchen Vor-
aussetzungen gefunden werden, schlagen sich dann für Jung auch in Aussa-
gen nieder, die dem Rätsel der Psyche entsprechen: in ,mythischen' Formu-
lierungen.

b) Der Begriff des Mythos bei C. G. Jung

(1) Definition und Funktion des Mythos
Ob eine Aussage, eine Theorie 'mythisch' ist oder nicht, hängt für Jung 

nicht von ihrer sprachlichen Formulierung ab, sondern von dem Objekt, auf 
das sie sich bezieht: 'Mythen' sind all jene Aussagen, die sich auf das Gesamt 
der Wirklichkeit beziehen.

Im Mythos trifft das Bewusstsein eine "Aussage über Vorgänge im Unbe-
wussten", es nimmt in einer bestimmten Form zum Unbewussten Stellung 
und kanalisiert zugleich dessen kraftgeladene Inhalte. Die Fülle des Arche-
typischen bleibt bewahrt, es wird aber dem Verstehen zugänglich und damit 
fruchtbar gemacht. (Anm. 483)

Solche Mythen im Sinne Jungs sind alle Versuche, eine dringliche Le-
bensfrage aus der Ganzheit der Person zu beantworten, sei es in bildhaf-
ten Erzählungen, sei es in abstrakten, theoretischen Konstruktionen. Ob der 
Mythos dabei als Mythos erkannt wird, ist vorerst ohne Belang; der Mythos 
wird erfahren und gelebt, nicht erdacht, wenngleich das Denken an seiner 
Formulierung Anteil hat.

Im Mythos fließen bewusste Gestaltung und unbewusste Sinnhaftigkeit 
zusammen. Somit gehört er zum Mittelbereich zwischen dem Bewusstsein 
und dem Unbewussten: Er ragt aus dem Unbewussten heraus, insofern er 
dessen Formen bereits bildhaft bearbeitet und so auch Distanzierung davon 
ermöglicht; er übergreift das Bewusstsein, insofern er ihm die energetischen 
Ladungen des Unbewussten vermittelt, und diese nicht so sehr erklärt, als 
vielmehr darstellt. (Anm. 484)



124

Der Mythos bietet individuelle und kollektive Identifizierungsmöglich-
keiten; er ist das Abbild, die Zusammenfassung, der Extrakt der unreflektier-
ten, meist unbewussten Grundanschauungen einer Gruppe oder einer Gesell-
schaft. Der Mythos ist die herrschende Überzeugung vom Sinn der Welt und 
des menschlichen Lebens. (Anm. 485)

Der Mythos ist insofern Selbstausdruck der Psyche, als er aus ihrem Ver-
such hervorgeht, die Kräfte des Unbewussten mit dem verstehenden Zugriff 
des Bewusstseins zusammenzuschließen, und so eine Antwort auf die drän-
genden Fragen der Zeit zu geben. (Anm. 486) Jeder Mythos erlaubt Rück-
schlüsse auf die Problematik der Zeit, in welcher er entstanden ist und Gel-
tung gehabt hat, da er sowohl deren spezifische Schwierigkeiten als auch die 
entsprechenden Kompensationen des Unbewussten enthält. Damit ist jeder 
Mythos auch bedingt und vorläufig, zeigt nur eine von unerschöpflich vie-
len Möglichkeiten der Sinnerfahrung an. Daher kann er - wie jedes Symbol 
- auch altern, einseitig werden und verfallen. Dann wird er leicht zur Ideolo-
gie, zum Klischee, das lediglich dem herrschenden kollektiven Bewusstsein 
zugehört.

(2) Deutung des Mythos
Die Begrenztheit jeder mythischen Antwort macht es nach Jung nötig, 

dass sich jede Generation neu den Grundfragen der Wirklichkeit, vor allem 
auch dem Gegensatzproblem, stellt. Der Sinn des Lebens und der Welt ist nie 
endgültig gefunden.

Tatsächlich - wie Jung an den vielen gängigen 'Ismen' des 20. Jahrhun-
derts abliest - dauert auch heute die Mythenbildung fort. Auch sie müssen 
bearbeitet, verstanden, übersetzt werden. Die Untersuchung früherer Mythen 
kann dazu einen entscheidenden Beitrag leisten. (Anm. 487)

Eine endgültige Auflösung der Symbole, eine abschließende 'Existentiali-
sierung' der Mythen hält Jung aber für ausgeschlossen. Wir können zwar un-
sere eigene Lösung finden, nicht aber eine absolute Wahrheit. Bei der Deu-
tung eines Mythos wird lediglich ein veralteter Mythos durch einen anderen 
ersetzt, aus dem der Interpret selbst lebt: "Auch der beste Erklärungsversuch 
ist nichts anderes als eine mehr oder weniger geglückte Übersetzung in eine 
andere Bildersprache. (Sprache ist ja nichts anderes als Bild!)" (Anm. 488) 
Das gilt, wie Jung wohl weiß, auch für die psychologische Erklärung, wie 
sie die Analytische Psychologie vornimmt: "Wir schieben die Symbole nur 
etwas weiter zurück ... ohne aber dem Irrtum zu verfallen, wir hätten damit 
mehr geschaffen, als bloß ein neues Symbol für dasselbe Rätsel, das allen 
Zeiten vor uns schon Rätsel war." (Anm. 489)



125

Die Überführung des Mythos in den Begriff ist deswegen nicht möglich, 
weil das Unbewusste nie ins Bewusstsein aufgehoben werden kann. Von die-
ser Voraussetzung her erklärt sich auch Jungs Widerstand gegen Hegel ei-
nerseits, ebenso seine Vorliebe für das mystische Element anderseits, wie er 
es bei Meister Eckehart und bei Schelling findet. Der Mythos ist nicht ein 
zwar notwendiges, aber doch vorläufiges Moment im Prozess der Erkennt-
nis, sondern ein qualitativ anderer Aspekt dieser selbst. Rationale und irra-
tionale Funktionen des Bewusstseins sind einander gleichgeordnet. Der Im-
puls aber, der beide anregt, ist der Anstoß aus dem Unbewussten, der zum 
'Erlebnis' führt.

Wie für Schopenhauer, Ed. v. Hartmann und Nietzsche entspringt für Jung 
die Dynamik der Erkenntniskraft - die selbst Erscheinung der Libido ist - 
dem Unbewussten. (Anm. 490)

3) Konsequenzen für Jungs Sprache
Dass die Analytische Psychologie sich selbst als erkannten Mythos weiß, 

wirkt sich auch in Jungs Sprache aus. Seine Formulierungen sind oft unge-
nau und schillernd.

Das liegt weniger daran, dass viele von Jungs Texten aus der freien Rede 
hervorgegangen sind, auch nicht an dem - bereits erwähnten - Wunsch Jungs 
nach 'Allgemeinverständlichkeit'. Jungs Sprache will etwas von der Erfah-
rung wiedergeben, von der sie redet: "Die Sprache, welche ich spreche, muss 
zweideutig bzw. doppelsinnig sein. Eindeutigkeit hat nur Sinn bei der Tatsa-
chenfeststellung, nicht aber bei der Interpretation ... In der Erfahrung gerät 
alles in die Doppelsinnigkeit der Psyche ..." (Anm. 491)

Jungs Sprache ist daher offen für das Bild, den Gefühlston, für mitschwin-
gende Ober- und Untertöne von Assoziationen. Sie ist oft weniger Darstel-
lung und Erklärung als Umschreibung, Umkreisung. Sie ist Hinweis auf ei-
nen Realitätsbereich, der jenseits des Bewusstseins liegt, und nimmt daher 
auch Formulierungen auf, welche die vom Bewusstsein gezogene Scheideli-
nie zwischen den Gegensätzen zu überschreiten suchen und in den letztlich 
unerkennbaren Bereich vorstoßen wollen.

Das Ganze des Lebens und der Welt, auf das sich der Mythos bezieht - das 
Ganze der Psyche, über das die Analytische Psychologie spricht -, ist für das 
Denken ein Grenzbereich. Ihm entsprechen die Grenzformen der Sprache, 
wie die Metapher und das Paradox. (Anm. 492)



126

3. Jungs Grundaussage
Das Problem des Bösen - sein Verhältnis zum Guten, seine Stellung in der 

Psyche und in der Welt - löst sich für Jung erst auf dem Hintergrund jener 
anderen Fragen, welche die Analytische Psychologie untersucht: nach der 
Beziehung von Bewusstsein und Unbewusstem, von Geist und Natur. Eine 
tragfähige Antwort muss umfassend sein; sie soll die Realität so interpretie-
ren, dass sinnvolles Handeln möglich und menschliches Selbstverständnis 
erweitert wird.

Der Mythos von der 'kosmischen Bedeutung des Bewusstseins', den Jung 
entwirft, erfüllt beide Forderungen. Zwar wird das Denken (als Spezifikum 
des Menschen) relativiert, aber doch auch wieder aufgewertet: In der Re-
flexion, der rationalen Kraft des Ich, tritt das Bewusstsein dem Unbewuss-
ten gestaltend entgegen; im Denken, als der Möglichkeit des Selbstbewusst-
seins, kommt das Unbewusste zu sich selbst. Das menschliche Bewusstsein, 
mit der so nur ihm eigenen Anordnung der Funktionen, ist dazu aufgerufen, 
die bisher unbewusste Zweckmäßigkeit in Zielrichtung umzusetzen. Damit 
ist der Mensch zu verantwortlichem Forschen und Handeln nicht nur befä-
higt, sondern auch verpflichtet.

Jungs Mythos von der kosmischen Bedeutung des Bewusstseins prägt 
auch seine Antwort auf das Problem des Bösen: Wie im Bereich der Sprache 
das Paradox den fest gefügten Boden des Denkens aufbrechen soll, so hat im 
menschlichen Leben das Böse paradoxe Funktion: Das physische und das 
moralische Böse stellen immer wieder die scheinbar end-gültigen Meinun-
gen der Menschen über sich selbst in Frage; sie treiben zu vertiefter Selbst-
besinnung an; sie zeigen die Wahrheit des Lebendigen auf: seine Gegensatz-
natur.

Damit wird das Böse zugleich relativiert und hervorgehoben: Den Gegen-
sätzen kann, was lebt, nicht entfliehen.

Das Böse ist aber nicht nur der polare Gegensatz zum Guten, es ist auch 
das Prinzip des Wider-Spruchs: Es stellt in Frage, was gesichert scheint, es 
bricht ein geschlossenes System auf. Es treibt zur Bewegung, zur Verände-
rung, zur Suche nach Neuem an.

Aber woraufhin geschieht diese Öffnung? Das angestrebte Größere ist 
menschlicher Vorstellung unzugänglich. Es kündet sich aber im Symbol an, 
das auf mögliche Ganzheit verweist: Der Gegensatz ist nicht die letzte Aus-
sage über die Wirklichkeit.

Dabei ist die intendierte und geahnte Ganzheit, das Selbst, ein für mensch-
liches Handeln notwendiges Postulat. Sie nimmt zwar dem Bösen nichts von 



127

seinem schlimmen und quälenden Charakter, aber sie befähigt dazu, es wahr-
zunehmen und sich ihm zu stellen.

Jung entwirft einen Mythos - und damit auch wieder ein System -, in wel-
chem das system-aufbrechende Element einen konstitutiven Ort einnimmt. 
Ein solches System kann nicht abschließbar sein, es wird selbst wieder ver-
ändert werden. Dieser Prozess der Erneuerung kommt nicht zu Ende, da er 
nicht vom Bewusstsein geplant ist, sondern seine Impulse aus dem Unbe-
wussten empfängt. Das Bewusstsein aber kann in ihm gleichwohl Sinn und 
Richtung erkennen.

In der Sprache der Analytischen Psychologie heißt das: Das Wesen der Li-
bido ist Bewegung; ihre Ausdrucksformen sind Symbole einer unabschließ-
baren Wandlung. Doch ist ihr Bild nicht die Spirale, sondern der Kreis, des-
sen Anfang sich nicht von seinem Ende trennen lässt: die unbegreifliche 
Ganzheit, die zugleich ist und wird.

Wie Jung in seinem eigenen Leben erfuhr, begegnet dieses Paradox von 
gleichzeitigem Sein und Werden auch in der individuellen Entwicklung. In-
dividuation ist der Weg zum Selbst - aber das Ziel ist doch auch gegenwärtig: 
"Es gibt keine lineare Entwicklung, es gibt nur die Circumambulation des 
Selbst. Eine einsinnige Entwicklung gibt es höchstens am Anfang; später ist 
alles Hinweis auf die Mitte." (Anm. 493) Die 'Mitte' aber ist das vollständi-
ge, das erfüllte Leben, das als solches gut ist.

II. Das Böse als konkretes Phänomen in der Lebenswelt

1. Der Zugang: das Gegensatzproblem

a) Jungs Einstieg: das Arbeitsfeld der Psychiatrie
Wie für Freud, so ist auch für Jung das Erkenntnisbedürfnis der Motor 

seiner Forschungen. Ein charakteristischer Unterschied der beiden Autoren 
zeigt sich jedoch von Anfang an: Freud spürt zuerst die noch allgemeine 
"Ahnung einer Aufgabe", er möchte in seinem "Leben zu unserem mensch-
lichen Wissen einen Beitrag leisten"; (Anm. 494) in welcher Richtung dieser 
liegen könnte, dass er auch die Philosophie mitbetreffen könnte, wird ihm 
erst viel später klar. Demgegenüber verläuft Jungs Entwicklung und Berufs-
wahl geradliniger.

Ihn beschäftigt von Kindheit an die naturphilosophische Frage nach dem 
Wesen der Welt, zusammengefasst im Gegensatzproblem: "Es war vor allem 
das Problem der Gegensätze von gut und böse, von Geist und Stoff, von Hell 
und Dunkel, das mich aufs tiefste berührte ..." (Anm. 495) Zur Lösung die-



128

ses Problems beizutragen, wird für ihn ein Ziel seines Lebens. Nicht zuletzt 
ist es die Konfrontation mit konkretem Leiden, die seine philosophischen 
'Nachforschungen' anstößt. Schopenhauers Gedanken ziehen ihn dabei be-
sonders an: "Er war der erste, der vom Leiden der Welt sprach, welches uns 
sichtbar und aufdringlich umgibt, von Verwirrung, Leidenschaft, Bösem, das 
alle anderen kaum zu beachten schienen und immer in Harmonie und Ver-
ständlichkeit auflösen wollten ..." (Anm. 496) Das physische Leiden steht 
für Jung am Ausgangspunkt; aber er sucht zugleich dessen anthropologische 
und kosmologische Bedeutung zu verstehen. Will Wissenschaft bestehen 
können, so muss sie das reale Leiden ernst nehmen, aber sie muss sich auch 
dem allgemeinen Problem der Gegensätze stellen. Entsprechend ist in Jungs 
eigenem wissenschaftlichen Entwurf eine gegenläufige Bewegung sichtbar: 
von der (psychologischen) Anthropologie zur Kosmologie und von dort wie-
der zurück zur (philosophischen) Anthropologie.

Einen solchen Rückgriff nimmt auch Freud vor: Um den Menschen zu 
verstehen - sein Erleben, Verhalten, Handeln - muss man die kosmologi-
schen bzw. ontologischen Strukturen erkennen. Aber für Jung ist die Er-
kenntnis des Menschen nicht das Endziel, das kosmologische Interesse hält 
ihr vielmehr die Waage: Ich muss mich selbst erkennen, damit ich die Welt 
verstehe.

Das Arbeitsfeld, auf dem er sowohl seine persönliche Betroffenheit als 
auch sein ärztliches Engagement und sein philosophisches Interesse einbrin-
gen kann, wird für Jung die Psychiatrie: " ... es war mir durch eine blitzartige 
Erleuchtung klar geworden, dass es für mich kein anderes Ziel geben konnte 
als Psychiatrie ... Hier war das gemeinsame Feld der Erfahrung von biologi-
schen und geistigen Tatsachen, welches ich überall gesucht und nicht gefun-
den habe ..." (Anm. 497)

Die therapeutisch ausgerichtete Psychiatrie ist der Ort, wo Jung dem Lei-
den begegnet: dem scheinbar sinnlosen und zerstörenden Leiden an der 
Krankheit, an der Schuld (bzw. dem Schuldgefühl), an dem gescheiterten 
und vernichteten Leben. Hier kann er mit seiner Arbeit einsetzen: konkret 
helfen und zugleich wissenschaftlich forschen. Dabei möchte Jung - wie er 
immer wieder betont - 'Empiriker' bleiben, nicht 'Philosoph' sein: Die Praxis 
umgreift die Theorie; sie ist nicht nur ihre Korrektur, sondern ihr Ausgangs-
punkt und ihr Ziel. (Anm. 498)



129

b) Historischer Bezug: Heraklit

(1) Der Logos der Bewegung
Auf der Suche nach der Bedeutung des Bösen macht Jung eine wesentli-

che Voraussetzung: Er postuliert Sinn in allem offensichtlichen Unsinn; er 
hält hartnäckig daran fest, dass dieser scheinbare Unsinn zu Sinnvollem ge-
wandelt werden könne. Dabei bezieht er sich immer wieder auf das Gegen-
satzmodell Heraklits, auf dessen Theorie von der Enantiodromie, dem Um-
schlagen der Gegensätze ineinander. (Anm. 499)

Das Gegensatzproblem taucht schon als Thema der vorsokratischen Philo-
sophie auf: Ohne das Negative lässt sich das Positive nicht begreifen. Diese 
These gilt nicht nur im Bereich der Sprachlogik. Für die Pythagoreer war die 
Unterscheidung von Negativ und Positiv nicht nur eine Vorbedingung der 
Erkenntnis, sondern ein Prinzip des Seins selbst: Polare Gegensätze erfüllen 
eine notwendige Funktion füreinander; sie können sich nur auseinander bzw. 
im Bezug zueinander entwickeln.

Heraklit schließlich versuchte in immer neuen Anläufen des Denkens, die 
Frage zu erklären, welche Stellung den Dissonanzen im Ganzen der Welt zu-
komme, welche Funktion die Disharmonie für die doch vorgegebene Har-
monie des Kosmos habe. (Anm. 500)

Das Grundprinzip der Wirklichkeit war für Heraklit die Bewegung, deren 
göttliche Einheit gerade im nicht-endenden Hin und Her besteht. Ihr Bild 
ist das Feuer; ihre Erscheinungsform der Gegensatz: "Gott ist Tag/Nacht, 
Winter/Sommer, Krieg/Frieden, Sattheit/Hunger. Er wandelt sich aber gera-
de wie das Feuer, das wenn es mit Räucherwerk vermengt ist, nach dem Duft 
eines jeglichen heißt." (Anm. 501)

Aus dem Gegenspiel der Paare geht der Kosmos, das geordnete Ganze, 
hervor. Der Untergang des einen ermöglicht das Hervorgehen des anderen. 
Wandlung und Entwicklung, in die auch die (ätherische) Seele einbezogen 
ist, vollziehen sich nach dem gleich bleibenden Gesetz der Bewegung, des 
'Kampfes': "Zu wissen ist notwendig, dass der Krieg allgemeines Grund-
prinzip und der Streit Recht, und dass alles geschieht durch Streit und Len-
kung (Notwendigkeit)." (Anm. 502) Die philosophische Einsicht erfasst die 
Harmonie im Strom der Disharmonien, der ineinander umschlagenden Ge-
gensätze. Was die ethische Beurteilung der Gegensätze betrifft, so ist nach 
Heraklit hier Zurückhaltung geboten. Freilich können die Menschen nicht 
anders, als gegenüber der Natur 'parteiisch' zu sein: "Für Gott ist alles schön 
und gut und gerecht; die Menschen aber hatten das eine als ungerecht, das 
andere als gerecht angenommen." (Anm. 503) Diese moralische Bewertung 



130

folgt dabei zumeist dem Kriterium der Nützlichkeit und wechselt daher mit 
dem Bezugspunkt.

Die Gegensätze selbst werden vom menschlichen Urteil aber nicht be-
rührt; ihre Notwendigkeit ist über Gut und Böse erhaben. In der Abfolge der 
Gegensätze vollzieht sich ja für Heraklit das Göttliche selbst, der Logos der 
Bewegung; als ganzer ist der Kosmos gut.

(2) Die Vielfalt des Ganzen
In der Geschichte der Reflexion über die Ursache und den Sinn des Bösen 

stellt die Berufung auf das 'Ganze' des Kosmos ein wiederkehrendes Argu-
ment dar.

So wissen schon die Stoiker um die Vollkommenheit und Vernünftigkeit 
des Weltganzen; bei neuplatonischen Denkern (von Plotin bis Giordano Bru-
no) wird das Übel durch die Schönheit des Alls relativiert, zu dessen Man-
nigfaltigkeit es sogar noch beiträgt, und auch Leibniz hält daran fest, dass in 
der bestehenden Welt jedes Malum notwendig für das Ganze ist. (Anm. 504) 
Für diese Autoren gehören die Gegensätze zusammen - auch Gut und Böse 
-: Sie bilden gemeinsam die Wirklichkeit, daher sind sie auch je für sich un-
umgänglich. Sie verlieren im Rahmen des Ganzen nicht ihre Eigenart; wohl 
aber kann sich die Bewertung ändern, die ihnen menschliche Meinung zu-
legte.

Wenn Jung sich in der Gegensatzproblematik auf die philosophische Tra-
dition, insbesondere auch auf Heraklit beruft, so lehnt er sich an dessen Kos-
mosbegriff, an die Vorstellung von einem harmonisch-gesetzmäßig struktu-
rierten Ganzen an.

Für die Analytische Psychologie heißt das: Menschliches Leben braucht 
die Spannung der Gegensätze, um 'ganz' zu sein: "In der lebendigen psychi-
schen Struktur geschieht nichts auf bloß mechanische Weise, sondern in der 
Ökonomie des Ganzen bezogen aufs Ganze: es ist zweckhaft und hat Sinn." 
(Anm. 505) Das Wesen der Libido ist Wandlung, Bewegung. Leid, Krank-
heit, Trauer gehören zur Vollständigkeit ebenso wie Glück, Gesundheit und 
Freude. Nur wenn das Böse dem Guten gegenübersteht, verwirklichen sich 
alle Dimensionen der Individualität; die Fülle des Lebendigen schließt den 
Tod mit ein.



131

c) Die Konkretion: menschliches Leiden
Aber enthalten diese Sätze mehr als selbstverständliche Belanglosigkei-

ten? Sträuben wir uns nicht gegen diese Behauptungen? Streben wir nicht 
nach Glück - ausschließlich? Die Einsicht in die 'Notwendigkeit' des Leidens 
kann helfen, es resigniert zu ertragen, aber sie vermittelt noch keinen Sinn. 
Die Provokation, die gerade das anscheinend unschuldige Leiden etwa der 
Kinder und der Tiere darstellt, regt immer noch die Frage nach der Recht-
fertigung Gottes an, wie Jung aus seiner eigenen Lebensgeschichte weiß. 
(Anm. 506) Eine Antwort aber, die sich an der Zielvorstellung des Glücks, 
der Gerechtigkeit oder der Liebe ausrichtet, lehnt Jung wie Freud ab: Da sie 
von einseitigen Erwartungen ausgeht, muss sie scheitern. Es kann nicht um 
eine 'Rechtfertigung' Gottes oder der Welt gehen; gefordert ist vielmehr die 
Korrektur unserer infantilen Einstellung, die sich an die Erinnerung an das 
Paradies klammert, die regressiv am Wunschbild des geborgenen embryo-
nalen Status festhält. Die Lebenswelt entspricht nicht den menschlichen Be-
dürfnissen.

Anders als Freud leitet Jung aber aus dieser kritischen Einsicht nicht die 
Forderung eines endgültigen Verzichts auf die Erfüllung dieser tiefen Hoff-
nungen ab. Die Sehnsucht nach Geborgenheit und Vollendung ist schließ-
lich ebenso real wie die Erfahrung der Verlassenheit und des Scheiterns. In 
diesen gegensätzlichen Formen menschlicher Befindlichkeit, menschlichen 
Selbstverständnisses drücken sich für Jung die widersprüchlichen und doch 
zusammengehörigen Aspekte des Lebens aus: Logos in der Abfolge der Ge-
gensätze.

In den Extremerfahrungen von Glück und Unglück zeigt sich das Ganze, 
wird Sinn erfahrbar. Das Böse, so erlitten, kann dann finale Ausrichtung ge-
winnen: Hinter ihm wird eine vollere Einheit des Lebens sichtbar. Das Böse 
als Leiden gewinnt so Signalfunktion; es fordert zur Selbstbesinnung auf: 
Das psycho-physische Leiden bindet das Bewusstsein zurück an seine un-
bewussten Wurzeln, es erinnert den (nach Jung vor allem beim westlichen 
Menschen hervortretenden) hybriden Intellekt an die Natur, die ihn bestimmt 
und trägt. Mit seiner Grenzform, dem Tod, zeigt es die Eigengesetzlichkeit 
des Somatischen auf. Im Schmerz wird das Individuum auf seine Körper-
lichkeit reduziert; (Anm. 507) damit fällt auch die Vorherrschaft des Verstan-
des. Physisches Leiden entwertet kollektiv herrschende Ideale: Ansehen, Be-
sitz und Schönheit sind ebenso hinfällig wie die naive Überzeugung von der 
persönlichen Dauer und Selbstständigkeit.

Alle Formen der Krankheit sind ganzheitliche menschliche Krisen. Sie 
stoppen nicht selten ein Leben, das sich - aus welchem Grund auch immer 



132

- dem kollektiven Bewusstsein nicht nur angepasst hat, sondern seiner Ein-
seitigkeit auch verfallen ist. Sie stören seinen fraglosen Ablauf und zwingen 
damit zur Distanzierung vom Bisherigen, zur Reflexion auf das Wesentliche, 
zur Neuorientierung.

Das physische Übel trägt aber nicht nur individuelle Bedeutung. Insofern 
es die Fixierung auf die gesellschaftlich herrschenden Überzeugungen löst, 
stellt es diese selbst in Frage. Der Kranke, der Alte, der Sterbende können 
zum Anlass für die anderen werden, die kollektiven Selbstverständlichkei-
ten zu überdenken. So gewinnt ihr Leiden Sinn für die gesamte Gesellschaft 
- ohne dass es dadurch weniger qualvoll wäre. Sie erfüllen in der 'Ökonomie 
des Ganzen' des Menschheitsverbandes den Dienst, die 'andere Seite' der all-
zu selbstverständlichen Ideale, der vielleicht oberflächlichen und unmensch-
lichen Zielvorstellungen, aufzuzeigen. Sie tragen die psychischen Störun-
gen, die aus entfremdeten gesellschaftlichen Verhältnissen folgen können 
(Neurose, Isolierung, Verzweiflung, kriminelle Delikte); sie erleiden die kör-
perliche Zerstörung, die eine hoch entwickelte Technik begleitet (Unfälle, 
Verschleißerscheinungen). Sie stellen dar, was nicht sein soll und doch ist - 
das Unglück, die Gewalt, den Schmerz, den Tod -, und was geändert und be-
arbeitet werden muss.

3. Die Zuspitzung: die Todesfrage

a) Der Tod als Hinweis auf die Ganzheit
Menschen finden sich nicht ohne weiteres damit ab, dass es Unglück und 

Leiden gibt. Sie begnügen sich vor allen Dingen nicht damit, den Tod als un-
abänderliches Zeichen ihrer psycho-physischen Vergänglichkeit anzuerken-
nen.

Zu allen Zeiten, so stellt Jung fest, hat die Frage nach einer postmorta-
len Existenz die Menschen beschäftigt: Mythen und Märchen, theologi-
sche und philosophische Entwürfe beziehen sich auf ein 'jenseitiges' Da-
sein. Wie Freud entdeckt hat, gibt es im Unbewussten, dessen Symbole mit 
dem Charakter von Ewigkeit ins Bewusstsein treten, keinen Tod. Auch Jung 
selbst wird von Gedanken zur Unsterblichkeit 'umgetrieben': " ... ich muss, 
um die Wirklichkeit zu Wort kommen zu lassen, feststellen, dass ohne mei-
nen Wunsch und mein Zutun Gedanken solcher Art in mir kreisen. Ich weiß 
nichts darüber, ob sie wahr oder falsch sind, aber ich weiß, dass sie vorhan-
den sind und dass sie geäußert werden können, falls ich sie nicht aus irgend-
welchem Vorurteil unterdrücke ..." (Anm. 508)



133

Welchen Status, welchen Realitätswert haben solche Überlegungen? 
Sind sie - wie Freud meint - lediglich Illusionen, Verleugnungsversuche ei-
nes zum Verlöschen bestimmten Ich? Oder kündigt sich in ihnen - wie Jung 
demgegenüber annehmen möchte - eine Wirklichkeit an, die sich eben nicht 
anders aussagen lässt als in bildhaften Ahnungen, in Mythen? Für Jung er-
gänzen die Jenseitshoffnungen die Endlichkeitserfahrung des Bewusstseins. 
Sie zeichnen den Tod nicht als Abbruch des Lebens, sondern als Befreiung, 
als Erlösung, als tröstlichen Heimgang der Seele: "Unter einem anderen 
Gesichtspunkt aber erscheint der Tod als ein freudiges Ereignis. Sub spe-
cie aeternitatis ist er eine Hochzeit, ein Mysterium Coniunctionis. Die See-
le erreicht sozusagen die ihr fehlende Hälfte, sie erlangt Ganzheit ..." (Anm. 
509)

Der Tod offenbart für Jung einen Gegensatz im Menschen, der vielleicht 
noch grundlegender ist als jener von Natur und Geist: den Gegensatz von 
Zeit und Ewigkeit, von endlich und unendlich. Er hebt diesen Gegensatz zu-
gleich auf, indem er (nach Aussage der Mythen) das Endliche als vom Un-
endlichen umgriffen aufzeigt. Zuerst ist der Tod das bittere und konkrete 
Beispiel für den Kampf der Gegensätze - und insofern gehört er zur 'Voll-
ständigkeit' des Lebens. Dann aber ist er Zeichen und Übergang zur Ganz-
heit, in welche der Mensch einbezogen ist. Der Tod hebt die Widersprüche 
auf; Bewusstsein und Unbewusstes schließen sich zum überindividuellen 
Selbst zusammen.

Für die analytisch-psychologische Betrachtung kann schließlich der Tod 
selbst wieder zum Symbol werden für jene tiefgreifende seelische Wand-
lung, in der eine überkommene Gestalt des Ich untergeht und sich eine bisher 
unvorstellbare Gegensatzvereinigung vollzieht. (Anm. 510)

b) Historischer Bezug: Schopenhauer
Jungs Überlegungen zum Tod sind deutlich von seiner Schopenhauer-

Lektüre beeinflusst.
Auch Schopenhauer unterschied zwischen dem individuellen Dasein und 

der zugrunde liegenden 'metaphysischen Kraft'. Diese wird vom Tod nicht 
betroffen, was das menschliche Bewusstsein allerdings nicht erkennen kann: 
"Dasjenige Daseyn, welches beim Tode des Individuum unbetheiligt bleibt, 
hat nicht Zeit und Raum zur Form: alles für uns Reale erscheint aber in die-
sem: daher also stellt der Tod sich uns als Vernichtung dar." (Anm. 511) Der 
Tod ist aber doch nur die Vernichtung der in die Zeit gebundenen (’objek-
tiven') Gegenwart; die wesentliche innere (’subjektive') Existenz ist unver-
gänglich: "Wer nun auf solche intuitive Weise inne wird, dass die Gegenwart 



134

... ihre Quelle in uns hat, ... der kann an der Unzerstörbarkeit seines eigenen 
Wesens nicht zweifeln. Vielmehr wird er begreifen, dass bei seinem Tode 
zwar die objektive Welt, mit dem Medio ihrer Darstellung, dem Intellekt, für 
ihn untergeht, dies aber sein Daseyn nicht anficht ..." (Anm. 512) Das indivi-
duelle Bewusstsein geht für Schopenhauer unter, "hingegen keineswegs das, 
was bis dahin dasselbe hervorgebracht hatte".

Eine klare Aussage ist hier aber nicht möglich; das Denken hat zu dieser 
Dimension keinen Zugang. Der Sinn des Todes bleibt im Dunkeln: "Für uns 
ist und bleibt der Tod ein Negatives; allein er muss auch eine positive Seite 
haben, die jedoch uns verdeckt bleibt, weil unser Intellekt durchaus unfähig 
ist, sie zu fassen. Daher erkennen wir wohl, was wir durch den Tod verlieren, 
aber nicht, was wir durch ihn gewinnen ..." (Anm. 513)

Jungs 'Unbewusstes' ist wie Schopenhauers 'Wille' erkenntnislos und kol-
lektiv. Doch lässt Jung die Frage offen, ob die individuelle Persönlichkeit 
den Tod nicht doch überdauern könnte. Abweichend von Schopenhauer sieht 
Jung im Tod ja nicht die Erlösung vom Intellekt und vom Bewusstsein, son-
dern deren Integration. Die Mythen, die Glaubensaussagen, schließlich auch 
die Erfahrungen, die Menschen auf dem Weg der Individuation machen kön-
nen, deuten eine Vielzahl möglicher Beziehungsformen zwischen dem Ich-
Bewußtsein und dem Unbewussten an. Gemäß seiner 'ehrfürchtigen Haltung' 
gegenüber der Natur nimmt Jung diese Hinweise wahr, ohne sie völlig auf-
schlüsseln zu können: Der Tod offenbart in unüberbietbarer Deutlichkeit, 
dass der Mensch mehr ist als Individualität; welcher Art dieses 'Mehr' ist, 
bleibt aber vorerst verborgen. Die psychologische Interpretation Jungs ver-
steht die Hoffnung auf eine 'Unsterblichkeit' als Chiffre für das erfüllte, gan-
ze Leben, das sich anders als in der vorwegnehmenden Ahnung nicht fassen 
lässt.

c) Zusammenfassung: Der Sinn von Leiden und Tod
Jung ordnet das psycho-physische Leiden mit seiner unumgänglichen 

Konkretion, dem Tod, in verschiedene Sinnbezüge ein: Als drängender 
Schmerz körperlicher oder seelischer Art veranlasst es das Individuum, sein 
Dasein als Mensch als ganzes zu erleben und zu bejahen. Als gesellschaftli-
cher Störfaktor stößt es die Besinnung größerer Gruppen auf das Wesentli-
che im menschlichen Leben an. Als Tod verweist es auf den umfassenden Zu-
sammenhang des Lebendigen, des Organischen bzw. alles Seienden, auf den 
unus mundus, der Raum und Zeit, Geist und Materie umgreift. Wenn Krank-
heit und Tod für Jung so in eine größere Einheit eingeordnet sind, so verlie-
ren sie dadurch nichts von ihrem Entsetzen, ihrem abgründigen Schmerz. 



135

Der Sinn löscht das Übel nicht aus. Zudem betont Jung die Eigenverantwor-
tung des Menschen: Wird der Signalcharakter des Bösen nicht erkannt und 
genützt, so bleibt das Leiden destruktiv und sinnlos. Die Chance, im Leiden 
den Logos des Lebens zu erfahren, muss ergriffen werden. Genausowenig 
wie die Psychoanalyse Freuds verspricht die Analytische Psychologie Jungs 
die Erlösung von dem Bösen. Es ist vielmehr "das vornehmste Ziel der Psy-
chotherapie, ... (dem Patienten) Festigkeit und philosophische Geduld im Er-
tragen des Leidens zu ermöglichen". (Anm. 514) Der Sinn des Leidens muss 
selbst erlitten werden.

III. Das Böse als Grundzug der Wirklichkeit

1. Der mythologische Zugang
Was ist der Grund des Bösen? Gibt es - über die Einsicht in einen Sinn 

des Übels hinaus - eine Annäherung an seine Ursache? Jung geht vom ge-
prägten Menschen aus, der sich seine Überzeugungen gebildet und ein 'Welt-
bild' gefunden hat, das sich aus einem Koordinatensystem von Vorstellungen 
und Normen ergibt. In dieser Welt erlebt er das Übel: als innere Grenze und 
äußeren Widerstand, als physische und psychische Schwäche, die zu Leid, 
Krankheit, Tod führt. Er begegnet der Unmenschlichkeit und Grausamkeit 
der anderen und seiner selbst und stößt so auf die Tatsache der Schuld. Das 
Böse ist dem Menschen vorgegeben. Seine Realität drängt sich auf. Hier 
stellen sich Jung Fragen, die den psychologischen Horizont überschreiten. 
Was bedeutet es, dass wir das Böse als vorgegebene Realität erfahren? Wel-
che Stellung nimmt das Böse in der Wirklichkeit ein?

Erscheint das Übel im menschlichen Bereich als Anlass und Motor der 
Selbstbesinnung, so lässt sich seine mögliche metapsychologische Dimensi-
on nur ahnen. Der Gegensatz als Logos des Lebens: diese Formel, die Jung 
im Anschluss an Heraklit erarbeitet, verweist auf einen Prozess, der leidvoll 
und gut zugleich ist.

Die Widersprüchlichkeit der notwendig-schrecklichen Entwicklung (des 
Bewussten aus dem Unbewussten, des Unterschiedenen aus dem Indifferen-
ten, des Differenzierten aus dem Einfachen) scheint denkerisch nicht auf-
klärbar zu sein. Entsprechend seinem erkenntnistheoretischen Ansatz hält 
Jung eine eindeutige Lösung dieses Problems auch für ausgeschlossen. Doch 
muss und kann eine Antwort versucht werden, die dem Stand der Wissen-
schaft einer Epoche einerseits, ihrem spezifischen Sinnbedürfnis anderseits 
genügt.



136

Zu einer solchen Antwort (im Jungschen Sinn einem 'Mythos') will die 
Analytische Psychologie ihr Teil beisteuern. Jung entwickelt sogar selbst ei-
nem 'Mythos vom Sinn'. (Anm. 515) Im Gegensatz zu Freud, dem die Sinn 
und Halt vermittelnde Funktion seiner Theorie zwar bekannt, aber doch wohl 
weniger wichtig war, konzipiert Jung - wie schon dargelegt - seine Psycholo-
gie als umfassende, als 'mythische' Theorie.

Jung greift in seinem Werk vielfach auf Material aus der Religions- und 
Philosophiegeschichte zurück. Er verwendet es als Denkimpuls, als Anstoß 
eigener Theoriebildung, als bestätigende Ergänzung ('Amplifikation') eigener 
Überlegungen und schließlich als Gegenstand psychologischer Deutungen. 
Auch und gerade diese historischen Konzeptionen sind für ihn im erwähn-
ten Sinn Mythen, mit denen er sich auseinandersetzt und so seinen eigenen 
Ansatz zu klären und zu erweitern sucht. Wir werden im folgenden einige 
solcher 'Mythen' skizzieren und dabei fragen: Welche Elemente der histori-
schen Entwürfe nimmt Jung auf, um seinen eigenen Ansatz zu explizieren? 
Welche Aspekte des unsagbaren Ganzen leuchten ihm bei der Begegnung 
mit fremden Modellen des Denkens bzw. der spekulativen Fantasie auf?

2. Mythologische Aspekte metaphysischer Theorien

a) Fragestellung
Dieser erste mythologische Zugang betrachtet einige metaphysische, im 

engeren Sinn auch ontologische Theorieelemente, die in Jungs Denken ein-
gegangen sind bzw. dessen Hintergrund bilden.

Jung selbst ist aber kein Metaphysiker. Seine Denkbewegung ist induktiv, 
zur begrifflichen Fassung hin aphoristisch. Was wollen solche Formulierun-
gen und Überlegungen also aussagen?

Das Problem des Bösen steht für Jung vor dem Hintergrund der Frage 
nach dem Verhältnis von Bewusstem und Unbewusstem. Den aus der Tradi-
tion (etwa bei Thomas von Aquin, Leibniz, dem frühen Kant) bekannten Ver-
such, die Möglichkeit des Bösen aus der metaphysischen Unvollkommen-
heit des Endlichen zu begreifen, verwirft Jung aber heftig: Niemals kann ein 
Mangel (privatio boni) die Wurzel des Übels sein. Das Endliche ist nicht als 
solches zum Schlechten disponiert. Aber wie verhalten sich dann Bewusst-
sein und Unbewusstes zueinander, der Teil zum Ganzen, das Endliche zum 
Unendlichen?



137

b) Ich - Selbst - Totalität
Das Ich, als Zentrum des Bewusstseinsfeldes und Bezugspunkt des Erle-

bens und Handelns, nimmt in der Selbstbeobachtung seine Bedingtheit wahr. 
Es erfährt sich als einbezogen in eine größere Ganzheit, deren Mittelpunkt 
es aber nicht ist. Diese übergeordnete Größe nennt Jung das Selbst, welches 
"Subjekt meiner gesamten, also auch der unbewussten Psyche ist. In diesem 
Sinne wäre das Selbst eine (ideelle) Größe, die das Ich in sich begreift. (Anm. 
516) So zeigt sich im veränderlichen Ich das vorgegebene Bleibende.

Erst die Einsicht des Ich in seine Abhängigkeit ermöglicht ihm den an-
gemessenen Bezug zum Selbst und die Eingliederung in dessen umfassen-
den Kreis, die immer neu vollzogen werden muss. Es handelt sich dabei 
aber nicht um eine einlinige Abhängigkeit. Das Selbst ist zwar das Vorgän-
gige und Begründende, aber die Institution des Ich (als Repräsentant des Be-
wusstseins) ist nicht zufällig. Dass sich das Bewusstsein aus dem Unbewuss-
ten -und ihm gegenüber - entwickelt hat, ist für Jung nicht nur im Rahmen 
der Anpassung des lebendigen Organismus an seine Umwelterfordernis zu 
verstehen; es ist ein metabiologisch notwendiger Vorgang.

Ebenso bewirkt die Integration des Ich in das Selbst nicht seine Auflö-
sung: In der komplexen Einheit von Ich und Selbst bleibt vielmehr die Ei-
genständigkeit des Abhängigen bestehen, da beide Faktoren für sie erforder-
lich sind. (Anm. 517)

Das Ich ist damit diejenige Repräsentation des raum-zeitlich Konkreten, 
in welcher das Unbegrenzte begegnet, in welcher der dynamische Bezug 
von Endlichem und Unendlichem offenbar wird. Sie stehen in einem dialek-
tischen Zusammenhang: Das Selbst begründet das Ich, aber es ist nicht ohne 
dieses, denn erst das Ich erweist die Existenz des Selbst. In der Selbsterfah-
rung fallen - potenziell - Erkennendes und Begründendes zusammen. (Anm. 
518) Das Selbst ist dem Ich gegenüber das Unendliche. Aber ihre Beziehung 
ist nach Jung noch psychologisch aufzufassen; über ihre ontologische Be-
deutung ist damit vorerst noch nichts ausgesagt. (Anm. 519) Doch stellt sich 
auch ihm die Frage nach dem Ort der Gesamtpsyche in der Wirklichkeit. 
Die 'Wirklichkeit' ist für Jung kein inhaltlich festlegbarer Begriff. Er fasst 
mit diesem Wort alle Phänomene zusammen, die dem Ich begegnen, die sich 
durch kraftgeladene Eigengesetzlichkeit auszeichnen. Ihre Realität ist dem 
Ich evident. In der Erfahrung der evidenten Realität treffen sich Psychisches 
und Außerpsychisches. Das Außerpsychische kann als psychoider Archetyp 
bezeichnet werden; ihm kommt nach Jung der Rang des kantischen 'Ding an 
sich' zu, das nur in seinen Wirkungen erfasst werden kann. (Anm. 520) Das 
Gesamt der Wirklichkeit, der "Urgrund alles empirischen Seins" ist der unus 



138

mundus, das "Jenseits unserer Erfahrung" bzw. ihr "transzendentale(r) Hin-
tergrund". (Anm. 521) Der unus mundus stellt für Jung ein Postulat dar wie 
das Selbst: Wir brauchen diese Idee, um unsere Erfahrungen einzuordnen, 
um sie als vernünftige Erkenntnisse zu formulieren.

Von den apriorischen Ordnungsstrukturen des unus mundus zeugen die 
nach Jung allbekannten Synchronizitätsphänomene. In seiner Totalität sind 
Psychisches und Materielles verbunden. Er ist die letzte Dimension der 
Wirklichkeit; die Unendlichkeit, die Endliches mit einbegreift; das metaphy-
sische Unbewusste, das Sein selbst, Gott. (Anm. 522)

Die Spannung von Totalität und Teil ist die äußerste, die metaphysische 
Formulierung für die Gegensätzlichkeit der Wirklichkeit, wie die Psyche sie 
erfährt.

Diese Erfahrung schlägt sich in sprachlichen und künstlerischen Formu-
lierungen nieder, die den Gegensatz zugleich darstellen und aufheben. Nach 
Aussage solcher Symbole sieht Jung den unus mundus vierfach gegliedert: 
Die eine Achse verläuft vom Endlichen zum Unendlichen, die andere vom 
Psychischen zum Materiellen. Im Prozess der Libido entfaltet er sich und 
wird menschlichem Begriff zugänglich.

c) Auswertung für Jungs Deutung des Bösen
Es gibt für Jung keine metaphysische Unvollkommenheit des Endlichen, 

die - gegenüber dem Unendlichen von geringerem (Seins-)Wert - als meta-
physisches Malum zu verstehen wäre. Nicht die Begrenztheit ist der Grund 
des Bösen, da sie der notwendige Gegensatz zum Unbegrenzten ist. Weder 
Unendliches noch Endliches, weder Psyche noch Materie können je für sich 
böse sein. Aber in ihrer Ausfaltung, im Prozess der Libido, werden ihre in-
neren Gegensätze offenbar; es konstellieren sich Leiden und Schuld. (Anm. 
523) Die Totalität differenziert sich, die Libido expliziert die Gegensätze. Ist 
also der Prozess der Entwicklung selbst die Wurzel des Übels, das in seinem 
Verlauf hervortritt?

Für Jung folgt aus der Einsicht in den leidvollen Zwang keine Lebensver-
neinung, wie sie etwa Schopenhauer vorschlägt. Die Bewegung des Werdens 
kann nicht anders denn gut sein: "Der höchste Sinn des Seins kann für mich 
nur darin bestehen, dass es ist und nicht darin, dass es nicht oder nicht mehr 
ist." (Anm. 524)

Die metaphysischen Überlegungen bekräftigen vielmehr Jungs funda-
mentale Voraussetzung, dass nichts von all dem, was die Psyche in sich 
selbst oder rückschließend aus ihren Symbolen erfährt, zufällig sein kann. Es 



139

ist ausgeschlossen, dass menschliches Erleben zwar tief und eindrucksvoll, 
letztlich aber so oder auch anders und damit bedeutungslos sein könnte. Die 
Gegensätze, die überwältigend auftauchen, werden nur dann richtig erfasst, 
wenn man sie als 'notwendig' definiert, wenn sie ontologisch begründet sind, 
wenn die Erfahrung der Psyche auf das Sein selbst verweist.

Diesen Zusammenhang sagt Jung auch mit der Archetypen-Theorie aus: 
Die moralischen und logischen Gegensätze sind nur möglich, weil auch das 
Sein selbst gegensätzlich strukturiert ist.

3. Mythologische Aspekte theosophischer Theorien

a) Fragestellung
Metaphysische Überlegungen sind Jung wichtig; er selbst verwendet on-

tologisch bedeutsame Formulierungen. Ihn persönlich beschäftigt aber weit-
aus mehr der religiöse Aspekt der Gegensatzproblematik: weniger die Frage 
nach den Strukturen des Seins als diejenige nach den 'Prinzipien der Gott-
heit'. Gemäß Jungs Überzeugung kann der philosophische Mythos das Ni-
veau der Frage nach dem Übel auch gar nicht erreichen; er bleibt letztlich 
abstrakt, losgelöst von den personalen Bedürfnissen dessen, der mit ihm ar-
beitet bzw. aus ihm lebt. Daher muss er ergänzt werden von anderen, viel-
leicht umfassenderen Mythen.

Dass Jungs eigene Betroffenheit vom Problem des Bösen sich so oft in 
religiöser Sprache niederschlägt, angelehnt an religionsphilosophische bzw. 
theosophische und kosmogonische Denkmodelle, mag nicht zuletzt durch 
seinen Lebensweg bedingt sein. Jung wächst als Sohn eines (Basler) Pfarrers 
auf; seine Entwicklung wird von der Erschütterung über das Leiden seines 
Vaters geprägt, der nach Jungs Ansicht an der Kluft zwischen dem Glauben 
an einen allguten Gott und den ungelösten Rätseln der christlichen Botschaft 
fast zerbricht. Die Auseinandersetzung mit dem Schicksal seines Vaters geht 
in Jungs Frage nach dem Geheimnis des Lebendigen ein: Sie stellt sich ihm 
zuerst als Frage nach der menschlichen Freiheit und nach der Rechtfertigung 
Gottes. Zeitlebens ist seine Arbeit an diesen Problemen auch ein verbissenes 
Ringen mit der Gottheit. (Anm. 525)

Die Ausgangsfrage, unter welcher Jung die (im weitesten Sinn) religions-
philosophischen Mythen betrachtet, lautet - zugespitzt auf die Ursache des 
Bösen -: Wodurch wird der (verhängnisvolle) Prozess der Libidobewegung 
in Gang gesetzt? Welches Motiv treibt ihn an, und zu welchem Ziel führt er 
hin?



140

b) Historischer Bezug: Böses in der Gottheit
Jung bezieht sich (s. o.) besonders auf Philosophen bzw. Denkströmun-

gen, die vom Neuplatonismus bestimmt sind; hier findet er Erfahrungen ver-
arbeitet, die seinen eigenen am nächsten kommen.

(1) Nikolaus Cusanus
Von Nikolaus Cusanus übernimmt Jung den Begriff der 'coincidentia op-

positorum': In Gott fallen die Gegensätze zusammen. (Anm. 526) Die Un-
endlichkeit Gottes ist unscheidbarer und ununterscheidbarer Grund alles Sei-
enden; sie birgt alles in sich und steht doch über allem; sie ist erfüllte Einheit, 
aus der die Vielheit der Welt sich entfaltet.

Zusätzlich gehen in Jungs Gedanken aber Elemente des gnostischen, des 
kabbalistischen und des idealistischen Mythos ein, wodurch sein Gottesbe-
griff entscheidend von dem des Cusaners abweicht.

(2) Kabbalistische Strömungen (Anm. 527)
Die verschiedenen kabbalistischen Denker, die wir hier zur Verdeutli-

chung von Jungs Ansatz heranziehen wollen, kommen - nach Scholem - in 
ihrer eindeutigen Stellungnahme zur Frage des Bösen überein: "Diese Frage 
wird von den jüdischen Philosophen im wesentlichen als Scheinproblem ent-
larvt, während sie für die Kabbalisten einen der großen Motoren ihres Den-
kens bildet." (Anm. 528)

Wie später Böhme (und im folgenden Schelling und Jung) versuchen die 
Kabbalisten, ihren monotheistischen Glauben so zu formulieren, dass darin 
auch die Erfahrung der furchtbaren Realität des Bösen zu Wort kommt. Ne-
ben der Meinung, das Böse sei eine potenzielle Realität, die erst durch das 
Handeln des Menschen aktualisiert werde, findet sich auch die Überzeugung 
vom Bösen "als eine(r) vom Menschen und seiner Tat unabhängigen Seins-
weise". (Anm. 529) Die wichtigste Quelle für diese kabbalistische Auffas-
sung ist der Sohar.

Der Sohar greift die Lehre von den 10 Sefirot Gottes auf: Gott der Schöp-
fer offenbart sich in verschiedenen Aspekten; in ihm sind sie eins, aber nach 
außen treten sie in unterschiedlicher Weise zu Tage. Bleiben sie in sich und 
mit ihrem Ursprung verbunden, so sind sie in Harmonie - trotz ihrer inne-
ren Widersprüchlichkeiten: "Es bestehen aber in der sefirothischen Welt sel-
ber Spannungen, ... die uns als Gegensätze erscheinen, obwohl sie in jenem 
Verband der dynamischen Einheit Gottes ihre Stelle haben wie Töne in ei-
ner Melodie. In ihnen liegt der Urgrund für das, was den Kabbalisten als das 
Böse erscheint." (Anm. 530)



141

Nach dieser Auffassung gründet das Böse in dem Drang der Sefirot, sich 
in allen Seinsbereichen der Schöpfung zu verwirklichen. Dies gilt gerade 
auch für die vierte Sefira, Din (die Strenge, das Gericht), deren Kraft in der 
Welt übermächtig werden kann und so Zerstörerisches hervorbringt. Dieses 
Böse ist dann gleichsam ein Nebenprodukt des göttlichen Lebensprozesses, 
seine andere, dunkle Seite. (Anm. 531)

Dabei ist keineswegs Din als solche schlecht, sondern erst in ihrer Ver-
einzelung. Erst wenn die Sefirot sich entfalten, wenn Din sich Chessed (der 
Gnade, Liebe) - nach einer anderen Theorie: schon wenn Binah sich Cho-
chmah (der Weisheit) (Anm. 532) - entgegensetzt, bewirkt sie Böses. Erst 
die Unterscheidung (Binah) offenbart das Auseinanderstrebende, die Span-
nungen im Lebensprozess der Gottheit. Wenn sie auch Übel mit sich bringt, 
ist die Entfaltung der Sefirot doch notwendig und gut; denn erst so ent-
steht die Welt, und die so differenzierten Kräfte Gottes erhalten dauernd al-
les Geschaffene. Weiter noch spekuliert die lurianische Kabbala über die 
Notwendigkeit des Schöpfungsaktes. Seine Voraussetzung ist die Selbstbe-
schränkung Gottes, der Zimzum. Damit die Schöpfung überhaupt Raum hat, 
"musste Gott in seinem Wesen einen Bezirk freigeben, aus dem er sich zu-
rückzog, eine Art mystischen Urraum, in den er in der Schöpfung und Of-
fenbarung hinaustreten konnte" (Anm. 533). En-Sof setzt die Schöpfung in 
einem Akt der Selbstnegation. Aber warum schafft es? In der Gottheit selbst 
wirkt schon Din, die richtende Gewalt: Das Ziel des Prozesses der Emanati-
on ist die Ausscheidung der Kräfte des Strengen und Zornigen aus Gott: "Die 
fortschreitende 'Klärung' dieser dunklen Gewalten des 'Gerichts' ... ist der 
Sinn aller Veranstaltungen der Schöpfung ... Gerade die streng theistische 
Tendenz dieser Kabbala sieht das Böse also als ein notwendigerweise der 
Schöpfung inhaerierendes Moment, ohne welches die Schöpfung sogleich 
ihr spezifisches Sein verlieren und zum Sein des En-Sof zurückkehren wür-
de ..." (Anm. 534)

Die Schöpfung entsteht aus dem Widerspruch in der Gottheit, in ihr ver-
wirklicht sich die schreckliche Seite des Schöpfers; sie trägt gleichsam stell-
vertretend sein Böses. Schöpfer und Schöpfung gehören eng zusammen: Die 
Welt steht Gott eigenständig und abhängig zugleich gegenüber und ist gera-
de so sein Anderes.

(3) Böhme und Schelling
In der Linie der gnostisch-kabbalistischen Tradition nimmt für Jung die 

theosophische Spekulation Jakob Böhmes, von der auch Schelling beein-
flusst ist, besondere Bedeutung an.



142

Böhme wusste von dem "Grund Gottes" als einem "Chaos, dass daraus 
Böses und Gutes urständet, als Licht und Finsternis, Leben und Tod, Freude 
und Leid, Seligkeit und Verdammnis". (Anm. 535)

Der Grund Gottes ist eigentlich ein "Ungrund", "nichts als eine Stille ohne 
Wesen, ... ohne Anfang und Ende, ... gleich einem Auge, denn er ist sein ei-
gener Spiegel ..." (Anm. 536)

Auch Schelling spricht von dem Ungrund Gottes, dessen potenzielle In-
halte sich in der Weltschöpfung entfalten: Der Ungrund Gottes "ist vor allem 
Grund und vor allem Existierenden, also überhaupt vor aller Dualität". In 
ihm herrscht nicht die Identität, sondern die Indifferenz der Gegensätze des 
Realen und Idealen, der Finsternis und des Lichts. Die unbezogenen Prinzi-
pien im Ungrund drängen aber zur Verwirklichung; sie müssen sich teilen 
"in die zwei gleich ewigen Anfänge, nur damit die zwei, die in ihm, als Un-
grund, nicht zugleich oder Eines seyn konnten, durch Liebe eins werden ..." 
(Anm. 537)

Schelling sieht (wie Hegel) in der Entfaltung eine Entwicklung, die nicht 
nur Ausfaltung des Vorhandenen, sondern Fortschritt des Gesamten bedeu-
tet: Wandlung Gottes.

Der späte Schelling betont und präzisiert: Gott ist zwar die Ursache des 
Bösen, insofern der schrankenlose Wille in seinem Ungrund lebt. Aber Gott 
ist nicht verantwortlich für das Böse, denn in ihm bleibt es gebändigt: "Das 
Herrseyn Gottes beruht eben auf dem Bösen, das er Herr ist zu setzen und 
nicht zu setzen. "

Was in Gott zwar vorhanden, aber doch in seine Macht eingebunden ist, 
tritt erst im Menschen ungehemmt zu Tage und offenbart sich als widerstre-
bendes Prinzip, als Bosheit. (Anm. 538)

c) Auswertung für Jungs Deutung des Bösen
Gut und Böse als ,Prinzipien der Gottheit': Mit dieser Wendung um-

schreibt Jung die Einsicht, dass das Übel die Grenzen des Ich überschreitet, 
dass es mit dem Verweis auf menschliches Fehlverhalten bzw. Schwäche des 
Endlichen nicht zureichend erklärt ist.

Dass hier die religiöse, die theosophische Sprache gebraucht werden kann, 
zeigt die numinose Dimension des Umgreifenden auf. Über die ,Archetypen' 
lassen sich sachlich begründete Hypothesen aufstellen, Gesetzmäßigkeiten 
aussagen. Aber damit ist das Phänomen nicht erschöpft; erst die religiöse 
Sprache findet Zugang zu seinem Charakter als Heiligem. Bei der Auseinan-
dersetzung mit dem Problem des Bösen geht es für Jung gerade nicht um "la-



143

tente unpersönliche Kräfte und Potenzialitäten" (Anm. 539) sondern um die 
Konfrontation mit dem göttlichen Grund der Welt, der sich in seine Schöp-
fung hineinbegeben will und der - als Ursprung des Lichts - selbst nicht mehr 
Licht ist. Diese fordernde und erschütternde Erfahrung schlägt sich in den 
theosophischen Mythen nieder, die Jung betrachtet und übernimmt.

Gott ist die coincidentia oppositorum, der Zusammenfall der Gegensätze 
auch für Jung. Aber er übernimmt nur die Formulierung, nicht den Denkan-
satz des Cusaners: Dessen Gott ist vollendete Fülle; Jungs Gottheit (parallel 
seiner Konzeption vom Unbewussten, in welche das gnostisch-idealistische 
Modell der Entwicklung eingegangen ist) ist Urzustand, birgt ungeschiede-
ne, widersprüchliche Möglichkeiten, die zur Entwicklung, zur Scheidung, 
zur schließlichen Einung drängen. Wie die Kabbalisten und Schelling nimmt 
Jung in der Gottheit die unlösbare Spannung wahr, aus der die realen Gegen-
sätze werden 'wollen', um sich in einer endgültigen Synthese aufzuheben.

So begegnet (Jungs) Ijob einem wilden, noch vor-moralischen Gott, der 
die Schöpfung, schließlich den Menschen - den zweiten Ijob: Christus - 
'braucht', um ein klares, gutes Antlitz zu gewinnen. Über die Konfrontati-
on mit seinem Werk, das er sich gegenübergestellt hat, verändert sich Gott 
selbst; was anfangs als widergöttliches Prinzip erschienen war (Lucifer), er-
weist sich im Lauf des Prozesses als dessen Triebkraft, die Gott zur Voll-
ständigkeit, zur Herrschaft über sich selbst verhilft. (Anm. 540) Jung greift 
die Gedanken von Böhme, den Kabbalisten und den Alchemisten auf: Das 
Dunkle in Gott, das sich in der nicht nur großartigen, sondern auch schreckli-
chen Erfahrung des Unbewussten ankündigt, darf nicht harmonisiert werden. 
Das übermenschliche Antlitz Gottes trägt auch unmenschliche Züge.

Wie alle mythischen Zugänge zur Einsicht in den Charakter des Umgrei-
fenden verweigert auch der theosophische Mythos die Antwort gerade an der 
Stelle, wo er sie zu gewähren scheint: Wenn das Böse zum 'Ungrund' Gottes 
gehört, haben wir dann nicht sogar mehr als seine Erklärung, nämlich auch 
seine Rechtfertigung?

Aber was erklärt schließlich der Mythos? Er verlegt das Problem in 'Gott' 
zurück, in ein Numinosum, das dem christlichen Bewusstsein eher als ein 
Dämon erscheint denn als der 'Vater' Jesu von Nazaret. Der theosophische 
Mythos weist eine bestimmte Form der Fragestellung ab: Niemals ist es mög-
lich, das Problem des Bösen - den Stachel des Gegensatzproblems allgemein 
- einfachhin zu erledigen. Wenn es sich um 'göttliche' Prinzipien handelt, so 
kann kein Mensch damit zu Ende kommen - die Frage nach der Wurzel des 
Übels ist mit menschlichen Hilfsmitteln eben nicht zu lösen.



144

Sowohl die Dogmatisierung (Missverstehen der theosophischen Mythen 
als Aussagen über das 'Wesen Gottes') als auch die Moralisierung des Pro-
blems (einem guten Gott steht der ethisch böse Mensch gegenüber) greifen 
dann zu kurz, sie entpuppen sich für Jung als Abwehrmechanismen gegen 
die wirklich erforderte Auseinandersetzung, als Flucht vor der Erfahrung des 
Heiligen. (Anm. 541)

4. Mythologische Aspekte anthropogonischer Theorien

a) Fragestellung
Das Übel erscheint als Vorgegebenes und wird - als moralisch Böses - 

doch erst vom Menschen gesetzt. Es ist immer schon da und wird doch in je-
dem Vergehen neu. Wie lässt sich die widersprüchliche Erfahrung gleichzei-
tiger Freiheit und Determiniertheit einer Handlung verstehen, das Ineinander 
von Notwendigkeit und menschlicher Schuld?

Die jüdisch-christliche Tradition umschreibt diesen Sachverhalt mit dem 
Mythos vom Sündenfall.

Im deutschen Idealismus wird dieses Bild philosophisch aufgenommen: 
in der (außerempirischen) Vorzeit des Menschen geschah ein Ereignis, mit 
welchem das Böse entstand; erst dadurch wurde der Mensch zum Menschen. 
Der anthropogonische Mythos dieser Form verankert somit den leidenbrin-
genden Gegensatz in der Konstitution des Menschen.

b) Historische Bezüge: die notwendige Ursünde und der Konflikt im 
Menschen

(1) Kant
Kant, von dessen erkenntnistheoretischem Ansatz sich Jung stark beein-

flusst weiß, rekonstruiert in seiner Schrift 'Mutmaßlicher Anfang der Men-
schengeschichte' (1786) die Situation des ersten Menschenpaares. Beide 
wurden vom "Instinkt, diese(r) Stimme Gottes, der alle Tiere gehorchen", 
geleitet. (Anm. 542) Doch besitzt schon der erste Mensch die Fähigkeit zur 
Vernunft; und diese ist es, die den "Ausgang des Menschen ... aus der Vor-
mundschaft der Natur in den Stand der Freiheit" bewirkt (a. a. O. 92).

Das Charakteristikum der Vernunft sieht Kant an dieser Stelle in dem Ver-
mögen, sich nicht nur ohne, sondern sogar gegen den 'Naturtrieb' zu betäti-
gen und damit die durch den Instinkt gesetzten Schranken zu überschreiten 
und dem Menschen die Wahl seiner Lebensweise freizustellen. Der Preis 
solcher Freiheit ist freilich hoch: die Bedrohtheit des menschlichen Lebens. 



145

"Dieser Schritt ist ... zugleich mit Entlassung ... aus dem Mutterschoße der 
Natur verbunden: eine Veränderung, die zwar ehrend, aber zugleich sehr ge-
fahrvoll ist, indem sie ihn (sc. den Menschen) aus dem harmlosen und siche-
ren Zu Stande der Kindespflege ... heraustrieb ( ...) und ihn in die weite Welt 
stieß, wo soviel Sorgen, Mühe und unbekannte Übel auf ihn warten" (a. a. 
O. 91 f.).

Der 'Sündenfall' besteht in der notwendigen Regung der Vernunft, die 
sich von der Natur befreit und dadurch implizit die Natur verneint. "Die Ge-
schichte der Natur fängt vom Guten an, denn sie ist das Werk Gottes; die 
Geschichte der Freiheit vom Bösen, denn sie ist Menschenwerk ..." Die Ver-
nunft, die gegen die 'Natur' die Freiheit des Geistes realisiert, steht aber doch 
letztlich in deren Dienst, da sie auf die Bestimmung der Gattung Mensch, die 
Kultivierung, hinarbeitet: "Für das Individuum ... war bei einer solchen Ver-
änderung Verlust; für die Natur ... war sie Gewinn" (a. a. O. 93).

Was für die Menschheit notwendig ist, bringt dem Individuum Leid; was 
die menschlichen Fähigkeiten entscheidend erweitert, ermöglicht auch das 
Böse. Dieser Doppelheit entspricht die doppelte Beurteilung des ein für alle 
Mal vergangenen Urzustandes. In ihrem eigenen Interesse liegt es, dass die 
Vernunft die Ausgangssituation abwertet, sie erlaubt es dem Menschen nicht, 
"in den Stand der Rohigkeit und Einfalt zurückzukehren, aus dem sie ihn ge-
zogen hatte" (a. a. O. 92). Aber sie vermag gleichwohl nicht jene Sehnsucht 
nach dem - wie Herder es nennt - 'goldenen Zeitalter des Menschen' zu unter-
drücken, die ihre Hoffnung und Erfüllung nicht aufgeben will. (Anm. 543)

(2) Schelling
Über das notwendige Böse denkt auch Schelling nach. In seiner Disserta-

tion interpretiert Schelling die biblische Erzählung vom Sündenfall (Gen 3), 
aus dem er die moralischen und physischen Übel ableitet. Nicht im Unge-
horsam gegenüber Gott bestand die 'Ursünde', sondern im ersten Gebrauch 
der Ratio.

Doch ist die Ursünde der erste unerlässliche Schritt aus der sensiblen in 
die intelligible Welt; ohne sie könnte der Mensch nie die angestrebte 'gute' 
Ordnung, die Herrschaft der Vernunft über die Sinne, verwirklichen. Der 
Sündenfall offenbart ein Übel, das im Urzustand prinzipiell schon angelegt 
war; erst nachdem es offenbar geworden ist, kann es überwunden werden. 
(Anm. 544)



146

(3) Freud
Von einer 'Erbsünde' spricht auch Freud. (Anm. 545) Sie geschah im Mord 

am Urvater, welche Tat die Entwicklung des Überichs - damit sowohl der 
Kultur als auch des Gewissens - begründet.

So ist für Freud die Konsequenz der Ursünde das spezifisch menschli-
che Selbstbewusstsein - das sich bei ihm zuerst als negatives, nämlich in 
der Selbstverurteilung (im Schuldgefühl) äußert. 'Erbsünde' ist auch hier die 
Formel für die gegensätzliche Erfahrung von Verwurzelung im Überpersön-
lichen (Determiniertheit) einerseits und persönlicher Verantwortung ander-
seits.

c) Auswertung für Jungs Deutung des Bösen
Auch Jung spricht von einer Urschuld, die in der Aktualisierung des Be-

wusstseins besteht, in der Realisierung der Fähigkeit zur gestaltenden Dis-
tanz zum Unbewussten. Sie ist dem Menschen vorgegeben und zugleich 
aufgegeben. Die Tendenz des unbewussten Prozesses der Natur ist es, ein 
Bewusstsein herauszudifferenzieren. Und doch muss das Bewusstsein sein 
eigenes Erwachen als Schuld empfinden: "Die Genesis stellt die Bewusst-
werdung als eine Tabuverletzung dar, wie wenn durch Erkenntnis eine sa-
krosankte Grenze frevelhaft überschritten würde. Ich glaube, die Genesis hat 
Recht, insofern jeder Schritt zu einem größeren Bewusstsein eine Art pro-
metheischer Schuld ist: durch die Erkenntnis wird gewissermaßen ein Feu-
erraub an den Göttern begangen ..." (Anm. 546)

Diese 'prometheische Schuld' bestimmt Jung im Anschluss an Kant: Sie 
besteht in der Entmachtung des Natürlich-Instinktiven, in der Isolierung des 
Individuums vom Kollektiv: "Das heißt, es wird etwas, was Eigentum der 
unbewussten Mächte war, aus diesem naturhaften Zusammenhang herausge-
rissen und der Willkür des Bewusstseins unterstellt ..." (Anm. 546) Der 'Neid 
der Götter' bezeichnet für Jung den Sog des Unbewussten, das dazu tendiert, 
seine eigenen Schöpfungen wieder zurückzuschlingen. So erscheint es zu-
mindest dem Bewusstsein. Es erfährt diesen Sog in seiner eigenen Hinfällig-
keit und Flüchtigkeit; es antwortet darauf nicht selten mit allen Kräften sei-
ner Angst und Abwehr. (Anm. 547)

So eindeutig sich im homo sapiens die Tendenz zur Bewusstwerdung 
durchgesetzt hat, so labil ist sie bisher immer noch geblieben. Die regres-
sive Sehnsucht bedroht unaufhörlich das individualisierte Bewusstsein. Am 
Ausgang der menschlichen Entwicklung - phylogenetisch und ontogenetisch 
- scheint die Trauer zu stehen: der Verzicht auf Geborgenheit, die Verlassen-
heit von stützendem Schutz. Die Sehnsucht nach dem mütterlich bergenden 



147

Unbewussten begleitet das Leben als offenkundige oder unterschwellige To-
desneigung: "Am Morgen des Lebens trennt sich der Sohn mit Schmerzen 
von der Mutter und dem heimatlichen Herde, um sich zu der ihm bestimm-
ten Höhe emporzuringen, seinen schlimmsten Feind oft vor sich wähnend 
und ihn doch in sich tragend, jene gefährliche Sehnsucht nach dem eigenen 
Abgrund, nach dem Ertrinken in der eigenen Quelle, nach dem Hinabgezo-
genwerden in das Reich der Mütter. Sein Leben ist ein beständiges Ringen 
mit dem Ausgelöschtwerden, eine gewaltsame und vorübergehende Befrei-
ung von der stets lauernden Nacht. Dieser Tod ist kein äußerer Feind, son-
dern ein eigenes und inneres Sehnen nach der Stille ... Soll er leben, so muss 
er kämpfen und seine Sehnsucht nach rückwärts opfern ..." (Anm. 548) Was 
Freud als 'Inzestwunsch' und - mythologisch - als 'Todestrieb' diagnostiziert, 
erkennt Jung als Ausdruck dieser tiefen Sehnsucht nach dem mütterlichen 
Unbewussten. In der Jugendphase kann sie lebenshemmend wirken; den al-
ternden Menschen treibt sie an, nach seinem transzendenten Ziel zu suchen, 
nach jener unio mystica, die sein Bedürfnis nach "der tiefen Ruhe eines ge-
wußten Nichtseins" erfüllt, nach "dem hellsehenden Schlafe im Meere des 
Werdens und Vergehens". (Anm. 548)

Bewusstsein entsteht aus der Unterscheidung, aus dem Leiden am Kon-
flikt. Das schwache Ich muss sowohl den Konflikt selbst als auch die Er-
kenntnis, die aus ihm entspringt, als böse erleben: Die Logosschlange ist gif-
tig. Das Ich ist vorerst unsicher, ob es die Bewusstwerdung erträgt oder ob 
es an deren Folgen zerbricht. So ist für Jung wie für die deutschen Idealisten 
der 'Sündenfall' zur Menschwerdung notwendig, aber gleichzeitig leidbrin-
gend, schmerzlich, gefährlich.

Entsprechend übernimmt Jung auch das Ödipusmotiv Freuds: Die Ur-
schuld, die Trennung des Vereinten, das Entstehen des Ich, symbolisiert sich 
im Bild des 'Mordes': als Zerstörung, Auflehnung, Abtrünnigkeit, Machtü-
bergriff. Aber das individualisierte Bewusstsein hat auch teil an dem Schick-
sal des Gemordeten, es erfährt die Rache der Götter: als Verworfenwerden, 
Verstoßensein, Ungeborgenheit.

Der anthropogonische Mythos kreist um die innere Zerrissenheit, die be-
sonders den Menschen der Neuzeit quält. Die leidvolle menschliche Situati-
on wird in einer Ursprungserzählung gedeutet. Auf die Frage nach der Wur-
zel des Übels antwortet der Mythos indirekt: Der Trauer um die verlorene 
'Mutter', die sich mit dem Erwachen des Selbstbewusstseins verknüpft, der 
Todesangst und Todessehnsucht, die das Erstarken der Vernunft begleitet, 
können wir nur entgehen, wenn wir unser Menschsein selbst aufgeben.



148

5. Jungs eigener Mythos

a) Die kosmische Bedeutung des Bewusstseins
Auf dem Hintergrund der skizzierten unterschiedlichen mythologischen 

Zugänge zu der metaphysischen Dimension des Übels entfaltet Jung seinen 
eigenen Mythos von der kosmischen Bedeutung des Bewusstseins.

Das Unbewusste lässt sich nach Jung als gerichtete Energie auf Selbstbe-
wusstsein hin begreifen. Seine Inhalte drängen zur Entfaltung. (Anm. 549) 
Das Bewusstsein 'muss' dabei entstehen, weil das Seiende erst in der Er-
kenntnis 'objektiv' wird, Gestalt gewinnt; weil erst menschliches Denken 
das Sein vollendet. Jung entdeckt die Bedeutung der menschlichen Existenz: 
"Der Mensch, ich, gab der Welt in unsichtbarem Schöpferakt erst die Vollen-
dung, das objektive Sein ... Der Mensch ist unerlässlich zur Vollendung der 
Schöpfung, ja, er ist der zweite Weltschöpfer selber, welcher der Welt erst 
das objektive Sein gibt, ohne das sie ungehört, ungesehen, lautlos fressend, 
gebärend, sterbend, köpfenickend durch hunderte von Jahrmillionen in der 
tiefsten Nacht des Nicht-Seins zu einem unbestimmten Ende hin ablaufen 
würde. Menschliches Bewusstsein erst hat objektives Sein und den Sinn ge-
schaffen, und dadurch hat der Mensch seine im großen Seinsprozess uner-
lässliche Stellung gefunden ..." (Anm. 550)

Die Einsicht in die Funktion des menschlichen Bewusstseins vermittelt 
Sinnerfahrung. Sie erfüllt zusätzlich - wie Jung festhält - "das mythische Be-
dürfnis des westlichen Menschen" nach einem Ziel des Weltprozesses, ei-
nem Fortschritt der Geschichte. (Anm. 551)

Jung selbst weiß, dass Sinn keineswegs bloß" in den Objekten" ist, son-
dern "außen wie innen ": Der Mensch ist in eine Bewegung einbezogen, die 
er entdecken und verstehen kann. Aber seine Erkenntnis ist doch zugleich 
schöpferisch: "Ohne das reflektierende Bewusstsein ist die Welt von giganti-
scher Sinnlosigkeit, denn der Mensch ist nach unserer Erfahrung das einzige 
Wesen, das 'Sinn' überhaupt feststellen kann." (Anm. 552) Aber wie entstand 
das Bewusstsein? Seine Entwicklung setzt Warmblütigkeit und Gehirndiffe-
renzierung voraus. Beruhen diese nicht vielleicht auch auf synchronistischen 
Phänomenen? Drückt sich in der Phylogenese nicht vielleicht ein anordnen-
der Faktor des Seins selbst aus? "Da die naturgesetzliche Wahrscheinlichkeit 
keinen Anhaltspunkt gibt zur Vermutung, dass aus Zufälligkeit allein höhere 
Synthesen, wie z. B. die Psyche, entstehen könnten, so brauchen wir die Hy-
pothese eines latenten Sinns, um nicht nur die synchronistischen Phänome-
ne, sondern auch die höheren Synthesen zu erklären." (Anm. 552)



149

Das Unbewusste 'will' offensichtlich bewusst werden; der Schöpfer 
'braucht' sein Geschöpf, um seine Vollgestalt zu erreichen. Die Spannung 
im Unbewussten ist überzeitlich, aber nicht zeit-los; durch die Reflexion des 
erwachten Bewusstseins entsteht Geschichte und Kultur. (Anm. 553) Jung 
schließt an Schopenhauer an, für den im menschlichen Bewusstsein die Welt 
als Vorstellung existent wird. Im "Licht des Bewusstseins" gelangt das Un-
bewusste zu seiner Selbstanschauung. (Anm. 554) In der Individuation des 
einzelnen erleuchtet sich ein Stück des "finsteren Abgrundes der Urwelt". 
(Anm. 555) Die Inkarnation Gottes ist nicht abgeschlossen - das macht die 
Bedeutung des einzelnen Menschen aus, "jener infinitesimalen Einheit, von 
der eine Welt abhängt, jenes individuellen Wesens, in dem ... sogar Gott sein 
Ziel sucht". (Anm. 556) Das Individuum ist der Ort, wo sich die Gegensätze 
konkretisieren. Hier ist daher auch der Ort, wo sich - vielleicht - ihre Syn-
these vollziehen kann, da erst das Bewusstsein die Fähigkeit hat, steuernd 
in den unbewussten energetischen Prozess einzugreifen. Wohin führt die 
Entwicklungsgeschichte? Nicht absolute Bewusstheit, nicht völlige Selbst-
durchsichtigkeit des Geistes ist für Jung der Endzustand, sondern die ge-
staltete, harmonische Einheit der Gegensätze, das mysterium coniunctionis. 
Sein Zielbild - soweit wir es überhaupt schon wahrnehmen können - ist das 
Selbst, in dem die Spaltung von Sein und Sinn aufgehoben ist. (Anm. 557)

Was kann Jungs Mythos für die Frage nach dem Übel bedeuten? Jungs 
Mythos will die traditionellen Antworten auf die Frage nach dem Bösen re-
lativieren. Aber auch sein eigenes Ergebnis kann keine endgültige Sicher-
heit bieten: Im Bösen das Gute zu sehen, seine Notwendigkeit zu entdecken, 
stellt schließlich beide Begriffe in Frage. Im Sinnlosen Sinn zu finden heißt 
zugleich, den Sinn selbst unsinnig zu machen.

Gerade darin aber erfährt das Bewusstsein seine 'kosmogonische' Auf-
gabe: Es muss seinen neuen Weg in das Dickicht des Sinnlosen schlagen. 
Wenn es das offensichtlich Böse zu verstehen sucht, so trägt es sein Licht 
in das bisher Dunkle und hebt so vielleicht eine neue Welt herauf. Über die-
se schöpferische Bewältigung des Bösen kann der Prozess der Individuation 
verlaufen, an deren Ziel die Wandlung des Bewusstseins und des Unbewuss-
ten und beider Vereinigung steht. So bietet Jungs Mythos keine allgemein 
gültige Lösung des Problems, aber er weist eine Richtung, mit diesem um-
zugehen.



150

b) Zur Interpretation von Jungs Mythos
Jungs Mythos lässt sich geschichtsphilosophisch und strukturalistisch le-

sen. Geschichtsphilosophisch: Da die Entwicklung und Differenzierung des 
Bewusstseins in der Zeit geschieht, ist die Weltgeschichte grundsätzlich ein 
linearer Prozess. Das Spätere kann das Bessere sein, wenn es den Menschen 
einer Epoche gelingt, sich den äußeren und inneren Anforderungen offen zu 
halten. 'Fortschritt' bestände dann in wachsender menschlicher Selbststän-
digkeit und Vollständigkeit, in mehr und mehr gelingender Integration der 
bewussten und unbewussten Kräfte. In mythischer Sprache: Die Natur treibt 
die Kultur hervor; Gott lenkt die Geschichte. In diesem Verstehensmodell 
stellt das Übel den Anlass, den Motor und den Ort der fortschreitenden Be-
wegung dar.

Strukturalistisch: Manche Aussagen Jungs legen eine strukturalistische 
Deutung nahe. Sind nicht die Archetypen, die Repräsentanten des unend-
lichen Unbewussten im Bewusstsein, die Eckpfeiler ewig wechselnder und 
gerade so ewig gleicher Strukturen? Kann das Bewusstsein mehr, als sich 
ihnen klug einordnen? Gibt es nicht ein "psychologisches Naturgesetz", das 
darin besteht, "dass das, was früher war, auch immer wieder sein wird "? 
(Anm. 558) Die Formen menschlichen Lebens und Erlebens sind nicht will-
kürlich. Werden wir nicht mitgerissen von den Wellen energetischer Abläu-
fe? Die Auseinandersetzung zwischen Bewusstsein und Unbewusstem endet 
nie mit einem 'Sieg' des Bewusstseins, sondern höchstens mit einer Koopera-
tion beider, in der sich das Bewusstsein die Kraft des Unbewussten dienstbar 
macht und ein Gleichgewicht mit ihm erzielt. (Anm. 559)

Kann sich daher ein 'Fortschritt' überhaupt auf etwas anderes beziehen 
als auf die Korrektur eines Rückschritts? Erzielt gelungene Veränderung an-
deres als die Wieder-Herstellung des verlorenen Gleichgewichts? In mythi-
scher Sprache: Die Kultur kehrt zur Natur zurück. Nach dieser Lesart von 
Jungs Mythos hätte das Böse lediglich Korrektur- und Signalfunktion, es 
zeigte den Verlust der 'Mitte' an. Lässt sich aber nicht auch die strukturalis-
tische mit der geschichtsphilosophischen Deutung in Wechselbeziehung set-
zen?

Tatsächlich verändert das Bewusstsein die "ewigen Gesetze", und es ist 
auch fähig, die "naive Konkretisierung der Urbilder" zu unterbrechen. (Anm. 
560) Die Libido selbst hält den Prozess offen, ist demnach die Chance des 
Fortschritts als Fort-Gehens von der Ursprungssituation. Je mehr sich das 
Bewusstsein der archetypischen Bewegung hingibt, desto klarer erfasst es 
die Planmöglichkeiten, die einerseits aus dem Unbewussten zur Realisierung 
vorgegeben, anderseits menschlich sinnvoll sind. Gerade die Bindung an das 



151

Bleibende ermöglicht geschichtsmächtige Freiheit. In mythischer Sprache: 
Erst dann vollendet Kultur die Natur, wenn sie sich vollständig von ihr tra-
gen lässt: (Anm. 561) "Das Unbewusste ist Natur ... und bedarf des mensch-
lichen Geistes, um menschlichen Zwecken zu dienen. Die Natur ist eine un-
vergleichliche Führerin, wenn man weiß, wie man ihr zu folgen hat." (Anm. 
562)

6. Exkurs: Der Mythos des östlichen Menschen
Der Mythos der Analytischen Psychologie C. G. Jungs ist nur eine von 

vielen verschiedenen möglichen Formen menschlichen Sinnwissens. Nach 
Jung entspricht er der spezifischen Situation des abendländischen Menschen. 
(Anm. 563) Die Relativität des eigenen Mythos wird erst in der Auseinan-
dersetzung mit fremden Kulturen deutlich. Deren Erfahrungen und Über-
zeugungen vermögen die eigenen zu korrigieren und zu ergänzen. In diesem 
Zusammenhang gewinnt für Jung das asiatische Denken an Bedeutung. Be-
sonders häufig überlegt er, "was Indien uns lehren kann". (Anm. 564)

Der 'normale' westliche Mensch versteht sich selbst von den Zielen sei-
nes (patriarchalisch orientierten) Bewusstseins her: Selbst- und Naturbeherr-
schung, Leistung, Geistigkeit stellen für ihn gültige Werte dar. Was mit die-
sen Idealen nicht vereinbar ist, erscheint ihm entsprechend als minderwertig: 
Gefühlsbezogenheit, Offenheit auch für die Kräfte des Unbewussten und der 
Fantasie, Rezeptivität, Sinnlichkeit und Körperbezogenheit. Anders der In-
der (und wohl auch der Chinese). Der indische Mensch, wie Jung ihn ideal-
typisch skizziert, lebt noch nicht "in einem Narrenhaus von Abstraktionen ": 
"Das Leben in Indien hat sich noch nicht in die Kappe des Kopfes zurück-
gezogen. Noch ist es der ganze Leib, der lebt ..." (Anm. 565) Der Inder ver-
eint in sich harmonisch "den höchst kultivierten Geist und den Primitiven". 
Sein Gleichgewicht kann auch das Böse ertragen: "Es ist zwar ein irrationa-
les Leben, voller Rohheit, Gräuel, Elend, Krankheit und Tod, jedoch irgend-
wie ganzheitlich, befriedigend und von unsagbarer emotionaler Schönheit ... 
Den Indern machen anscheinend unerträgliche Widersprüche nichts aus ... 
der Mensch ist nicht verantwortlich dafür ... Indisches Denken ist Verdich-
tung einer Vision und nicht ein beutegieriger Überfall in die noch unerober-
ten Bereiche der Natur ..." (Anm. 566)

Die Ursache dieser östlichen Ausgeglichenheit vermutet Jung in einer 
gleichmäßigeren Entwicklung der indischen Kultur. Im Gegensatz dazu ist 
die westliche Kultur durch Diskontinuität gekennzeichnet: "Unsere westli-
che Entwicklung von einem primitiven Stand aus wurde plötzlich unterbro-
chen durch das Eindringen einer Psychologie und Geistigkeit, die einer viel 



152

höheren Kulturstufe zugehörten ... Ich nehme an, dass dieser Umstand dem 
westlichen Geist eine sonderbare Knickung verliehen hat. Unsere geistige 
Existenz wurde in etwas verwandelt, was sie noch nicht erreicht hatte und 
im Grunde noch nicht sein konnte. Und dies ließ sich nur bewerkstelligen 
durch eine Dissoziation zwischen dem bewussten Teil der Psyche und dem 
Unbewussten. Es war eine Befreiung des Bewusstseins von der Last der Irra-
tionalität und Triebhaftigkeit, auf Kosten der Ganzheit des Individuums ..." 
(Anm. 567)

So steht der Selbstidentität des östlichen Menschen die Gebrochenheit des 
westlichen gegenüber.

Aus der Einsicht in diesen Unterschied leitet Jung seine konkreten psy-
chohygienischen Forderungen ab: Die Selbstherrlichkeit und Überverant-
wortlichkeit des europäischen Bewusstseins ist fragwürdig. Nicht zusätzli-
che Distanzierung von ,der Erde' und allem, was dieses Symbol umgreift, ist 
angezeigt, sondern die Rückbindung (re-ligio) an die eigenen Wurzeln, die 
Erinnerung an die eigenen Grenzen. Der westliche Mensch hat die Aufgabe, 
die Einheit von Bewusstsein und Unbewusstem, von Körper und Geist wie-
der zu finden: "Der westliche Mensch bedarf der Überlegenheit über die Na-
tur außen und innen nicht. Er hat beides in beinahe teuflischer Vollendung. 
Was er aber nicht hat, ist die bewusste Anerkennung seiner Unterlegenheit 
unter die Natur um ihn und in ihm. Was er lernen sollte, ist, dass er nicht 
kann, wie er will. Lernt er das nicht, so wird seine eigene Natur ihn zerstö-
ren." (Anm. 568)

Der fremde Mythos löst den eigenen nicht auf, sondern hilft, ihn zu klä-
ren. Der Abstand von der eigenen Kultur schärft den Blick für deren Schwä-
chen, aber auch für mögliche Wege zu ihrer Erneuerung.

IV. Das Böse als Herausforderung an den Menschen

Welche Stellung nehmen Ethik und Moral in Jungs 
Mythos ein?

1. Das Phänomen: die Moral

a) Ihre Berechtigung
Die ,moralische Reaktion' ist für Jung eine Konstante der Psyche. (Anm. 

569) Als "instinktives Regulativ des Handelns" erlaubt sie dem erwachenden 
Selbstbewusstsein, sich aus dem kollektiven Unbewussten zu lösen. Sie un-
terstützt die Distanzierung vom instinktiven Geschehen, und indem sie den 



153

'unbrauchbaren' (dunklen, mütterlichen, triebhaften, destruktiven) Teil der 
Gegensatzpaare ausscheidet, stabilisiert sie die bewusste Identität. (Anm. 
570) Entsprechend bestimmt Jung auch die Funktion der kollektiven Moral. 
Ihre Gesetze basieren auf langer Erfahrung, sie sind angehäuftes Informati-
onsmaterial für den Umgang der Menschen mit sich selbst, "späte, in Sätzen 
erstarrte Folgeerscheinungen des moralischen Verhaltens". (Anm. 571) Die 
Moral schlägt Formen der Bewältigung dessen vor, was den einzelnen oder 
die Gesellschaft gefährden könnte. Ihre Regeln gliedern das Individuum in 
das Kollektiv ein.

Moralisches Verhalten, wie Jung es definiert, ist einer der zweckmäßigen 
Mechanismen der Psyche. Es verläuft zuerst unbewusst: Gemäß den von den 
Eltern vorgezeichneten Linien trennt sich der Ich-Komplex vom Schatten; 
das 'Böse' wird verdrängt. Wenn sich das Individuum aus dem kollektiven 
Unbewussten löst, wird es zwangsläufig dem kollektiven Bewusstsein einge-
passt. Es übernimmt nicht nur die herrschenden Ideale, sondern auch deren 
unbewussten Gegensatz.

Je stärker sich aber die kollektive Moral auf ein tatsächliches oder nur 
scheinbares Gut konzentriert, desto feindlicher konstelliert sich dessen Bö-
ses im Unbewussten. Je mehr dieses abgewehrt wird, desto hartnäckiger 
herrscht es - in Symptomen, die den reibungslosen gesellschaftlichen Be-
trieb stören, in Projektionen, die Leidenschaften und Kampf verursachen. 
Soweit Jung sich als psychologischen Forscher versteht, bewertet er solche 
Gesetzmäßigkeiten nicht. Warum soll denn nicht - trotz des hohen Preises, 
der dafür gezahlt werden muss - die Mehrzahl der Menschen in kollektiver 
Identität verbleiben? Genausowenig wie die psychogenetische Differenzie-
rung lässt sich die Individuation berechnen und verordnen: "Die Natur ist 
eben aristokratisch ..." (Anm. 572) Nur wenige Menschen erreichen eine 
höhere Bewusstheit: "Die Menschheit ist in der großen Hauptsache noch in 
einem Kindheitszustand ... Weitaus die meisten bedürfen der Autorität, der 
Führung und des Gesetzes ..." (Anm. 573)

Das Stadium solchen Inbegriffenseins ist nicht in sich schlecht. Jede Ent-
wicklungsstufe hat für Jung ihr Recht. (Anm. 574) Vielleicht bleibt es spä-
teren Zeiten vorbehalten, die menschliche Entwicklung auf breiterer Ebene 
weiterzutreiben.



154

b) Ihre Übertretung

(1) Die Gebotsverletzung
Nach der Interpretation Jungs sind moralische Normen und Überzeugun-

gen keineswegs überzeitlich, sondern jeweils bezogen auf den Entwick-
lungsstand einer bestimmten Epoche. Mit den geschichtlichen Veränderun-
gen wandeln auch sie sich.

Dieser Wandel wird selten durch eine Anstrengung der Reflexion angesto-
ßen - gerade die rationalen Kräfte des Ich tendieren ja zur Verfestigung ihrer 
Gestaltungen. Der Impuls zur Erneuerung der Moral geht meist vom konstel-
lierten Unbewussten aus. Dessen energetisch aufgeladene Inhalte setzen sich 
dabei zuerst in einzelnen Menschen durch. Die Übertretung der Moral voll-
zieht sich unmittelbar - als Verletzung ihrer Gebote oder als Verlangen da-
nach - oder mittelbar als seelische oder (psycho-)somatische Krankheit, die 
aus dem verdrängten Konflikt widerstreitender Strebungen entsteht. (Anm. 
575) In den betroffenen Individuen empört sich der 'Drang zur Selbstver-
wirklichung' gegen die einengenden Normen des kollektiven Bewusstseins; 
sie sind gezwungen, sich mit sich selbst und mit der Gesellschaft auseinan-
derzusetzen.

Was sich so als Gebotsverletzung (im weitesten Sinn) darstellt, tritt als ein 
Signal auf, das die Fehleinstellung der geltenden Moral, ihre allzugroße Ent-
fernung von der menschlichen 'Natur' anzeigt.

Das aus der Sicht der herrschenden Werte 'Böse' überwältigt diejenigen 
Menschen, die auf Grund ihrer psycho-physischen Konstitution mit den ein-
seitigen gesellschaftlichen Überzeugungen nicht leben können. In den Au-
gen des Kollektivs sind sie die Minderwertigen: die Verrückten, die Kran-
ken, die Verbrecher ... Im Sinn der möglichen Selbstverwirklichung sind sie 
dagegen "eigentlich 'höhere' Menschen, die aber aus irgendwelchen Gründen 
zu lange auf einer primitiven Stufe geblieben sind." (Anm. 576) Die Übertre-
tung löst die glatte Oberfläche des allgemein 'Selbstverständlichen' auf; sie 
enthüllt die bedrohliche Gegensatzstruktur des Lebens. Die ,Ausnahme' von 
der Regel beweist deren Brüchigkeit: Das Böse lässt sich nicht ausmerzen, 
es muss bearbeitet werden. (Anm. 577)

(2) Das Schuldgefühl
Die Bedeutung der Gebotsverletzung überschreitet immer den individuel-

len Bereich.
Zugleich stellt sie aber eine äußerst persönliche Erfahrung dar. Die Ab-

weichung von der kollektiven Moral wird vom einzelnen - bei entsprechen-



155

der seelischer Disposition - als Schuld erlebt: Das begleitende Schuldgefühl 
kann er bewusst wahrnehmen, es kann sich aber auch - ihm unbewusst - in 
depressiven bzw. autodestruktiven Symptomen äußern. Das Schuldgefühl ist 
keine Leistung des Ich, es beruht nicht auf einer bewussten Stellungnahme 
zu einer Tat bzw. Einstellung. (Anm. 578) Es stellt vielmehr eine automa-
tische Störungsanzeige des energetischen Gleichgewichts dar: Ein wesent-
licher seelischer Faktor ist zu wenig berücksichtigt worden und 'rächt' sich 
nun durch unbewusste Überwertigkeit. Als rationales und individuell bezo-
genes Wertwissen spürt das Schuldgefühl dabei nicht nur den Mangel auf, 
sondern ahnt zugleich die erreichbare Vollständigkeit: "Die moralisch emp-
fundene Minderwertigkeit zeigt immer an, dass das mangelnde Stück etwas 
ist, das eigentlich, dem Gefühl entsprechend, nicht mangeln sollte, oder, mit 
anderen Worten, bewusst sein könnte, wenn man sich die nötige Mühe dazu 
gäbe ... Wo immer das Minderwertigkeitsgefühl auftaucht, zeigt es auch an, 
dass nicht nur die Forderung zur Assimilation eines unbewussten Stückes 
vorhanden ist, sondern auch die Möglichkeit der Assimilation." (Anm. 579)

So meldet sich in der Erkenntnis von 'Schuld' die noch ausstehende indivi-
duelle Ganzheit, das Selbst: "Wenn das Gewissen ein Wissen ist, so ist nicht 
das empirische Subjekt der Wissende, sondern dieser stellt eine unbewusste 
Persönlichkeit dar, welche sich allem Anschein nach wie ein bewusstes Sub-
jekt benimmt." (Anm. 580)

Jung erkennt den finalen Charakter des Schuldgefühls: Es enthüllt nicht 
nur die Lücken im moralischen Gefüge der Person - Strebungen, die der kol-
lektiven Moral widersprechen - und die Schwächen des Ich, das sie bewäl-
tigen 'sollte'. Es verweist vor allem auch auf seinen noch unerkannten, grö-
ßeren Horizont, auf die Potenzen der Entfaltung, die noch in ihm ruhen. Das 
'Minderwertige' ist dann nicht mehr das Schlechte, sondern jener Anteil der 
Individualität, dem im bisherigen Leben zu wenig Wert zuerkannt worden 
war und den es verstärkt zu berücksichtigen gilt.

Das Schuldgefühl, das die Übertretung anzeigt, kann damit zum Anlass 
und zum Motor personaler Reifung werden. Es treibt dazu an, ein Selbstver-
ständnis zu erschließen, das dem Anspruch des Lebens eher gerecht wird als 
das überkommene. Es ist nicht nur die Vorahnung des Neuen, des Ganzen, 
sondern selbst der Ort, wo dieses aufbricht. (Anm. 581) Der seelische Me-
chanismus kann somit menschlichen Sinn vermitteln und zur bewussten Ent-
scheidung anstoßen: Die Problematik der Moral wird zum Anlass der Ethik. 
(Anm. 582)



156

2. Die Forderung: die Ethik

a) Ihr Anfang

(1) Die Realisierung des Schattens
‹›Die Individuation als Auseinandersetzung mit den Gegensätzen, als Um-

gang mit den Kräften des Bewusstseins und als Integration des (individuel-
len und kollektiven) Unbewussten beginnt mit der Schattenkonfrontation.

Dabei ist die intellektuelle Wahrnehmung des moralisch Bösen für Jung 
noch keine 'wirkliche', keine wirkende Erkenntnis. Solange die Schuld nur 
als dunkle Möglichkeit, noch nicht etwa als eigene Realität erkannt wird, ist 
sie für den Menschen noch außerhalb: Gegenstand, Entgegenstehendes, von 
dem das Ich sich absetzt; noch nicht überwältigende Erfahrung, Ich selbst. 
Die 'Realisierung des Schattens', die Jung fordert, meint nicht den absicht-
lich vollzogenen Normenverstoß. Um das Böse zu realisieren, muss man 
es so wenig 'ausleben', wie ein Körper seinen konkreten Schatten noch auf 
den Boden malen muss. In der Tat ist es längst 'real', ist es im Menschen an-
wesend, lebt in seinen (abgewehrten) Ängsten und Bedürfnissen, in seinen 
Symptomen und Widersprüchlichkeiten. Diese Realität muss er nur noch 
anerkennen, muss zugeben, dass das Andere ist. Das moralisch Böse ist - 
wie die metaphysische Endlichkeit - kein mehr oder weniger verzeihlicher 
Mangel auf dem Weg zur Vollkommenheit, sondern es gehört konstitutiv 
zum Menschen. Nicht: Ich habe Böses getan, sondern: Ich bin böse. (Anm. 
583) Dieses Bekenntnis schafft die entscheidende Änderung: das endgültige 
Zerbrechen der Selbstherrlichkeit des Ich. Sein Schatten offenbart ihm die 
Grenze seiner Willkürfreiheit, in der es meinte, sein zu können, was es will. 
Wenn die Verleugnung des Schattens aufhört, geht das bisherige Ich unter; 
die Wandlung der Person beginnt.

(2) Historischer Bezug: Gnostische und kabbalistische Motive
Jung bezieht sich mehrfach auf den legendenumwobenen frühchristlichen 

Gnostiker Karpokrates, um seine Theorie von der Realisierung des Schattens 
zu amplifizieren.

Nach Irenäus (Adv. haer. I, 25, 4) lehnten die Karpokratianer moralische 
Bewertungen als 'Menschenmeinungen' ab und vertraten die Überzeugung, 
man werde so lange wiederverkörpert, bis man alles Notwendige durchlebt 
habe. Die "Erfüllung aller Lebensforderungen" (Anm. 584) geschieht durch 
die intensive Begegnung mit der Welt, wobei der Mensch diese zugleich auf-
nimmt und sich so von ihr befreit: "Nicht Abwendung vom empirischen So-



157

sein, sondern möglichst vollständige Erfahrung des Ich in seiner Spiegelung 
in den 'zehntausend Dingen' ist die Grundtendenz der peregrinatio." (Anm. 
585) Vergleichbare Vorstellungen finden sich in der 'häretischen Kabbala' der 
Sabbatianer. (Anm. 586)

Das sabbatianische Denken radikalisiert die lurianische Theorie vom Tik-
kun - der Lehre von der Mitarbeit des Menschen an der Rückführung der 
Schechina und der Aufhebung des Exils - gemäß der Persönlichkeit und dem 
Lebenslauf des Messias Sabbatai Zwi: Beim ,Bruch der Gefäße' am Anfang 
der Zeit und der Welt fiel auch die Seele des Messias in den Bereich der 
Finsternis; dort kämpft sie bis zu ihrer Restitution mit den Schlangen und 
Drachen des Bösen. Der 'Abfall' des Messias, seine Konversion zum Islam, 
beweist die Notwendigkeit der Apostasie: Um den Prozess des Tikkun zu 
vollenden, muss "der Messias in das Reich des Bösen und der Unreinheit he-
rabsteigen, ... um die Funken von innen her aus ihrem Gefängnis herauszu-
holen". (Anm. 587)

Zwar scheint das - beispielhafte - Tun des Messias den Moralgeboten zu 
widersprechen; in Wirklichkeit kann es von ihnen aber gar nicht erfasst wer-
den, da es jenseits ihres Gültigkeitsbereichs steht.

(3) Das Böse als Material des Guten
Entsprechend diesen gnostischen und kabbalistischen Ansätzen sieht 

auch Jung in der Zuwendung zum vollen (individuellen) Leben, in der Re-
alisierung auch des Dunklen und Minderwertigen das heilende und heilvol-
le Tun: "Ich kann von nichts befreit werden, das ich nicht besitze ... Wirkli-
che Befreiung ist nur möglich, wenn ich das getan habe, was ich tun konnte, 
wenn ich mich völlig hingegeben und völlig Anteil genommen habe ... Ein 
Mensch, der nicht durch die Hölle seiner Leidenschaften gegangen ist, hat 
sie auch nie überwunden." (Anm. 588) Die Auseinandersetzung mit dem Bö-
sen ist es, die den Zugang zum guten Ganzen eröffnet, zum Selbst. Das Böse 
wird dabei zum Material des werdenden Guten.

Niemals stellt das Böse allerdings selbst das Gute dar. Wie Jung immer 
wieder betont, bleiben die Gegensätze im menschlichen Bereich immer ge-
trennt, ihre mögliche Einheit kann allenfalls geahnt bzw. postuliert werden. 
So bleiben auch Ich und Schatten voneinander unterschieden. Die Erkennt-
nis: Ich bin böse, ist für das Ich erst die Entdeckung seines - unaufhebbaren 
- Schattens, der Beginn der Auseinandersetzung mit ihm. Wenn sich das Ich 
- in einem zweiten Schritt - nicht von seiner eigenen Bosheit unterscheidet, 
ist der Schatten nicht angemessen realisiert. Seine unkontrollierte energeti-
sche Ladung kann das Ich selbst verschlingen: Erst "aus der Besiegung der 



158

Kollektivpsyche ... ergibt sich der wahre Wert ... Wer sich daher mit der Kol-
lektivpsyche identifiziert, ... der ist zwar auch beim Horte, den der Drache 
bewacht, aber höchst unfreiwillig und zu seinem eigenen größten Schaden." 
(Anm. 589) Das distanzierende und gestaltende Ich erst neutralisiert die De-
struktivität des Schattens.

Für das Ich heißt das: Es begegnet dem Bösen - als dem anderen Teil von 
sich selbst und in sich selbst. Und doch ist das Böse Nicht-Ich. Der Schatten 
ist der Immer-Gegenwärtige, das Andere des Ich, aber nicht das Ich selbst. 
Damit gelangt das Ich zu der Erkenntnis, dass es nur ein einziger Komplex 
der Gesamtpsyche ist, die an allen Bestimmungen des Lebendigen teilhat, an 
dessen organischen, biologischen, psychischen Strukturen. Darin besteht die 
analytische Selbstdisziplin: die Konfrontation mit diesem allem zu wagen, 
ohne ihm zu verfallen, ohne sich selbst zu verlieren: Dies alles ist - und ich 
bin.

b) Ihr Bezug: der Anspruch des Ganzen
Die traditionelle Moral lehnt Jung weniger deshalb ab, weil sie repressiv 

ist, sondern weil sie auf einer unzulänglichen Definition des menschlichen 
Wesens basiert. Das Ideal der Vollkommenheit, das noch immer weithin das 
christlich-abendländische Selbstverständnis beherrscht, führt zur Starre, zu 
angstbestimmtem und lähmendem Perfektionismus, zur Unmenschlichkeit. 
Wenn Jung demgegenüber für die 'Vollständigkeit' plädiert, so möchte er da-
mit zu größerer Offenheit gegenüber dem 'Leben' ermuntern, vor allem zu 
dessen nicht-rationalen Kräften, zur Wahrnehmung von Affekten und Emo-
tionen, zur Akzeptierung von Träumen und Fantasien. (Anm. 590)

Erst solche Offenheit für die Vielfalt menschlichen Lebens legt den Grund 
für die eigentlich ethische Entscheidung. Ethische Haltung verwirklicht sich 
für Jung in der bewussten Zuwendung zum Anspruch der Wirklichkeit, wie 
er in der jeweiligen, sozial bestimmten und transzendent bezogenen Indivi-
dualität wahrnehmbar wird.

Die Ethik der Analytischen Psychologie kennt wie jene der Psychoanalyse 
Freuds zuerst nur formale Werte. Ihr Bezug ist dabei die Ganzheit: "Leben, 
Aufbau und Integration stehen auf der Seite des Guten ..." (Anm. 591) Kon-
krete Anfragen lassen sich dann aber an den einzelnen Menschen stellen: 
Lässt er Entwicklung überhaupt zu, oder sträubt sich ein verhärtetes Ich ge-
gen jegliche Form der Wandlung? Flieht er vor der Auseinandersetzung mit 
sich selbst in Krankheit und/oder Neurose, in Aktivismus, in (konstellierte) 
Schicksalsschläge? (Anm. 592)



159

Nach diesem Ansatz ist ethisch böse das Beharren auf einem einseitigen 
Standpunkt, die Weigerung gegen jede mögliche Korrektur der eigenen Ein-
stellung, gegen jede Veränderung der Situation. Solche Einseitigkeit ent-
fremdet den Menschen von sich selbst, von dem, was in ihm werden will; da 
er die inneren und äußeren Anforderungen nicht annehmen kann, lebt er eine 
letztlich illusionäre Existenz. Trägheit und Hochmut verhindern die notwen-
dige Aktivität des Ich; es lässt sich treiben bzw. beharrt auf dem Erreichten. 
(Anm. 593)

Die Freiwilligkeit solcher Fehlhaltungen muss freilich im Einzelfall erst 
bewiesen werden. Oft haben in der Konstitution oder in der Lebensgeschich-
te gründende Faktoren das Ich derart geschwächt, dass es die geforderte Aus-
einandersetzung bzw. Integration nicht (mehr) leisten kann. Die Ursache ei-
ner schlimmen Situation zu bestimmen, heißt daher auch für Jung nicht, dem 
Betroffenen die moralische Schuld daran zuzuschieben. Vielmehr skizziert 
er einen Rahmen, der es erlaubt, den ,Sinn' des Übels zu erkennen, es einzu-
ordnen und zu verstehen - es zu verändern oder es zu ertragen. Die Ethik der 
Analytischen Psychologie setzt wie die der Psychoanalyse Verantwortlich-
keit nicht so sehr voraus, sie leitet eher zu dieser hin.

c) Ihre Bedeutung

(1) Sittlichkeit als Erfüllung des Mythos
Gemäß Jungs Mythos von der kosmischen Bedeutung des Bewusstseins 

müssen die Gegensätze, die der menschlichen Existenz vorgegeben und auf-
gegeben sind, als 'moralisch' erfahren werden.

Die reflektierte moralische Reaktion, das ethische Verhalten, verbindet in 
sich rationales (Wert-) Urteil und 'subjektive Bezugnahme'; sie treibt an, sich 
aktiv-verändernd mit der Welt auseinanderzusetzen. Wie der Schmerz auf 
Änderung der körperlich unlustvollen Situation, so drängt das moralische 
Gefühl - positiv: als Bewusstsein einer Verpflichtung, negativ: als Schuldge-
fühl - zur Übernahme von Verantwortung, zur Rückbesinnung auf das Han-
deln, zur Suche nach 'richtigem' Verhalten. Insofern aber die Einzelpsyche 
Anteil hat an den kollektiven Dynamismen, trägt ihre sittliche Bemühung 
überindividuelle Bedeutung. Der Prozess der Individuation - der faszinie-
renden Erfahrung des psychischen Raumes bzw. der mühseligen Integration 
der eigenen Kräfte- verläuft nicht auf einen egozentrischen Selbstzweck hin. 
Jungs Mythos erkennt in der Entwicklung des einzelnen seine kosmische 
Aufgabe: die winzige, aber entscheidende Bewegung der gesamten Mensch-
heit auf ihr Ziel hin.



160

(2) Historischer Bezug: theosophische Spekulationen
Das stellvertretende Handeln des Gerechten wird besonders in der (be-

reits erwähnten) lurianischen Kabbala gewürdigt. Die Gottheit selbst ver-
langt nach dem sittlichen Handeln des Menschen. "Der Prozess nämlich, in 
dem sich Gott in sich selbst zeugt, gebiert und entwickelt, gelangt nicht rein 
in Gott zum Abschluss. Es gibt Stücke des Restitutionsprozesses, die dem 
Menschen überantwortet sind ... Göttliches und menschliches Sein sind im 
Geschehen der Welt an bestimmten Punkten ineinander verschlungen ..." 
(Anm. 594) In der Kawwana, der mystischen Intention, stellt der Gläubige 
in sich die Einheit Gottes mit der exilierten Schechina wieder her. So arbei-
tet er aktiv mit an der Vollendung der Welt. (Anm. 595)

In der philosophisch orientierten theosophischen Spekulation Schellings 
nimmt die Sittlichkeit gleichfalls eine zentrale Stelle ein: Im Identitätssys-
tem definiert Schelling den Menschen als das 'Zentrum' der Natur. Dabei 
schließt er an Spinozas Denkfigur von Gottes unendlicher intellektueller 
Liebe zu sich selbst an; diese Selbstbeziehung liegt auch dem kosmischen 
Prozess, der im Menschen gipfelt, zu Grunde: "Indem Gott, kraft der ewi-
gen Nothwendigkeit seiner Natur, dem Angeschauten die Selbstheit verleiht, 
gibt er es selbst dahin in die Endlichkeit, und opfert es gleichsam, damit die 
Ideen, welche in ihm ohne selbstgegebenes Leben waren, ins Leben gerufen, 
eben dadurch aber fähig werden, als unabhängig existierende wieder in der 
Absolutheit zu seyn, welches durch die vollkommene Sittlichkeit geschieht." 
(Anm. 596)

Für den späten Schelling erfüllt sich diese ethische Aufgabe des Men-
schen in der Reflexion, die den Ort der menschlichen Vernunft zu fassen 
sucht. Vor aller Selbstsetzung erfährt sich das Ich als gegründetes. Die refle-
xive Klärung seiner metaphysischen Stellung ist ihm die Realisierung eines 
vorgezeichneten Weges: "Der Mensch ist die gewordene, die verwirklichte 
'Reflexion' Gottes." Ohne es vorerst zu durchschauen, ist er "Vermittlung, in 
der sich Gott weiß". Mithilfe der konstruierenden Vernunft, die sich als sol-
ches Wissen erkennt, vollzieht der Mensch seinen Ursprung nach und führt 
damit die freie (,liebende') Vereinigung zwischen Gott und Mensch herbei. 
(Anm. 597)

(3) Gottgewollte Selbstverwirklichung
Auch für Jung ist es gerade das sittliche Bemühen des Individuums, wel-

ches den angestrebten Endzustand, die coniunctio oppositorum, mitherbei-
führt. Der Impuls zur Selbsterfahrung, in deren Verlauf sich die Auseinan-
dersetzung mit dem Bösen vollzieht, kommt dabei von außerhalb des Ich. 



161

Er stößt dazu an, das allgemeine Problem durch eine individuelle Antwort 
darauf weiterzuführen. Insofern der Mensch die kollektiven Grundgegeben-
heiten berücksichtigt (re-ligio), erfüllt er den - im Mythos formulierten - An-
spruch der Wirklichkeit. Dass er sein Leben bewusst erlebt, seine eigene Re-
alität verantwortlich übernimmt und gestaltet, ist die wesentliche ethische 
Tat, mit welcher er seine 'kosmische Aufgabe' wahrnimmt. Seine Arbeit an 
sich selbst und der Welt wiederum setzt heilende transzendente Kräfte frei: 
Die Antwort auf Ijob ist Christus. (Anm. 598)

Daher kann der religiösen Erfahrung die Selbstverwirklichung als gottge-
fordert erscheinen: Vollendung des menschlichen Lebens als Aufgabe von 
und für Gott, der Ursprung aller Entwicklung ist, ihr Horizont und ihr Ziel.

d) Ihre Richtung: geschenkte Freiheit
Im unus mundus ist strukturierte Harmonie angelegt. Menschliches Be-

wusstsein aber hebt sie erst hervor; ethisches Handeln schafft Sinn. Die Ele-
mente der ethischen Entscheidung - Berücksichtigung des Bewussten wie 
des Unbewussten, des Rationalen wie des Irrationalen -sind vorgegeben, ihr 
Inhalt aber wird vom Ich bestimmt. So sehr Jung anderweitig die Ratio rela-
tiviert, so klar hebt er ihre Bedeutung für die Gestaltung der ursprünglichen 
'moralischen Reaktion' hervor. Mit seiner Fähigkeit, Zusammenhänge zu er-
kennen ('Denken') und sie auf die Erfordernisse einer Situation zu beziehen 
('Gefühl'), entscheidet das Ich über die Impulse aus dem kollektiven Unbe-
wussten. Es kann abwägen, was mit den - integrierten -instinktiven Kräften 
und den archetypischen Möglichkeiten geschieht, in welcher Form sie sich 
in der Gesamtperson ausprägen sollen. So erweist sich die "Vernunft als eine 
Instanz ethischer Entscheidung". (Anm. 599) Sie erlaubt dem Ich die Un-
terscheidung vom Unbewussten, was die Voraussetzung für die Eigentätig-
keit des Bewusstseins darstellt. Als reflektierendes (vernünftiges) ist das Ich 
nicht mehr den Archetypen ausgeliefert, es ist nicht mehr Spielball der Trie-
be, sondern es kann sich zu ihnen verhalten, entsprechend den Anforderun-
gen der Situation.

Insofern also ethische Tat den 'kosmischen' Prozess der Bewusstwerdung 
vorantreibt, öffnet sie den Weg zu größerer Freiheit.

Aber die Vernunft ist immer darauf angewiesen, dass die irrationalen 
Kräfte des Menschen in Bezug zur Wirklichkeit bleiben ('Empfindung') und 
die in dieser ruhenden Entwicklungsmöglichkeiten ahnen ('Intuition'). Frei-
heit kann nicht willkürlich werden; sie bleibt eingebunden in den Rahmen 
der 'Ganzheit'. Die ethische Entscheidung selbst gründet in der- vorbewuss-
ten - 'moralischen Reaktion'; sie kann nicht mehr, als den vielleicht schöpfe-



162

rischen Impuls, der sich so meldet, reflektieren, ins Bewusstsein heben und 
zu Wort kommen lassen.

Somit begegnen sich in der ethischen Tat die Gegensätze von Rationalem 
und Irrationalem, von bewusstem Plan und unbewusster Kraft, von Geist und 
Natur. Sie ist das Symbol der geschenkten Freiheit: " ... ein besonderer Fall 
dessen, was wir als 'transzendente Funktion' bezeichnen, nämlich eine Aus-
einandersetzung und Kooperation bewusster und unbewusster Faktoren, in 
religiöser Sprache ausgedrückt: der Vernunft und der Gnade." (Anm. 600)

3. Die Aufhebung des Problems des Bösen: die Liebe
Der Mythos von der kosmischen Bedeutung des Bewusstseins beantwor-

tet die Frage nach dem Übel: Das Ich erfährt sich als eine Instanz, die Sinn 
findet, in der ethischen Entscheidung Sinn stiftet und die so zur Bewältigung 
des Bösen beitragen kann.

Der Mensch, der sich auf den Weg der Individuation gemacht hat, erkennt 
die Tatsache der anthropologischen Zerrissenheit, der Spaltung der Gegen-
sätze und versteht sie als Aufruf zur Vereinigung des Getrennten. Er gibt 
die illusionäre und regressive Sehnsucht nach der 'Erlösung' von dem Bösen 
auf und unterwirft sich dem Leiden daran - in der Hoffnung, es gerade so zu 
wandeln.



163

In dieser Hoffnung äußert sich der Kern der ethischen Einstellung, wie 
Jung sie entwirft. Ihre Wurzel - die tiefste Voraussetzung von Jungs Konzept 
-besteht in einem grundsätzlichen Ja zum Menschen, zur Welt. Selbstver-
wirklichung ist gut- nicht aus anthropologischem Optimismus, der das Böse 
verharmlost, sondern weil nichts von dem, das ist, grundlos oder sinnlos sein 
kann: "Ich möchte weder von den Menschen befreit sein, noch von mir, noch 
von der Natur; denn das alles sind für mich unbeschreibliche Wunder. Die 
Natur, die Seele und das Leben erscheinen mir wie die entfaltete Gottheit, 
und was könnte ich mir mehr wünschen? Der höchste Sinn des Seins kann 
für mich nur darin bestehen, dass es ist und nicht darin, dass es nicht oder 
nicht mehr ist ..." (Anm. 601)

Jungs Denken entspringt einer mystischen (panentheistischen) Erfahrung: 
Die 'Ganzheit' ist nicht mehr hinterfragbar, sie ist "wie die entfaltete Gott-
heit"; ihr Wert ist evident. Diese Erfahrung lässt sich nicht in das 'Feld der 
Reflexion' einordnen, sie ist vielmehr der Ausgangspunkt von Jungs Wissen-
schaft und das Ziel seiner Therapie. (Anm. 602) Sie geht auch Jungs Mythos 
vom Sinn voraus.

'Böses in der Gottheit' - diese Formulierung umschreibt schließlich die 
Ahnung, dass das Übel von dem Guten zwar nicht ausgelöscht ist, dass es 
aber von ihm umgriffen wird; dass das Leben in sich 'gut' ist, gerade mit sei-
nen Widersprüchen, seinen Schmerzen, seinen Bitterkeiten. Erst das Ja zum 
'ganzen Leben' lässt den Blick auf das Leiden wagen, dem wir ausgeliefert 
sind; erst die Erfahrung des Lichtes ermöglicht die Konfrontation mit dem 
Unheil des Bösen und der Schuld. (Anm. 603)

Aus der grundsätzlichen Daseinsbejahung folgt für Jung das Staunen über 
die Eigenart der Welt, in der alles seinen Sinn, sein Recht und seine Schön-
heit besitzt. Vor diesem Hintergrund geschieht auch die verantwortliche Be-
gegnung mit dem Bösen: in der Haltung einer Demut, die bereit ist, Sinn zu 
suchen und den unerhellbaren Unsinn zu ertragen.

Die Liebe zur Welt als Schöpfung, als 'entfalteter Gottheit', die sich für 
Jung in solcher Haltung niederschlägt, ist nicht mehr menschlich zu begrün-
den. Aus dieser Liebe entspringt die Bewegung der Wirklichkeit selbst, sie 
bedingt die "creatio continua" (Anm. 604), die auf Erkenntnis hinzielt: "Eros 
ist ein kosmogonos, ein Schöpfer und Vater-Mutter aller Bewusstheit ... Wir 
sind im tiefsten Verstande die Opfer oder die Mittel und Instrumente der kos-
mogonischen 'Liebe'." (Anm. 605)

Weil der Mensch ein Aspekt des Ganzen ist, vermag er auch nie mehr als 
Aspekte davon zu begreifen; aber insofern er die Kraft der Wirklichkeit, die 



164

Liebe, in sich erfährt, kann er das Ganze ahnen und bejahen. Schließlich ist 
für Jung der Eros selbst der Inbegriff des tragenden und ersehnten Ganzen, 
und seine letzte Bezeichnung ist der 'Gottesname'. Mit dieser Benennung 
versöhnt sich der Mensch mit sich selbst und mit der Welt, er bekennt sich zu 
dem Einen, in dem die Gegensätze, auch das Leiden und die Schuld, aufge-
hoben sind, und findet so zu seinem Grund: "Das ist ein Eingeständnis seiner 
Unterlegenheit, Unvollständigkeit und Abhängigkeit, zugleich aber auch ein 
Zeugnis für die Freiheit seiner Wahl zwischen Wahrheit und Irrtum." (Anm. 
605)

Ertrag

1. Formale Struktur der Konzeptionen Freuds und Jungs zum 
Problem des Bösen

a) Der Ausgang vom erlebten Leiden
In ihrer wissenschaftlichen Fragestellung gehen Freud und Jung vom Men-

schen aus - wenn sie auch beide betroffen sind vom Leiden der Kreatur über-
haupt. Sie bestimmen das Übel (Malum) zuerst als die spezifisch menschli-
che Grenzerfahrung des Schmerzes, der Angst, der Trauer und Verzweiflung, 
der Schuld. Das Leiden als Erfahrung bildet den Ausgangspunkt der Tiefen-
psychologie, als unmittelbar einbrechendes Erleben, als qualvolle psycho-
physische Befindlichkeit. Freud und Jung wollen an jene Grenze der Selbst-
wahrnehmung zurückgehen, wo 'Leiden' entsteht, wo ein Mensch mit einer 
malignen inneren und äußeren Realität zusammenstößt. Freud und Jung blei-
ben dabei keine unbeteiligten Forscher. Ihre Überlegungen und Hypothesen 
basieren nicht auf abgegrenzten psychologischen Experimenten oder auf ob-
jektivierender Beobachtung. Als Gesprächspartner im analytischen Prozess 
ihrer Patienten gehen sie vielmehr selbst in das Feld des Leidens hinein, das 
sie untersuchen; sie setzen sich dem Schmerz und der Angst sowohl in ihrem 
eigenen Leben als auch im Mit-Leiden weitgehend aus.

Mit diesem Rückgang auf konkrete Erfahrung suspendiert die Tiefenpsy-
chologie die eingeschliffenen kollektiven Erklärungsschemata für das Lei-
den. In der Erfahrung liegt die Chance der Kritik: Althergebrachte Deutungs-
muster enthüllen sich als Schutzmauern gegen die Überwältigung durch das 
Leiden; die theoretische Verarbeitung des Schlimmen erweist sich als - not-
wendiger - Abwehrmechanismus.

Das erlittene Übel hat paradoxe Funktion. Es bricht die vielleicht allzu 
bekannten, vielleicht verhärteten Antworten auf das Problem des Bösen auf. 



165

Für Freud und Jung lösen sich die klaren Linien der allgemeinen Meinung 
(soweit sie noch vorhanden waren) auf; 'Krankheit', 'Sünde', 'Schicksal' und 
'Strafe' sind keine Sonderfälle des moralischen bzw. physischen Übels, son-
dern sind Namen für Grenzerfahrungen des Leidenden, Versuche, diese zu 
klassifizieren. Diese Erfahrungen lassen sich aber auch ganz anders ver-
stehen: Die 'Krankheit' verweist auf einen (unbewältigten) Konflikt, in der 
'Sünde' kündigt sich eine schöpferische Kraft an.

Insofern die Tiefenpsychologie Freuds und Jungs also neue Wege der Be-
schreibung des Übels einschlägt, öffnet sie damit auch zugleich neue Wege, 
es zu verstehen und mit ihm umzugehen.

b) Der Überstieg zu philosophischen Aussagen
Wenn sich für Freud und Jung das Malum so verwandelt, wenn die genau-

ere Betrachtung seine paradoxe Funktion herausschälen kann bzw. seine Ur-
sachen bloßlegt, so ist damit die psychologische Ebene bereits überschritten. 
Mehr oder weniger bewusst betreten beide Autoren den Bereich der Philo-
sophie.

Sie beziehen immer wieder Aussagen über Wesen und Ziel (die 'Natur') 
des Menschen in ihre analytischen und therapeutischen Texte mit ein. Die 
tiefenpsychologische Untersuchung des Menschen führt nicht nur zu philo-
sophisch relevanten Ergebnissen, sondern entwirft eine eigene philosophi-
sche Anthropologie.

Da menschliches Leben aber sich immer in bzw. in Bezug auf ,Welt' dar-
stellt, begreift jede Aussage über den Menschen, über Sinn oder Unsinn sei-
nes Lebens zusätzlich eine Aussage über Sinn und Unsinn der ,Welt' mit ein. 
Die Erfahrung des Leides betrifft den Menschen in seinem Selbstverständ-
nis; dieses aber kann er nicht losgelöst erhellen. Wenn das Böse die Sicher-
heit des Selbstverständnisses aufbricht, stellt es auch seine Welt-Anschau-
ung in Frage, verursacht vielleicht einen Riss quer durch die 'Welt' selbst.

So lassen sich vielleicht die Grund- und Grenzerfahrungen des Menschen 
niemals nur beschreiben, sondern 'müssen' in einen strukturierenden Erklä-
rungszusammenhang eingeordnet werden. Soweit noch ein Subjekt vorhan-
den ist, das nicht vom Übermaß des Leidens verschlungen ist, verlangt die 
Erfahrung des Übels nach Erklärung und Deutung: Aus der Klage wird für 
den Gläubigen die Anklage, die Frage nach der Rechtfertigung Gottes (The-
odizee); der 'Aufgeklärte' fragt nach den Ursachen seines Leidens, nach den 
wissenschaftlich feststellbaren Zusammenhängen und Gesetzmäßigkeiten.



166

Diese Ausweitung gilt auch entsprechend für die Tiefenpsychologie. We-
der Freud noch Jung bleiben bei der Beschreibung von Erfahrung stehen, 
sondern sie bewegen sich zu einem - teils übernommenen, teils selbstentwi-
ckelten - weltanschaulichen Rahmen hin, der sich aus metaphysischen (on-
tologischen und kosmologischen) Elementen zusammensetzt.

So thematisiert Jung den Bezug des Ich zum Unbewussten, dessen Ar-
chetypen ihm die Strukturen nicht nur der Psyche sondern auch der Materie, 
des Seins selbst - des unus mundus - zu sein scheinen. Freud, der sich (zu-
mindest in seinen frühen Phasen) auf die Erforschung und Behandlung des 
'psychischen Apparates' beschränken wollte, gerät über den Gegensatz von 
Individuum und Gesellschaft zu jenem von Natur-Mensch und Kultur und 
stößt schließlich zu den antinomischen Grundkräften von Eros und Thanatos 
vor, deren anorganische Parallele die Prinzipien der attractio und der repul-
sio sind.

Damit erweitert sich bei beiden Autoren das biologisch-psychologische 
Konzept zum sozio-historischen und schließlich zum ontologischen. Dabei 
folgt die Mehrdimensionalität der tiefenpsychologischen Theorie selbst aus 
ihrem Ansatz in der Erfahrung.

c) Die Interpretation der Erfahrung
Die Tiefenpsychologie Freuds und Jungs will jedoch kein abgeschlossenes 

System erstellen, keine Erklärung der Gesamtwirklichkeit. Sie will vielmehr 
psychische Realität, Erfahrung, nachzeichnen. Die Psychoanalyse versteht 
sich so wenig wie die Analytische Psychologie als gültige Wahrheit bezüg-
lich der Gesetze und Strukturen der Wirklichkeit, sondern als Meta-Sprache, 
als Sprache über Erfahrung und den Ausdruck von Erfahrung; schließlich als 
hermeneutischen Vorschlag: als Modell, Erfahrung und den Ausdruck von 
Erfahrung zu verstehen.

Entsprechend gebrauchen Freud und Jung, wo es um letzte Erfahrungen 
geht, metatheoretische Worte: Sie sprechen von 'Eros und Thanatos', von 
den 'Göttern' und 'Archetypen', sie verwenden 'Geschichten' der phylogeneti-
schen bzw. ontogenetischen Menschwerdung (den platonischen Mythos, den 
Urhordenmythos, die Nachtmeerfahrt, den Individuationsweg u. a.). Neben 
die Ebene der definierten Beobachtungssprache, wo psychologische Begriffe 
und Definitionen werden brauchen können, und neben jene der Axiome tie-
fenpsychologischer Theoriebildung (wie Libido, Gegensatzspannung) tritt 
bei Freud und Jung noch eine andere, fundamentale: die der nicht mehr ab-
grenzend-bestimmenden, sondern vielmehr der bildhaft-benennenden Spra-
che.



167

Viel eindeutiger als Freud, der Mythologeme nur an den Grenzen seiner 
Theorie einsetzt, bewegt sich Jung in bildhafter und narrativer Sprache. Aber 
beide werden wegen der spekulativen Elemente ihres Konzepts angegriffen: 
Die Eros/Thanatos-Polarität Freuds, wie auch sein Urhordenmythos, ist bei 
den meisten seiner Anhänger umstritten; und Jungs Werk - mit der zentralen 
Hypothese des Selbst - wird von vielen Wissenschaftlern als quasireligiöse 
Heils-(Irr-)Lehre betrachtet. Aber lässt sich Erfahrung anders aussagen?

Mit der mythologischen Rede will die Tiefenpsychologie Erfahrung auf-
greifen und auslegen; sie will sie 'zu Wort kommen' lassen, sie verstehen, be-
greifen. Aber sie will sie nicht auslöschen, sondern ihren Wert in die Theorie 
hinein aufheben. Die Grenzerfahrungen werden mithilfe der Grenzbegriffe 
zugleich interpretiert und bewahrt. (Anm. 606)

d) Die ethische Relevanz der Theorie
Betroffenheit fordert Handlung. Das vom Problem des Bösen angetriebe-

ne Denken kann sich nicht mithilfe einer ästhetischen Theorie distanzieren, 
es ist vielmehr an Veränderung, an Wandlung interessiert. Metapsychologie, 
die sich mit dem Leiden auseinandersetzt, fragt, wie sich mit dieser Gren-
zerfahrung und von ihr her leben lässt. Das neue Verständnis des Bösen, das 
die Psychoanalyse und die Analytische Psychologie eröffnen, befähigt und 
ermutigt dazu, sich der inneren und äußeren Realität auszusetzen. Dies ge-
schieht implizit durch den Aufweis unheilvoller Konsequenzen, die aus dem 
Beharren im Status quo folgen müssten, und explizit in der therapeutischen 
Arbeit, die Entscheidungsbarrieren abräumt und Kräfte befreit. Die Entwür-
fe Freuds und Jungs führen an die ethische Entscheidung heran. Sie enthal-
ten zudem in sich selbst Elemente einer erfahrungsgesättigten und praxisori-
entierten Ethik. Ob der einzelne diesem Vorschlag folgen kann - oder will -, 
bleibt aber sowohl bei Freud als auch bei Jung offen. Tiefenpsychologische 
Theorie kann die Möglichkeit der ethischen Entscheidung begründen, tiefen-
psychologische Therapie sie vorbereiten; vorhersagbar oder erzwingbar ist 
sie nicht.

Die Tiefenpsychologie stößt damit an die Grenze der Freiheit, die sie 
selbst nicht mehr begreifen kann. Hier wird sie appellativ: Sie fordert zur 
Selbstwahrnehmung, zur Bearbeitung der eigenen Konflikte auf; sie schlägt 
Wege vor, das eigene Schicksal zu übernehmen und zu gestalten. Indem sie 
die vielfältigen Formen aufweist, wie Menschen sich gegenseitig beeinflus-
sen können - helfend oder zerstörend -, erinnert sie an die Verantwortung, die 
jedem auferlegt ist - für sich selbst, für die Gesellschaft, für die Welt.



168

e) Theorie als Mythos
Die Theorien Freuds und Jungs, wie wir sie dargestellt haben, setzen sich 

aus sehr unterschiedlichen Elementen zusammen: Sie verwenden spezielle 
wissenschaftliche Axiome, sie stellen Zusammenhänge fest und definieren 
Hypothesen und Gesetze; sie beschreiben und benennen Erfahrung; schließ-
lich bauen sie sich über allgemeinen 'weltanschaulichen' Voraussetzungen 
auf, enthalten selbst Wertungen und wollen zu persönlicher Stellungnahme 
anregen.

Von diesen verschiedenen Schichten lässt sich, wie wir versucht haben, 
ein tragender Rahmen abheben, ein grundlegender Sinnentwurf, der orien-
tierende Funktionen hat. Dieser 'Mythos' strukturiert das Denken und leitet 
das Handeln, er liegt dem Urteil des jeweiligen Autors über wahr und falsch 
einerseits, über gut und böse anderseits zu Grunde. Er gründet in dessen spe-
zifischer Erfahrung, seinem 'Weltgefühl', und bildet sie wiederum ab; er glie-
dert den Prozess des Lebens und gibt ihm Richtung. Freud und Jung waren 
sich beide (unterschiedlich deutlich) dessen bewusst, dass ihr Werk (als Be-
standteil ihres Lebens) auf einem solchen Mythos ruht. Sie versuchten selbst 
- Freud weniger als Jung-, ihn zu erkennen und teilweise auch analytisch 
aufzuhellen - was freilich nie völlig möglich ist. Ehe wir die Grundkonzepte 
Freuds und Jungs einander gegenüberstellen, soll ihr Beitrag zum Problem 
des Bösen je für sich zusammengefasst werden.

2. Erfahrung und Deutung des Bösen bei Sigmund Freud

a) Das mühselige Leben
Von der Endgestalt des Denkens Freuds her gesehen, wird sein Verständ-

nis des Bösen durchsichtig - aber auch die Spannung in seinem Entwurf. Die 
zersprungene, nur mehr mythologisch - d. h. für Freud: nur mit Hilfe des 
platonischen Mythos - fassbare unio von Eros und Thanatos liegt schließ-
lich der Unversöhnlichkeit von Natur und Kultur im Menschen zu Grunde. 
(Anm. 607) Ausgestoßen aus der Identität mit der Natur, aber unfähig, sich 
völlig mit den Interessen der Kultur zu identifizieren, ist der Mensch selbst 
die Manifestation jenes Grundkonflikts, der alles Organische durchzieht. In 
ihm kommt die Zerbrochenheit des Lebendigen zu Bewusstsein. Die Evo-
lution, die Herausdifferenzierung des homo sapiens, gründet in dem 'Rin-
gen' zwischen Lebens- und Todestrieben. Eros strebt nach größerem Zusam-
menschluss; er ist leibnah und gattungsbezogen. Thanatos dagegen erzwingt 
Trennung und Verzicht. Das Nein zum Triebhaften und Kollektiven isoliert 
das Individuum und bedingt damit schließlich auch seine Selbstständigkeit, 



169

sein Denken, seine Individualität. So ist der Ur-Bruch der Ursprung der 
Menschwerdung und des Leidens: Menschsein wird aus der Spannung zwi-
schen Eros und Thanatos geboren und mit der individuellen Todeserfahrung 
bezahlt.

Die 'Kultur' und ihr Repräsentant in der Psyche, das Überich, gehören kon-
stitutiv zum Menschen; der Zwang zur Selbstbeschränkung ist der menschli-
chen Triebstruktur eingezeichnet.

Die Kultur ist für Freud selbst schon die Antwort auf ein vorgängiges 
Übel: auf die Diskrepanz zwischen den spezifisch menschlichen Wünschen 
und der feindlichen Realität, der Ananke, die Erfüllung und Trost verweigert. 
Die Welt ist un-menschlich; und die Kultur ist der Versuch, in einer äußeren 
Situation zu bestehen, in der die ursprünglichen Bedürfnisse nicht befriedigt 
werden. Die Kultur ist schließlich der Trieb als verneinter - Ausdruck eines 
Lebewesens, das sich selbst Gewalt antun muss, um zu überleben.

Welche Erfahrung liegt dieser Konzeption zu Grunde? Freud schildert 
diesen Ur-Bruch: Der Mensch, wie ihn der Gründer der Psychoanalyse be-
schreibt, findet sich bereits in der Situation der Spaltung, der Ungeborgen-
heit, des Konflikts zwischen unterschiedlichen Bedürfnissen und Strebungen 
vor. Freuds Mythos zeichnet die widersprüchliche Situation des Lebens, das 
sich - gleichsam unter Zwang - aus dem Nichts erhebt. Sein Negativ, seine 
andere Seite ist der 'Todestrieb': das Schlüsselwort für die Erfahrung, wie 
mühselig es ist zu leben. 'Leben' heißt für Freud vor allem: sich ständig aus 
dem Tod, aus dem Einflussbereich des Todestriebs herauszuwinden. Entspre-
chend besteht 'Gesundheit' darin, die allgegenwärtigen Krankheitsmöglich-
keiten abzuwehren, und 'Normalität' darin, die unlösbaren Spannungen (we-
nigstens zeitweise) zu harmonisieren.

Freilich ahnt auch Freud die 'Ganzheit', die Einheit der dualistischen 
Grundkräfte. Je auf ihre Weise suchen Eros und Thanatos sie wiederzuge-
winnen. Aber diese ersehnte bzw. logisch vorausgesetzte Harmonie- für den 
Menschen erfahrbar als Identität und Integrität - ist doch nicht mehr als das 
Gegenbild der faktischen Zerrissenheit. Eine überzeugende Realität in der 
Gegenwart entspricht ihm nicht; es erscheint (rückprojiziert) als paradiesi-
scher Zustand 'am Anfang', als embryonales Geborgensein vor der Geburt 
oder (in die Zukunft projiziert) als religiöse Erlösungsfantasie bzw. als ide-
ologische Heilserwartung.

Damit ordnet sich Freud in die Reihe jener jüdischen Denker ein, die sich 
weigern, angesichts des offensichtlichen Unheils in der Welt an ein schon 
grundsätzlich zugesagtes Heil, an die zumindest anfanghaft begonnene Hei-



170

lung zu glauben. Die Versöhnung steht noch aus; Glück ist nur als Gehalt 
von Sehnsucht denkbar. (Anm. 608)

Für Freud ist es noch offen, ob sich die Menschwerdung 'lohnt', ob nicht 
der Preis der Befreiung von der Herrschaft des Lustprinzips und des Instinkts 
allzu hoch ist.

Gerade weil das unabwendbare - konstitutionelle - Elend des Menschen 
so tief ist, polemisiert Freud so heftig gegen das Leiden, das Menschen sich 
zusätzlich zufügen. Um Thanatos libidinös zu binden, um der Realität zu 
begegnen, bedarf es aller menschlichen Kraft. Die Anfrage und die Ankla-
ge der Psychoanalyse gilt einer Gesellschaft, die (als Handlanger des Über-
ich) Triebbedürfnisse übermäßig unterdrückt und durch strukturelle Gewalt 
individuelle Aggressivität hervorruft und die auf solche Weise den malignen 
Grundkonflikt noch verschärft.

b) Die Rolle der Vernunft
An der grundsätzlichen Situation des Menschen lässt sich nichts ändern. 

Doch ist Freuds Theorie trotz ihrer resignativen Elemente nicht abgeschlos-
sen. Die polare Triebdynamik (Eros und Thanatos) bleibt der menschlichen 
Existenz zwar unveränderlich vorgegeben, offen ist aber ihr Verhältnis zur 
Außenwelt. Wie lässt sich die 'Härte des Lebens' mildern? Gibt es eine Ver-
bindung, eine Kooperation von Eros und Thanatos, welche die Realität ver-
wandeln könnte - sie bearbeiten, verändern, oder auch annehmen? In der 
'Vernunft' Freuds deutet sich die Möglichkeit einer solchen Vermittlung an. 
Im Logos der Wissenschaft treffen sich die Leidenschaft und die syntheti-
sche Kraft von Eros (Erkenntnisbedürfnis, Systematisierungskraft) und die 
Aggressivität von Thanatos (Distanzierungskraft, analytisches Denken). 
Dieser Logos, der vom Ich geformt und gehandhabt wird, ist schließlich 
auch fähig, die Stoßkraft des Leidens einzubringen in die Erforschung und 
Bewältigung der leidvollen menschlichen Situation. In einer so bestimmten 
Vernunft kann Eros beginnen, den Urbruch zu heilen; in ihr bekämpft Tha-
natos sich selbst.

Zumindest in seinem Spätwerk legt Freud damit eine Konzeption der Ver-
nunft vor, die vom Vorwurf des Rationalismus nicht mehr betroffen wird. 
Die Psychoanalyse - für Freud das Paradigma der Wissenschaft - wird ange-
trieben von den Kräften des Leidens und der Leidenschaften; sie beschäftigt 
sich wiederum mit diesen, um sie fruchtbar zu machen für ein humaneres, 
besser erträgliches Leben.



171

Freud selbst hat diese Sicht einer nichtpositivistischen Wissenschaft nicht 
völlig ausgearbeitet. Daran hinderte ihn seine polemische Ausrichtung einer-
seits, sein anthropologischer Pessismismus anderseits. Er wollte keine Kom-
promisse schließen mit Denkströmungen, welche die konflikthafte Triebs-
truktur des Menschen nicht ernst genug zu nehmen schienen. Daher betont 
er vornehmlich die Aussichtslosigkeit der Situation und steht der Hoffnung 
auf tiefgreifende Änderungen zurückhaltend gegenüber. Vor diesem Hinter-
grund ist auch Freuds 'aufklärerisches' Interesse zu verstehen: Es kann sich 
ja gar nichts ändern, argumentiert Freud, solange sich das Ich noch für den 
'Herrn' in der Psyche hält. So lange wird es (unbemerkt) getrieben vom Es 
und (unfreiwillig) gesteuert vom Überich. Dem Ich seine Abhängigkeit vor 
Augen zu führen, ist die erste Notwendigkeit. Im selben Zusammenhang 
steht auch Freuds Kritik an der herrschenden Moral: Nennt sie nicht eben 
dasjenige böse, was ihr nicht passt, was sie daher verdrängen und verleug-
nen möchte? Missachtet sie nicht die conditio humana? Freud bezweifelt, ob 
der Mensch überhaupt als zurechnungsfähig bezeichnet werden kann. Es ist 
schwer, die Ebene der Verantwortlichkeit zu erreichen - ein komplexes Feld 
gelungener Beziehungen und Erfahrungen ist dabei vorausgesetzt. Selten 
kann ein Mensch die Freiheit, auf die hin er (durch die sprachliche Struktur 
des Ich) angelegt ist, auch verwirklichen. Freud bringt aber seine Einwän-
de gegen die Vernunft letztlich deshalb vor, damit sich ihre eigentliche Kraft 
entfalten kann, nachdem alle Fassaden vermeintlicher Selbstherrlichkeit ab-
gerissen sind. Dass vernünftige Entscheidung möglich ist, dass ein Mensch 
verantwortlich ist und sein kann, beweist Freud dabei nicht zuletzt mit sei-
nem eigenen Leben und Arbeiten. Das vernünftige Ich hat die Einsicht in die 
vorgängige Zerrissenheit des Lebendigen gewonnen; es hält ihr stand und 
kann sich daher auch aktiv mit ihr auseinandersetzen.

Im Licht solcher lebensorientierten Übernahme des Bösen stellt sich dann 
für Freud auch (wie später für Jung) die mögliche Funktion des konkreten 
Leidens heraus. Phylogenetisch wie ontogenetisch sind Unlust und Angst die 
Antriebskräfte der Evolution: Die Bedrohung durch die Außenwelt erzwingt 
die Höherdifferenzierung der Zelle bis hin zur Entwicklung des mensch-
lichen Ich; im individuellen Leben lenkt der physische oder psychische 
Schmerz die Aufmerksamkeit auf einen Krankheitsherd oder eine Fehlent-
wicklung; schließlich bedarf der Prozess der analytischen Therapie, der zu 
Selbstbestimmung und Verantwortungsfähigkeit führen will, zu seinem Ge-
lingen des antreibenden 'Leidensdruckes'.



172

Psychoanalytische Wissenschaft, die das Übel des heillosen Lebens er-
kennen und bewältigen möchte, setzt damit selbst die manifesten Formen 
des Bösen - den leidvollen Konflikt, den Schmerz, die Schuld - voraus.

c) Einsicht und Ergebung
Freuds Mythos von der Unheilssituation des Lebens, die es zu bestehen 

gilt, erschließt ein Stück Wirklichkeit, insofern er es überhaupt erst erkenn-
bar macht. Damit leistet er einen wichtigen Beitrag zur psychischen Öko-
nomie. Er nimmt das Ohnmachtserlebnis des Menschen gegenüber der Welt 
zugleich mit seinem Gestaltungswillen auf und erlaubt damit ein Selbstver-
ständnis, das Handlungsmöglichkeiten nicht nur begrenzt, sondern gerade 
auch befreit. Die formulierte Sinnlosigkeit des Lebens (der kaum beeinfluss-
bare Kampf zwischen Eros und Thanatos) wird als Gesetzmäßigkeit zugäng-
lich; das definierte Chaos (der Triebgrund der Welt) erhält Gestalt. Freuds 
Mythos gewährt eine Einsicht, die gegen die offenkundige Sinnlosigkeit 
standhält und gerade so neuen Sinn schafft.

Gestaltendes Verstehen ist das Kernelement jener Arbeit am Leiden, wel-
che die Psychoanalyse (und im Anschluss an sie jede Tiefenpsychologie) 
auszeichnet. Freud entdeckt den immanenten Logos im scheinbar Unlogi-
schen; er entwirft die psychologische Struktur.

Die Einsicht in ein Gesetz (das Verstehen eines Logos) hilft Freud schließ-
lich auch dort, wo kein lebensimmanenter Sinn im Übel mehr gefunden wer-
den kann: beim Tod. Dieser bleibt für die Psychoanalyse der gewaltsam und 
fremd Einbrechende, sein Dunkel wird von keinem Licht der Erkenntnis 
mehr verwandelt. Aber wo nicht mehr geforscht und gehandelt werden kann, 
bleibt doch eine realitätsgemäße - und damit wieder sinnvolle - Haltung: die 
unerschrockene Gelassenheit. Der Weise kann den Schmerz ertragen, den 
der Wissenschaftler nicht mehr bearbeiten kann.

Mit dieser letzten, schwierigsten Leistung ist das vernünftige Ich aufge-
fordert, Thanatos selbst zu überwinden: Es muss seinen Untergang 'verste-
hen', als notwendig erkennen - ohne dass es mit dieser Einsicht dem Drän-
gen des Todestriebs folgen dürfte. Wenn die Annahme des Todesschicksals 
nicht von Thanatos verursacht ist, dann kann sie diesen selbst übergreifen. 
(Anm. 609)

Dieser Möglichkeit der Versöhnung des Menschen mit seinem todbe-
stimmten Leben ist Freud selbst nicht mehr nachgegangen. Seinem prakti-
schen Interesse liegt eine solche Untersuchung eher fern. Doch ist die Linie, 
die Jung dann ausführt (Tod als Hinweis auf die Ganzheit, als Bild und An-



173

lass der Wandlung), in Freuds theoretischer Auseinandersetzung und seinem 
persönlichen Umgang mit dem Problem des Leidens und des Todes ange-
legt.

Dies ist ein zentrales Beispiel dafür, dass Freuds Werk keine eindeutige 
Systematisierung zulässt. Es bildet selbst die Brüche ab, von denen es han-
delt.

In den gegensätzlichen, teils widersprüchlichen Aspekten der psychoana-
lytischen Theorie (die als szientistisch einerseits, als romantisch anderseits 
bezeichnet worden ist, als kultur-optimistisch und wieder resigniert, als auf-
klärerisch und wieder mythisch) spiegelt sich Freuds spannungsvolle eige-
ne Erfahrung: dass es nicht nur 'nützlich' ist, zu forschen und zu therapieren, 
sich für die Bewältigung des Bösen einzusetzen, sondern dass dies auch me-
tapsychologisch sinnvoll und anthropologisch begründbar ist; dass es aber 
anderseits illusorisch und gefährlich wäre, auf eine endgültige Lösung des 
Problems des Übels zu hoffen - ohne dass diese Selbstbescheidung die Ar-
beit daran aber überflüssig machen würde.

3. Erfahrung und Deutung des Bösen bei C. G. Jung
Jungs Gedanken sind nicht so griffig wie jene Freuds. Im Gegensatz zu 

Freud hat er auch selbst nicht versucht, seine zentralen Anschauungen kurz 
zusammenzufassen. Jede Deutung seines Werks entspricht daher einem Weg 
in ein Gelände, das auch ganz andere Zugänge erlaubt.

a) Die Mehrschichtigkeit des Bösen
Jung geht vom Problem des Leidens und der Schulderfahrung aus. Je 

nachdem, ob er das Gefühl, die wertende Funktion des Bewusstseins, ein-
begreift oder nicht, kommt er zu einem unterschiedlichen Ergebnis: Der dis-
tanzierte denkerische Ansatz bestimmt die Natur (d. i. das außermenschliche 
Sein, das auch den Menschen durchherrscht) als moralisch indifferent. Bö-
ses, vor allem im moralischen Sinn, entsteht erst mit dem diskriminierenden 
Bewusstsein.

Die Gegenaussage wird von der Beziehungsfunktion des Menschen ge-
troffen, die an dem Vorgegebenen Bedeutung und Wert erfasst: Die Wurzeln 
des Bösen reichen ins Vormenschliche hinab, es manifestiert sich aber im 
Menschen und will von ihm ernst genommen und schließlich fruchtbar ge-
macht werden.

So liegt einerseits - und für Jung selbstverständlich - der Ort des Bösen 
im Ich; anderseits spricht Jung dem archetypischen Bereich als der transzen-



174

dentalen Ermöglichung des Menschlichen quasi-moralischen Charakter zu. 
Die ethische Dimension (menschliche Schuld) und die archetypische (böser 
Anteil der Gottheit) bilden für Jung die beiden gleichwertigen Pole in seiner 
Auseinandersetzung mit dem Problem des Bösen: Der Mensch ist nur vom 
Nicht-Menschlichen her verstehbar, aber dieses kann wiederum (schon rein 
sprachlich) nicht ohne ihn erfahren und begriffen werden.

Die Entdeckung des Archetypischen relativiert die vermeintliche Selbst-
ständigkeit des Menschen und hebt seine kosmische Verwurzelung hervor. 
Anderseits wehrt der Hinweis auf die archetypische Dimension des Bösen 
alle Verharmlosung der menschlichen Bosheit ab: Je mehr die Analytische 
Psychologie die Relativität, die vielfältige Bedingtheit des Bösen erkennt, 
desto wichtiger ist es, an seiner Realität, seiner Gefährlichkeit und Unüber-
windlichkeit festzuhalten.

Das Problem des Todes tritt bei Jung eher zurück. Vom Nicht-Menschli-
chen - sei es das Unbewusste, die Natur, die Gottheit - geht für ihn eine so 
große Faszination aus, dass der Tod an Schrecken verliert. Sein Stellenwert 
verlagert sich: Er ist für Jung nicht - wie doch wohl für Freud - eine quali-
tativ andere, extreme Form menschlichen Leidens. Als Grenzphänomen der 
Hinfälligkeit des Menschen wird er zu einem Symbol für die Endlichkeit 
des Endlichen. Er führt an die Grenzen der 'Ganzheit' heran; er stellt die Fra-
ge nach dem Verhältnis von Bewusstsein und Unbewusstem, Menschlichem 
und Nicht-Menschlichem, von Endlichem und Unendlichem.

b) Die Stellung des Denkens
Über die grundlegende Einheit und ihr Verhältnis zur Vielheit gibt es 

mannigfaltige Aussagen aus dem wissenschaftlichen und dem spekulati-
ven Bereich. Jung greift auf philosophisches, theologisches und religions-
geschichtliches Wissen zurück und arbeitet es in seinen eigenen Entwurf 
ein. Grundsätzlich versteht er aber all diese Aussagen als Mythen, als Er-
fahrungssummen, formuliertes Sinnwissen, das wieder interpretiert werden 
muss. Dabei ist der mythologische Zugang begrenzt, weil er auch selbst wie-
der 'Mythos' ist; die symbolische Darstellung von Erfahrung ist begrifflich 
nicht einzuholen.

Die Dialektik von Rationalem und Irrationalem ist ein wesentliches Ele-
ment des Jungschen Ansatzes. Dem Intellekt kommt im Verhältnis zur Wirk-
lichkeit und in ihrem Verständnis nicht die einzige, auch nicht unbedingt die 
ausschlaggebende Stellung zu. Dabei legt es Jung nicht darauf an, den "Geist 
als Widersacher der Seele" anzuklagen. (Anm. 610) Die Ratio soll nicht zu 
dem Ziel entthront werden, dass danach das Irrationale ihren Platz einnehme. 



175

Grundlegend ist für Jung - wie bei allen Gegensatzpaaren - der unerlässliche 
gegenseitige Bezug von Rationalem und Irrationalem aufeinander. Herrscht 
eine der zusammengehörigen psychischen Kräfte allein, so wird das Ganze 
gefährdet. Menschliche Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit darf sich 
nie ausschließlich über das Denken vollziehen, kann es freilich auch niemals 
ausschließen.

Das gilt auch für die wissenschaftliche Arbeit, besonders für die psycho-
logische und die philosophische. Um dem Forschungsobjekt gerecht zu wer-
den, müssen gerade hier alle Fähigkeiten des Menschen zusammenwirken. 
Je mehr eine Frage den ganzen Menschen angeht, sein Leben und Handeln 
betrifft, desto weniger genügt eine intellektuelle Antwort darauf. Dass das 
Denken gerade beim Problem des Bösen an seine Grenzen stößt, ist daher für 
Jung wohl verständlich. Nach Aussage der Mythen, die von einem 'Sünden-
fall' am Anfang der Menschheitsgeschichte wissen, ist das Bewusstsein dem 
Bösen gleichursprünglich. Mit der Reflexion über Art und Ursache des Bösen 
fragt die Vernunft also zugleich nach ihren eigenen Wurzeln. Jede Aussage 
über das Malum, die über eine Beschreibung oder eine Handlungsanweisung 
hinausgeht, stellt zugleich einen Vorstoß in den Grund der Menschwerdung 
selbst dar. Wenn das Denken sich so zu übersteigen sucht, gelangt es nach 
Jung notwendig in den Bereich des Symbols und des Mythos.

Das Problem des Bösen bildet den Stachel im Denken. Die mythendeuten-
de, selbst wieder mythische Rede überschreitet den Rahmen der strengen, lo-
gisch durchsichtigen Wissenschaft und erhebt doch den Anspruch, nicht nur 
aus ihr herausgegangen zu sein, sondern sie auch in sich aufzuheben. Jung 
bemüht sich um eine Verbindung des Denkens mit anderen Modi der Welt-
bewältigung, ohne das Ergebnis solcher Vermittlung aus dem Kritikbereich 
des Denkens herauszunehmen.

Das Böse und der Mythos sind Gegen-Reden zur kollektiv gültigen Wert- 
und Denkwelt und deren Sprache; da sie nicht außerhalb dieser erfahren 
bzw. formuliert werden können, tendieren sie dazu, nicht nur das Verneinte 
zu übersteigen, sondern auch sich selbst mit diesem zusammen in eine grö-
ßere Ganzheit aufzuheben. Damit liegt Jungs Stellungnahme zum Problem 
des Bösen auf der Linie seines Gesamtentwurfs: eines Modells der Wirklich-
keit, die aus Gegensätzen besteht, welche nach ihrer Integration verlangen, 
nach Aufhebung im und durch den Menschen.



176

c) Die tragende Ganzheit
Jungs Überlegungen zielen immer wieder jenen Bereich der unio vor dem 

Bruch an, von dem Freud nur andeutungsweise spricht. Die Einheit der Ge-
gensätze ist Jung ebenso wichtig wie der dynamische Aspekt des Psychi-
schen, d. i. das energetische Gefälle der Libido zwischen den Gegensätzen. 
Die Ganzheit, in Symbolen vorweggenommen - wobei auch jeder Mythos 
Symbol ist -, stellt für Jung ein notwendiges Postulat dar: Sie ermöglicht 
Wahrnehmung des Unangemessenen, des Zerteilten und Beschränkten als 
des Bösen einerseits, den Entwurf von guten Alternativen und die Arbeit 
daran anderseits. Erst vor dem Hintergrund des geahnten Ganz-Anderen ist 
das Faktische verständlich und erträglich. In dieser Weise ist die Offenheit 
(auch) des psychischen Systems für das Umgreifende, das Transzendente, 
konstitutiv für die Analytische Psychologie.

Weil Jung das Ganze im Blick hat - das Ganze des menschlichen Lebens, 
das Ganze der Wirklichkeit -, verändert sich für ihn die Bedeutung des unauf-
hebbaren Elends. Er kann die leidenmachenden Gegensätze (Freuds attractio 
versus repulsio, Eros versus Thanatos) als Bestandteile eines fundamentalen 
Einen annehmen und gewinnt daher auch leichter als Freud Zugang zu der 
möglichen Fruchtbarkeit der Gegensatzspannungen bzw. zu der Signalfunk-
tion des Bösen: 

Die Hypothese einer größeren Einheit enthüllt im Schuldgefühl den (noch 
ungeklärten und unbewussten) Vorgriff auf das Selbst; sie erlaubt es, psy-
cho-physisches Leiden als Anstoß individueller und kollektiver Selbstbesin-
nung zu erkennen. Verbleibt für Freud - vom Gesetz der Vergeblichkeit und 
Vergänglichkeit her gesehen - die Erfüllung des menschlichen Lebens immer 
hinter dem Horizont, so wird umgekehrt der Tod für Jung - aus der Ahnung 
des Umgreifenden heraus - zum Bild von Wandlung und Übergang schlecht-
hin. Das Postulat der Ganzheit verhilft zu sinnvollerem Leben, es fordert 
aber zugleich die Bereitschaft zum Exodus aus dem Gewohnten, zur Aus-
richtung auf das Zukünftige. (Anm. 611)

So stellt sich auch Jungs Mythos als Ausdruck einer bestimmten Welter-
fahrung, einer 'Stimmung' dar: 

Der Mensch, wie Jung ihn sieht, stößt an den schmerzhaften Kanten des 
Bösen auf das Rätsel seines eigenen Daseins. In den Bildern des Mythos 
von der 'kosmischen Bedeutung des Bewusstseins' schlägt sich ehrfürchtiges 
Staunen nieder vor dem, was ist; zeigt sich aber auch der Wille, es zu begrei-
fen. In die Freude über die eigene Kraft und das Bewusstsein der Verantwor-



177

tung mischt sich eine Spur von Trauer über den Verlust der Geborgenheit im 
All-Einen.

Menschlich leben heißt für Jung: Gestaltend in den Prozess der Wirklich-
keit eingreifen - bis das Individuum schließlich wieder zurücktauchen darf 
in das Reich der Mutter (des Unbewussten, der Erde), woher es gekommen 
ist. Aus Jungs Mythos spricht ein hoffnungsvoller Gleichmut, der das Lei-
den, das Böse und den Unsinn kennt, ihm aber nicht das letzte Wort über die 
Welt und den Menschen zugestehen mag. (Anm. 612)

4. Konfrontation der Entwürfe von Freud und Jung

a) Ansatz und Zielrichtung
Freud und Jung gehen beide vom Bösen der herrschenden Moral aus und 

untersuchen es, um darin und dahinter die grundlegende Problematik der 
kulturellen Existenz des Menschen aufzudecken. Während Freud aber dem 
unverständlichen neurotischen Leiden besondere Aufmerksamkeit zuwen-
det, zeigt sich Jung besonders vom Problem der Schuld betroffen. Seine ei-
gene Auseinandersetzung mit der moralischen Frage fließt stärker in sein 
Werk ein, was auch das Pathos mancher seiner Aussagen mitbedingen mag. 
Demgegenüber stellt Freuds persönliche Einstellung eher ein Korrektiv sei-
ner theoretischen Texte dar, ihren hermeneutischen Schlüssel. Während 
Jung häufig vom 'Bösen' spricht und auch den traditionellen Inhalt des Wor-
tes weitgehend festhält, vermeidet Freud dies. Er schreitet vom beobachte-
ten Phänomen zu dessen Determinanten, vom Bösen zu den grundlegenden 
Konflikten fort und lehnt - abgesehen von einigen ironischen und polemi-
schen Äußerungen - den moralischen Sprachgebrauch ab, da er ihn für irre-
führend hält.

Freud müht sich damit auch sprachlich um Eindeutigkeit und Abgren-
zung. Gerade dieses Ziel hält Jung für unnötig und bei dem Problem des Bö-
sen auch für unmöglich. Einer solchen Realität wird seiner Ansicht nach eher 
ein Ausdruck gerecht, der auch die 'Gefühls'-Reaktion - die Empörung darü-
ber und das Leiden daran - mitschwingen lässt.

Diesem unterschiedlichen Ansatz entspricht die unterschiedliche Interes-
senrichtung der beiden Autoren: Freud analysiert zuerst die 'Herkunft' des 
Bösen, seine Entstehung aus Konflikten, die in der Triebdynamik wurzeln. 
Jung, der Freuds Arbeiten zwar voraussetzen, aber bewusst auch weiterfüh-
ren will, sucht nach der möglichen Funktion des Bösen im Prozess des 'gan-
zen'. Somit wendet sich die Stellungnahme Freuds eher dem kausalen und 



178

daher tragischen, diejenige Jungs eher dem finalen, daher ethischen Aspekt 
des Bösen zu, ohne dass der andere Pol jeweils fehlte.

b) Notwendigkeit und Möglichkeit der Ethik
Freud und Jung verstehen sich beide ursprünglich nicht als Ethiker. Aus 

psychologisch-psychiatrischem Interesse heraus wollen sie vielmehr zuerst 
das Verhalten und das Erleben der Menschen verstehen und erklären. In-
sofern ihre Forschungsergebnisse und Hypothesen aber anthropologische 
Konstanten aufdecken und interpretieren, haben sie auch ethische Relevanz. 
Freud und Jung sind von einem humanistischen Impuls getrieben. (Anm. 
613) Bei ihren analytischen Untersuchungen stoßen sie auf destruktive Kräf-
te jenseits der Bewusstseinsgrenzen: auf die 'dunkle' Seite der Archetypen 
(Jung) bzw. auf den unerbittlich-verneinenden Thanatos und die 'asoziale' 
Seite des Eros (Freud). Schließlich erleben sie - in unterschiedlicher Situa-
tion und Einstellung, aber mit vergleichbarer Reaktion - die politische Ty-
rannei und den Weltkrieg (Freud den ersten, Jung bewusst nur den zweiten). 
Sie deuten die Gräuel als Sieg der Destrudo (Freud) bzw. als Einbruch des 
kollektiven Schattens (Jung). Auf dem Hintergrund dieses einschneidenden 
Erlebens appellieren beide verstärkt an die vernünftigen bzw. an die sittli-
chen Kräfte des Ich. Die konkrete Erfahrung des individuellen und kollek-
tiven Bösen aktiviert die ethische Stoßkraft der tiefenpsychologischen Wis-
senschaft. Für Freud und für Jung sind dabei ethisches Bemühen, der Einsatz 
für humane Ziele nicht nur notwendig für das Überleben der Menschheit, 
sondern auch theoretisch möglich.

Bei Freud geht diese Überzeugung weniger aus seinem Werk als aus seiner 
Haltung hervor. Mit ethischen Fragen beschäftigt er sich selten. Er konzent-
riert sich stattdessen auf die Phänomenologie, die Ökonomie und Pathologie 
der Moral. Aber auch Freud deckt ein anfanghaftes Tun auf, in dem erwach-
sene Reife, Ich-Kräfte und ethisches Engagement schon anwesend sind. Die 
- auf den ersten Blick resignative - Auseinandersetzung mit den Abhängig-
keiten und Einschränkungen des Ich wird ja selbst schon von einem Ich ge-
leistet, das - und sei es in winzigem Ausmaß - unabhängig und verantwort-
lich (geworden) ist. Die Tatsache, dass es wissenschaftliche Psychoanalyse 
gibt, zeugt schließlich dafür, dass wir den mächtigen Trieben nicht ganz zu 
unserem Verderben ausgeliefert sind. Die Entscheidungskraft der Person, die 
Freud mehr voraussetzt als begründet, wird von Jung deutlich herausgestellt. 
Jung, der von einer eher 'moralischen' Definition des Bösen ausgeht, bringt 
auch mehr ausdrückliches Interesse für das ethische Problem auf. Er belegt 
das Phänomen des Über-Ich (der kulturell geforderten Selbstbeschränkung 



179

des Triebes) mit einem anderen Wertakzent: Ethik ist nicht so sehr Ergebnis 
des letztlich unmenschlichen Kulturzwangs als vielmehr ursprünglich ange-
legtes Streben nach Selbstverwirklichung, mit der der Mensch seine kosmi-
sche Aufgabe erfüllt.

Dabei nährt sich die ethische Bemühung selbst schon aus dem Vorgriff auf 
ihr Gelingen. Mit Hegel und Kant weiß Jung, dass im Vernehmen des Sol-
lens die Grenze zum Können grundsätzlich schon überschritten ist. Die For-
derung, die aus dem Inneren, noch Ungelebten auftaucht und sich im Schuld-
gefühl manifestiert, ist selbst schon vom Ganzen bewegt. Das Malum als 
'Paradox' verstehen zu können, ist schon eine erste Form der Integration sei-
ner verborgenen Werte. Das Auftauchen des Schattens zeigt an, dass der In-
dividuationsprozess bereits in Gang gekommen ist - die Schattenbegegnung 
ist die Negativerfahrung des Selbst.

c) Die grundsätzliche Differenz
Freuds und Jungs Antworten auf das Problem des Bösen unterscheiden 

sich an einem (schon mehrfach gestreiften) zentralen Punkt: Beide sehen den 
'Bruch' - den Konflikt im Menschen, die Zerrissenheit der Welt. Aber sie er-
fahren ihn anders, und sie ziehen unterschiedliche theoretische und prakti-
sche Konsequenzen daraus.

Grundlegend ist wohl eine ontologisch bedeutsame Differenz der beiden 
tiefenpsychologischen Konzeptionen: Für Freud ist das Sein letztlich unver-
einbare Triebpolarität, Kampf der Gegensätze, Antagonismus. Demgegen-
über hält Jung zwar auch an der prinzipiellen Gegensatzspannung fest; wich-
tiger ist ihm aber deren übergreifende Dynamik. Sein ist ihm Bezogenheit 
der Gegensätze aufeinander, ihre Wechselwirkung auf Integration hin. Die-
se fundamentale Differenz wirkt sich vielfältig im Werk der beiden Autoren 
aus.

(1) Bruch versus Ganzheit
Wo Freud mit Resignation antwortet - die freilich selbst wieder Sinner-

fahrung gestattet -, entwirft Jung einen Weg zur Hoffnung. Freud stellt seine 
Arbeit als ein Nein gegen die Übermacht des Destruktiven im Menschen und 
in der Gesellschaft; Jung versteht die seine als einen jener Keime, die nicht 
nur geeignet, sondern auch kraftvoll genug sind, die Wirklichkeit zu verän-
dern und 'das Ganze' zu schaffen. Freud entlarvt die Hoffnung auf etwas wie 
einen 'letzten Sinn' des menschlichen Lebens als Illusion; für Jung ist solch 
ein tragender Sinn die Voraussetzung seines Denkens. Für Freud ergibt sich 
die Einsicht, dass menschliches Glücksstreben zur Frustration verurteilt ist, 



180

dass der bewusste Verzicht darauf die wirklich reife, realitätsgerechte Reak-
tion ist; Jung schöpft die Kraft zum 'opus' aus der Vorahnung des 'Ganzen', 
aus der Hoffnung auf eine Erfüllung, in der das Leiden aufgehoben ist. Weil 
die Psychoanalyse Freuds vom erfahrenen Bruch ausgeht, bleibt die unio au-
ßerhalb ihres Horizonts. Eros und Thanatos können so wenig vereint werden, 
wie es möglich ist, die Trennung des Hermaphroditen, des Urmenschen, in 
Mann und Frau rückgängig zu machen. Die Analytische Psychologie Jungs 
dagegen greift auf die Einheit vor dem Bruch zurück und sucht im Zerrisse-
nen die Ansätze neuer Vereinigung. Entsprechend ist für Freud zwar das neu-
rotische Leiden dem Verstehen zugänglich, nicht aber der Tod; Jung nimmt 
ihn dagegen in die coniunctio oppositorum der göttlichen Liebe hinein.

(2) Bestimmung der Realität
Methodisch gesehen, weigert sich Freud, mit seinen Aussagen über 'die 

Tatsachen' hinauszugehen (wobei er sich auf Kant bezieht). Und doch deutet 
und bewertet er selbst; sein eigener Ansatz erscheint ihm als der 'Richtige': 
Sisyphos, die Dekretierung der bewältigten Sinnlosigkeit. Auch Jung möch-
te sich - im Anschluss an Kant - auf 'die Empirie' beschränken. Doch geht 
seine Hermeneutik in eine andere Richtung: Als im Symbol anwesendes ge-
hört auch das Erhoffte zur Wirklichkeit.

Wir stoßen hier auf eine grundsätzlich unterschiedliche Bestimmung des-
sen, was unter 'Realität' zu verstehen sei: 

Für Jung ist Wirklichkeit zuerst und vor allem 'psychische Realität'. Über 
die 'äußere' will er nichts sagen. Die Psyche kann in der Erkenntnis ihre 
Grenzen nicht überschreiten, sie kann nur ihr eigenes inneres Reich abtas-
ten. Aber schließlich lässt das Werk Jungs doch die Interpretation zu, dass 
die psychische Realität die äußere abbildet, dass beide einander entsprechen 
(Makrokosmos-Mikrokosmos-Modell), dass in den Fundamenten der Psy-
che die Prinzipien des Seins zum Vorschein kommen.

Gegen diesen als 'idealistisch' zu bezeichnenden Ansatz (das transzenden-
tale Ich entwirft die Welt aus sich) steht Freuds 'realistischer': (Anm. 614) 
Die äußere Welt, die bittere Ananke, besteht - daran gibt es nichts zu deuten. 
Was die Realität 'in sich' ist, kann der Mensch nicht erkennen; aber es steht 
doch fest, dass sie den menschlichen Bedürfnissen nicht entspricht.

(3) Glücksstreben und Heilserfahrung
Gemäß ihrem unterschiedlichen Wirklichkeitsbegriff ordnen die beiden 

Autoren dem Wunsch, dem Glücksstreben und der Heilserfahrung verschie-
dene Bedeutung zu.



181

Gelebte Antriebe, seelische Realitäten sind es jedes Mal. Aber für Freud 
gehen sie ins Leere, während Jung dieses Urteil ablehnt. Für Freud sind die 
Wunschbilder von Hoffnung und Sehnsucht 'Illusion'; er entdeckt ihre re-
gressive Richtung, ihre infantile Abkunft. Für Jung dagegen sind sie psychi-
sche Fakten wie andere auch. Die Fantasie kompensiert und relativiert eine 
einseitige äußere Situation. In ihr kann sich eine andere, künftige Wirklich-
keit ankündigen: Dass sie keinen Ort in der gegenwärtigen Welt (des Ich, des 
kollektiven Bewusstseins) hat, zeigt lediglich die Beschränktheit dieser Welt 
an. Die Realität ist weiter und größer als die Gegenwart, sie umfasst auch das 
Unbewusste, das Vergangene und Zukünftige, die außerrationalen Bereiche, 
wie sie in Kunst und Religion aufscheinen.

Auch Freud hält die Illusion nicht als solche für unsinnig: Besonders die 
religiöse Fantasie bietet unersetzlichen Trost und Halt in diesem elenden Le-
ben. Er verwirft aber die Möglichkeit ihrer 'wissenschaftlichen' Bedeutung. 
Sie kann wohl Gegenstand psychoanalytischer Forschung sein, aber nicht 
selbst Schlüssel zur Erhellung und Bearbeitung der Wirklichkeit. Wenn die 
Illusion die Forschung und das Handeln leitet - so fürchtet Freud -, verfallen 
wir einer gefährlichen Form der Selbsttäuschung; wir halten für wahr, was 
zu schön ist, um wahr zu sein. Gerade darin aber sieht Jung das Vorurteil 
Freuds: Warum sollte das Schöne, der Inhalt unserer Sehnsucht, nicht wahr 
sein? Verweist unsere Hoffnung nicht - durch ihre Existenz - auf die mögli-
che Erfüllung?

So begegnet im unterschiedlichen Ansatz Freuds und Jungs die alte philo-
sophische bzw. theologische Frage nach dem Stellenwert und der Aussage-
kraft des desiderium naturale. (Anm. 615) Während Jung das Vorhandensein 
des Erstrebten zumindest nicht ausschließen möchte, analysiert Freud das 
Streben selbst und spürt darin einen Anteil hybrider Realitätsverleugnung 
auf und die Weigerung, das menschliche Los zu übernehmen.

Wie oben ausgeführt, kennt dabei auch Freud die (theoretisch abgewie-
sene) Einheitserfahrung, das 'spinozistische' Weltgefühl. Er lebt und arbei-
tet selbst in der stützenden Überzeugung, dass die Natur als natura naturans, 
das Leben als solches sinnvoll sei, und dass es daher auch sinnvoll ist, für 
die "Erhaltung der Menschheit" zu arbeiten und "das Leben zu bestehen". 
(Anm. 616)

Aber gleichwohl bleibt bei Freud der Riss zwischen diesem Sinnwissen 
und der daraus folgenden 'Menschenliebe' einerseits und der Beschränkung 
auf das 'tatsächliche' anderseits. Dieser Widerspruch lässt sich nicht glätten.



182

(4) Beziehung zum Unbewussten
Der Grundunterschied im Ansatz Freuds und Jungs bestimmt vor allem 

auch die Einstellung der beiden zu demjenigen, was außerhalb der Reichwei-
te des Ich und der verstehenden Vernunft bleibt: zu allem Irrationalen und 
Kindlichen, zum Dunkel des Unbewussten, zum Tod. Freud forscht letztlich, 
um das gefährdete Ich zu stärken; das Unbewusste erscheint ihm zeitlebens 
als gefährliches Terrain, das er beschreitet, um es wenigstens teilweise zu er-
forschen, zu nutzen und zu beherrschen. Jung wendet dem Unverständlichen 
und Jenseitigen sein Augenmerk weniger aus aufklärerisch-therapeutischem 
Erkenntnisinteresse zu als aus romantischer Faszination. Das Unbewusste ist 
wohl ein grausam-gefährlicher Abgrund, aber doch auch überlegener Schöp-
ferboden, 'Matrix'; schließlich der Ort der Wiedergeburt des Menschlichen, 
Bezugspunkt der Individuation. Daher ist für Jung auch nicht - wie für Freud 
- die Bewusstheit das zwar unerreichbare, aber eindeutige Ziel des Men-
schen, sondern die Synthese von Bewusstem und Unbewusstem.

Folgerichtig zeichnet in praktisch-ethischer Hinsicht beide ernstes Ver-
antwortungsbewusstsein aus; aber Freuds Haltung zeigt tragische, diejenige 
Jungs gelöste Züge. Freud trägt seine Resignation wahrhaftig und würdig; 
Jung erfährt das geheimnisvolle Leben als Schöpfung, deren tiefster Grund 
als 'Liebe Gottes' benannt werden kann.

d) Zur Deutung der Unterschiede

(1) Der Faktor der Polemik
Welchen Anteil die persönliche Gegnerschaft zwischen Freud und Jung 

an der Verschiedenheit ihrer Theorien hat, wird heute erst zu untersuchen 
begonnen. Möglicherweise hat die Enttäuschung der beiden Männer anein-
ander die sachliche Debatte in weit stärkerem Maße beeinflusst, als dies aus 
den Texten, je für sich genommen, hervorgeht.

Diese personbezogene, konkrete Polemik wird durch das unterschiedli-
che Erkenntnisinteresse, das die beiden Autoren bewegt, noch verschärft. 
Wie der Briefwechsel zwischen Freud und Jung zeigt, haben sich beide - aus 
Freude über den ersehnten gleich gesinnten Kollegen, bzw. den 'Vaterersatz' 
einerseits, den 'Kronprinz' anderseits - selbst lange Zeit über die tatsächli-
chen Differenzen zwischen ihnen hinweggetäuscht. Als Aufklärer wendet 
sich Freud gegen eine gesellschaftliche Einstellung, die ihm reaktionär und 
repressiv zu sein scheint; entsprechend wurde er für viele bald zum Vertre-
ter bzw. zum Inbegriff eines scheinbar oberflächlichen Anarchismus, der alle 
'Werte' des Menschen zerstört. Vor dem Hintergrund einer anderen Herkunft 



183

und Umwelt bekämpft Jung die materialistisch-positivistischen Reduktions-
versuche der menschlichen Psyche, die (wie er meint) in den vorherrschen-
den Wissenschaften vom Menschen, schließlich auch in der freudschen Psy-
choanalyse durchgeführt werden. Seine Gegner stören sich aber bald an dem 
Pathos, mit dem er von dem Reichtum und der Tiefe der 'Seele' spricht; sie 
klagen ihn gnostischer Tendenzen und mystizistischer Verschleierung der 
'realen' Probleme an. Dass aber Freud und Jung verschiedene Gegner wahr-
nehmen, ist nicht nur auf die unterschiedliche historische oder nationale Si-
tuation zurückzuführen, sondern begründet sich aus den gegensätzlichen 
Persönlichkeiten selbst. Im Rahmen einer philosophisch, nicht tiefenpsy-
chologisch ausgerichteten Arbeit sind hierzu freilich nur Andeutungen mög-
lich.

(2) Freuds Erklärungsmodell
Sowohl Freud als auch Jung versuchen, ihre Differenzen mithilfe der von 

ihnen selbst entwickelten Theoriemodelle zu begreifen. Freud kennzeichnet 
den Unterschied zwischen sich und Jung als die gegensätzliche Struktur des 
hysterisch geprägten und des zwanghaften Menschen: " ... ich habe immer 
gefunden, dass etwas an meiner Person, meinen Worten und Ideen die Men-
schen wie fremd abstößt, während Ihnen die Herzen offen stehen. Wenn Sie 
sich als Gesunder zum hysterischen Typus rechnen, so muss ich den Typus 
'Zwang' für mich in Anspruch nehmen, von dem jeder Teilhaber wie in einer 
für ihn abgeschlossenen Welt dahinlebt." (Anm. 617)

Mit der Selbstcharakterisierung als Zwangstypus unterstreicht Freud eini-
ge Eigentümlichkeiten seiner Erlebniswelt und seines Verhaltens, die wohl 
auch seine Werke prägen: Sein Bedürfnis nach gründlicher ('sauberer') wis-
senschaftlicher Arbeit, zu der - nach seiner Vorstellung - weder die 'Illusion', 
noch das 'Okkulte' gehören; seine Selbstbeschränkung auf das Detail (etwa: 
die Triebstruktur der Psyche), bei der das Ganze (die menschliche Person) 
notwendigerweise nicht berücksichtigt werden kann; seine grundsätzliche 
Ambivalenz den 'Objekten' gegenüber, die sich im unversöhnlichdualisti-
schen Ansatz seiner Theorie niederschlägt; (Anm. 618) schließlich seine 
pessimistische Einstellung gegenüber möglicher 'besserer' Zukunft, diese 
zögernde Rückzugsbewegung angesichts erstrebter Veränderung.

Gibt es darüber hinaus einen Hinweis auf eine seelische Entsprechung zu 
dem vor allem vom späten Freud hervorgehobenen Ur-Bruch? Welche Be-
deutung trägt Freuds lebenslang ungelöste Oralität für sein Werk (trotz der 
überaus schmerzhaften Krebserkrankung konnte er das Rauchen nicht aufge-
ben). Verbirgt sich hinter Freuds 'Zwanghaftigkeit' ein depressives Element? 



184

Der 'Todestrieb' wäre dann zu interpretieren als Ausdruck eines - abge-
wehrten - regressiven Verlangens nach der Mutter, als Hypostasierung ei-
ner verzehrenden, unstillbaren Sehnsucht. (Anm. 619) So könnte die (mehr-
fach erwähnte) Spannung im Werk Freuds etwas von seinem individuellen 
'Triebschicksal' darstellen: dem ungelösten Widerspruch zwischen dem ent-
schlossenen, rationalen Gestaltungswillen einerseits und der zugleich leiden-
machenden, aber auch befruchtenden irrationalen Tendenz oder ('spinozisti-
schen') Einheitserfahrung anderseits.

Mit dem Stichwort vom 'hysterischen Typus', das Freud im angeführ-
ten Zitat für Jung bereithält, fasst er dessen (für ihn) hervorstechende Cha-
rakterzüge, die ihn zur Zeit der Freundschaft stark anzogen, später (in ih-
rer negativen Ausprägung) entsprechend verärgerten: dessen überfließenden 
Ideenreichtum, der ihm den Entwurf neuer Forschungslinien (etwa in der 
Parapsychologie) ebenso erleichterte, wie die Aufgeschlossenheit gegenüber 
bisher unüblichen Methoden (vgl. die Verwendung des I Ging durch Jung) 
- mit der Gefahr einer gewissen Oberflächlichkeit und Kritiklosigkeit -; des-
sen Offenheit, die bei allen Differenzen das Gemeinsame erfasste, Gegensät-
ze synthetisierte - mit der Gefahr der Überanpassung, der Anbiederung, des 
Verwischens wesentlicher Unterschiede -; dessen Streben nach Selbststän-
digkeit - mit der Gefahr des 'Rebellentums', der Auflehnung gegen einengen-
de Autoritäten.

In Jungs Jugend spielt eine unter den klinischen Begriff der so genannten 
hysterischen Symptomatik fallende Konversionsneurose eine wichtige Rolle, 
ebenso die prägende Einsicht in grundsätzliche Persönlichkeitsspannungen, 
die integriert werden müssen. Liegt hier ein Ansatzpunkt für die theoretische 
Auseinandersetzung mit den 'Gegensätzen', die nach Jung der psychischen 
Dynamik, dem Leben, der Wirklichkeit zugrundeliegen? (Anm. 620)

Anderseits besitzt Jung - im Gegensatz zum 'Zweifler' Freud - eine "un-
gebrochene, intuitive Sicherheit", (Anm. 621) die ihm die Kraft gibt, sich 
auch dunkelsten menschlichen Erfahrungen auszusetzen, sich dem Ursprung 
des Menschen zuzuwenden, der tragend-verschlingenden 'Mutter'. Die Aus-
einandersetzung mit den individuellen und kollektiven Aspekten der Magna 
Mater war für Jung wohl auch nötig, um sein persönliches Schicksal zu be-
wältigen; (Anm. 622) er musste um die Distanz zu ihr ringen, um schließlich, 
befreit, zu ihr zurückkehren zu können. Entsprechend geschieht für Jung in 
der therapeutischen Analyse die Bewältigung der (konkreten oder symboli-
schen) Mutterbeziehung und darin die Rückbindung an sie, schöpferische 
coniunctio, Selbst-Werdung. Die Analytische Psychologie Jungs geht im 
umfassendsten Sinn dem Inzest-Thema und seinen Wurzeln nach, eine Pro-



185

blematik, die sich nach Auffassung der Psychoanalyse in der Hysterie (mit 
ihrer ödipalen Struktur) besonders ausgeprägt stellt.

(3) Jungs Erklärungsmodell
Nach der Trennung von Freud - und um diese zu bewältigen - arbeitet 

Jung das achtfache System der 'psychologischen Typen' aus (1921-JGW 6). 
Es soll dem Therapeuten diagnostische Hilfestellung leisten; es soll - darü-
ber hinaus - die theoretischen Unterschiede der tiefenpsychologischen Schu-
len erklären.

Auch nach Jungs Modell verkörpern er und Freud verschiedene, sehr ge-
gensätzliche Typen. Von sich selbst bekennt Jung: "Das Wissen um die Vor-
gänge des Hintergrundes hat meine Beziehung zur Welt schon früh vorge-
bildet ... Ich konnte mich nie aufhalten beim einmal Erreichten. Ich musste 
weitereilen, um meine Vision einzuholen." (Anm. 623)

Hier deutet Jung an, dass er sich als (introvertierten) Intuitiven versteht, 
dem an der "Innenwelt" und ihrer Wahrheit liegt, der verborgene Strukturen, 
noch uneingelöste Möglichkeiten entdecken will. Er ist von der Evidenz die-
ses Inneren, der "Wirklichkeit der Seele" überwältigt. Er fühlt sich gleichsam 
gezwungen, den Weg des Suchens weiterzugehen. Dabei erkennt Jung wohl 
die Problematik, die diesem Typus, folglich auch ihm selbst, beigegeben ist: 
Zu einem "Träumer" und "Seher" zu werden, als "weiser Halbnarr" belacht; 
ein "Prediger", dem die verständnislose Umwelt schließlich als "Wüste" vor-
kommen muss, und der - von seinem "Dämon" getrieben - in Gefahr ist, die 
konkrete Gegenwart zu überspringen, den realen menschlichen Partner zu 
vernachlässigen. (Anm. 624)

Ist nicht die 'energetisch vorwärts drängende Libido' Jungs zugleich ein 
Bild für sein eigenes, in Widersprüchen und über Gegensatzbewegungen 
sich wandelndes Wesen? Stellt sich nicht in Jungs Mythos der Griff nach po-
tenziellem Sinn, nach gestaltbarer Zukunft dar, wie er - gemäß diesem Sche-
ma - für den Intuitiven ,typisch' ist?

Freud dagegen wird von Jung als rationaler Typ eingeschätzt, dessen (ex-
travertierte) Gefühlsfunktion am besten differenziert sei. Damit hebt Jung 
hervor, dass Freud sich persönlich und sachlich am 'Objekt' orientiert: Freud 
möchte sich selbst ausblenden, um der wissenschaftlichen Frage, an der er 
arbeitet, gerecht zu werden; er spürt - eine therapeutisch unerlässliche Fähig-
keit -, was in einer Situation gut und passend ist. Als 'Realität' erlebt er zuerst 
die Außenwelt; wo Jung die Wurzel des menschlichen Leidens in der Ge-
gensätzlichkeit der Gottheit erlebt, begegnet Freud die Zweideutigkeit des 



186

Lebens außerhalb, in der bitteren Ananke. (Anm. 625) Jungs Abwendung 
von Freud hat diagnostische Folgen: Nun kritisiert er die Psychoanalyse als 
neurotisches System, (Anm. 626) das heißt typologisch: als Ausdruck vor 
allem der minderwertigen Funktion Freuds, als Versuch, mit einem 'negati-
vistischen' Denken ('nichts als') die Übermacht der Objekte für das Subjekt 
zu mindern. Die Einführung des Todestriebs im Spätwerk Freuds, die nur 
wenige Nachfolger überzeugen konnte, erscheint im Modell Jungs als die 
theoretische Ausgestaltung von Einfällen obsedierender Natur, mit welchen 
das archaische, introvertierte Denken archetypische Inhalte ins Bewusstsein 
zwingt. Freuds Zuwendung zum Objekt rächt sich so durch (unbewusste) 
Aufwertung des Subjektiven: Die Konzeption des Unbewussten, das in der 
Psychoanalyse 'nur wünschen' kann, ist nach Jung die Abbildung der Eigen-
bedürfnisse des Extravertierten, die - als verdrängte - an Gewicht und an 
Maßlosigkeit zunehmen. (Anm. 627)

5. Folgerung: Aspekte einer Antwort auf das Problem 
des Bösen

Versuchen wir, die allgemeinen Gesichtspunkte zur Frage des Bösen zu-
sammenzustellen, die sich aus dessen Erfahrung und Deutung bei Freud und 
Jung bzw. aus der Konfrontation der Entwürfe beider Autoren ergeben. Da-
bei lassen sich verschiedene Aspekte einer Antwort herausarbeiten; jeder 
scheint in sich notwendig zu sein und bedarf doch zugleich eines Gegenpo-
les, der ihn bestimmt und begrenzt. Sie sind in unterschiedlicher Ausprägung 
bei beiden Autoren vorhanden. (Anm. 628)

a) Außen und Innen
Die tiefenpsychologische Betrachtung gelangt zur Unterscheidung zwi-

schen dem Bösen, das von außen zustößt (vonseiten der Mitmenschen, der 
Gesellschaft, der äußeren Natur), und jenem, das im Innenbereich der Person 
und der Psyche begegnet. Entsprechend der individuellen Eigenart werden 
Menschen die Symptomatik und die Ursachen des Bösen verschieden wahr-
nehmen, bewerten und bekämpfen: Die einen leiden mehr unter der mit-
menschlichen Grausamkeit, unter der Brutalität gesellschaftlicher und zwi-
schenstaatlicher Gewalt; die anderen fragen mehr nach den kulturellen und 
anthropologischen Bedingungen, die individuelles und kollektives Böses er-
möglichen, nach den metapsychologischen Fundamenten der menschlichen 
Existenz. Aber ohne den jeweiligen anderen Pol werden beide Sichtweisen 
einseitig.



187

Auch die Tiefenpsychologie (jeder Richtung) muss sich fragen, ob sie 
der konkreten, äußeren Lebenswelt genügend Gewicht beimisst, oder ob sie 
in Gefahr ist, einer Innerlichkeit zu verfallen, für die gesellschaftliches Ge-
schehen zur 'Äußerlichkeit', zum Zweitrangigen gegenüber dem individuel-
len Prozess wird. (Anm. 629)

Wie aber die Introversion solipsistisch werden kann, so ist es anderseits 
möglich, dass die extravertierte Haltung, die sich um technisch-praktische 
Einsicht und um politisch relevantes Handeln bemüht, in eine Geschäftigkeit 
ausartet, deren Interesse an der Außenwelt eine Flucht vor dem (belastenden) 
inneren Problem darstellt und deren Aktivitäten zum Ersatz der notwendigen 
persönlichen Wandlung werden.

b) Verändern und Ertragen
Das Böse als Paradox, wie die Tiefenpsychologie Freuds und Jungs es he-

rausarbeitet, stößt die betroffenen leidenden Menschen auf die Vorläufigkeit 
dessen, was sie sind und was sie erreicht haben: Das moralische Böse offen-
bart unseren Abstand von dem, was wir (ethisch) erstreben; das physische 
Übel enthüllt die Zerbrechlichkeit unserer psycho-physischen Konstitution, 
die Labilität unseres Lebens; das 'metaphysische' schließlich, die Einsicht in 
die unaufhebbare Problematik der (unserer) Welt, stellt uns die letzte Zerbro-
chenheit der Existenz vor Augen, die Hinfälligkeit unserer Hoffnungen auf 
Glück und Erfüllung, die unerfüllt bleiben oder zu scheitern scheinen. Das 
Böse offenbart, dass wir unterwegs sind: zur Wahrheit, zum Glück, zum Gu-
ten. Dadurch zwingt es, immer wieder Sicherungen aufzugeben, abgeschlos-
sene Systeme zu öffnen.

Je nach der Einschätzung der Situation, je nach dem Rahmen der Inter-
pretation schwankt die Reaktion auf das Böse: zwischen dem Kampf dage-
gen und der Anpassung daran, zwischen Veränderungswille und Bereitschaft 
zum Ertragen.

Der Wille zur Veränderung (wenn er nicht aktivistische Verleugnung des 
Schlimmen ist) entspringt der Stoßkraft des Leidens und nährt sich aus der 
Hoffnung auf ein mögliches, zukünftiges Besseres. Er erhebt Protest gegen 
das Faktische, er weigert sich, die 'Tatsachen' als endgültig, als notwendig 
anzuerkennen. Er gebraucht die Theorie und die Wissenschaft als Instru-
ment; die Einsicht in Zusammenhänge erlaubt ihm die Unterbrechung bisher 
automatischer gesellschaftlicher bzw. naturgesetzlicher Abläufe.



188

Wo der Veränderungswille aber seine Grenzen überschreitet (gegenüber 
dem, was noch nicht oder nie zu beeinflussen ist), wird er selbst zum Zwang 
und schlägt schließlich in Resignation oder in Destruktion um.

Sein Korrektiv ist die Bereitschaft, anzunehmen und zu ertragen, was 
nicht menschlicher Steuerung unterliegt. Die Fügung ins Unvermeidliche 
kann Weisheit sein und dem Leben Würde verleihen, wie besonders das Bei-
spiel Freuds zeigt. Diese Gelassenheit angesichts des Scheiterns hat mit dem 
'dionysischen Pessimismus' Nietzsches die Heiterkeit des überschießenden 
'Dennoch' gemeinsam. Sie besitzt die Freiheit eines Humors, der auch ange-
sichts des Bösen die Kraft behält, das vorhandene Gute zu sehen, zu fördern 
und zu genießen. Die Bereitschaft zum Ertragen bejaht das Faktische um sei-
ner selbst willen; sie verzichtet - psychoanalytisch formuliert - auf das infan-
tile Verlangen nach schrankenloser Befriedigung und nimmt doch zugleich 
(wie vor allem Jung es vorführt) die dem Wunsch nach Erfüllung und Glück 
innewohnende Lebenskraft auf. Sie anerkennt die menschlichen Grenzen 
und sucht die gegebenen Möglichkeiten auszuschöpfen.

Freilich kann der Aufweis der Glücksmöglichkeiten im Unglück genau 
so hohl werden wie der Wille nach Veränderung um jeden Preis; die Bereit-
schaft zum Ertragen kann sich mit einer repressiven Ideologie verbinden, die 
behauptet: was ist, muss sein. Sie bedarf daher selbst wieder des kritischen 
Gegenparts, des Protestes, der in der Haltung der 'Annahme' den möglichen 
Anteil von Konformismus und Bequemlichkeit aufspürt.

c) Schuld und Schicksal
Aus dem zweiten Gegensatzpaar geht ein drittes hervor: die Bewertung 

des Bösen als Schuld oder als Schicksal bzw. als personaler Akt oder als 
grundlegender Zustand. (Anm. 630)

So wenig wie die vorhergehenden lassen sich diese beiden Aspekte von-
einander lösen oder aufeinander reduzieren. Gerade die Entwürfe Freuds 
und Jungs zeigen, dass zur menschlichen Selbst- und Welterfahrung beide 
Dimensionen der Erfahrung des Übels gehören. Der tiefenpsychologische 
Beitrag zum Problem des Bösen verweist auf religionsphilosophische bzw. 
kosmologische und theologische Überlegungen einerseits, auf ethische an-
derseits: das Elend der Welt und des Menschseins ist vorgegeben und muss 
doch vom Menschen verantwortet, will von ihm bewältigt werden.

Freud und Jung verdeutlichen je auf ihre Weise diesen komplexen Sach-
verhalt an der Symbolik der 'Menschwerdung': Als Inhalt des Erlebens ent-
steht das Malum erst mit dem Menschen. Die Wurzel von Kultur, Leiden und 



189

Anmerkungen
1. Zu diesem hermeneutischen Ansatz vgl. H. G. Gadamer, Wahrheit und 

Methode, Tübingen 1960, 261. 352 ff.
2. Der Begriff der ERFAHRUNG, der in dieser Arbeit verwendet wird, 

grenzt sich ab gegen Abstraktion und distanziert-objektivierende Beobach-
tung. Erfahrung meint hier nicht Kunstfertigkeit, Erfahren-sein-in... (wie bei 
Aristoteles und In der Scholastik); meint auch nicht eine Methode der Ge-
winnung von Erkenntnissen ('Experiment' wie bei Fr. Bacon, Galilei); auch 
nicht die (empiristische) Wahrnehmung, die dem Urteil vorgegeben ist. Er-
fahrung wird hier im Anschluss an die Lebensphilosophie verstanden als die 
unmittelbare Gewissheit einer Situation (bzw. eines Phänomens) und ih-
rer Bedeutung, ihres Wertes. Sie ist (noch) nicht reflektiert, aber auch nicht 
'rein gegeben', insofern die psycho-physische Struktur wie ein bio-soziologi-
scher Filter wirkt, der die Art der Erfahrung mitbestimmt. Erfahrung ist die 
Anwesenheit der Realität des Erfahrenen im Bewusstsein (vgl. z. B. Kants 
"übersinnliche Erfahrung des Faktums der reinen Vernunft", die Evidenz des 
Anspruches des Sittengesetzes), die reflektiert und integriert werden muss. 
(Vgl. zu dieser Definition F. Kambartel, 'Erfahrung', HistWörtPhil 2, 1972, 
609-617).

Parallel zu diesem Begriff der Erfahrung steht jener des 'Erlebens': In der 
Erfahrung er-lebt das Lebendige sich selbst, taucht der Sinnzusammenhang 
der Realität im Bewusstsein auf. Nach Dilthey ist Erfahrung eine Kategorie 
des Subjekts, in der das Leben sich selbst begegnet (vgl. Heideggers 'Exis-
tential'). Anders als im Begriff des Erlebens schwingt aber In jenem der Er-
fahrung das Moment des Plötzlichen, Überraschenden mit; des Unerwar-
teten, das den Strom des Lebens unterbricht, das nach Aufmerksamkeit, 
Beteiligung, vernünftiger Interpretation verlangt (vgl. dazu K. Cramer. 'Erle-
ben, Erlebnis'; HistWörtPhil 2, 1972, 702-711; Bollnow, Dilthey, 19 ff).

3 In seiner 'Theodizee' (1710) setzt sich Leibniz mit dem Problem des 
Bösen auseinander. Er versucht, eine Synthese zu finden, die sowohl die 
Allmacht und Allgüte Gottes berücksichtigt als auch an der Selbstverant-
wortlichkeit des Menschen festzuhalten erlaubt. Zur Unterscheidung der 
verschiedenen Formen des Übels (Malum) vgl. Theodizee I, 21.

4. Der Begriff der 'Weltanschauung' wurde in der Lebensphilosophie W. 
Diltheys entwickelt: Im Bemühen, die verschiedenen Gestalten von Philo-
sophie zu verstehen, stößt Dilthey auf das 'Lebensgefühl', das dem Denken 
vorausliegt. Jeder Lebensbezug eines Menschen begreift bereits ein Lebens-
verständnis ein; jedes Individuum hat am Horizont des Lebens teil und stellt 



190

diese Teilhabe in der 'Stimmung' dar. Stimmungen und Lebensgefühle erlau-
ben es, die Wirklichkeit zu erfassen, in ihnen wird "das menschliche Leben 
seiner selbst ... inne" (O. F. Bollnow, Das Wesen der Stimmungen, 19 f). Die 
(vorerst nicht reflexive) Auslegung der Stimmung und des Lebensgefühls 
geschieht nach Dilthey in der Weltanschauung. Diese beantwortet auch die 
'Lebensrätsel'; sie liefert die Kriterien zur Beurteilung des Daseins, sie weist 
Wege zum sittlichen Handeln. Ihre Struktur "ist ein Zusammenhang, in wel-
chem auf der Grundlage eines Weltbildes die Fragen nach Bedeutung und 
Sinn der Welt entschieden und hieraus Ideal, höchstes Gut, oberste Grund-
sätze für die Lebensführung abgeleitet werden" (W. Dilthey, Weltanschau-
ungslehre. Abhandlungen zur Philosophie der Philosophie. Ges.Schr. VIII, 
Leipzig/Berlin 1931, 82). Zur Kritik des Begriffs der Weltanschauung bzw. 
zum Entwurf einer Weltanschauungstypologie vgl. O. Marquardt, Weltan-
schauungstypologie, in: ders., Schwierigkeiten mit der Geschichtsphiloso-
phie, 107-121.

Bei aller Problematik des Begriffs der Weltanschauung erscheint es uns 
sinnvoll, ihn weiter zu verwenden, um den tragenden Rahmen von Wert- und 
Sinnvorstellungen, der eine Theorie prägt, von deren inhaltlichen Elementen 
abzusetzen. Zum parallelen Begriff 'Sinnwissen' vgl. P. L. Berger, Zur Dia-
lektik von Religion und Gesellschaft, bes. 53. 57. 128. In neuerer Zeit hat R. 
Specht versucht, diesen Sachverhalt durch die Unterscheidung von 'S-Welt' 
und 'Erklärungs-kontext' herauszuarbeiten (R. Specht, Innovation und Fol-
gelast. Beispiele aus der neueren Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte, 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1972, 11 ff. 21 ff). Gemäß unserer eigenen herme-
neutischen Perspektive, die in der Wirkungsgeschichte der Tiefenpsycholo-
gie steht, bezeichnen wir dieses Sinnwissen gelegentlich als 'Mythos'. Zu un-
serem eigenen Begriff des 'Mythos' vgl. unten, CG. Jung B/I,2.

5. Im folgenden sollen nur einige auch für das Verständnis unserer Auto-
ren wesentliche Aspekte der Problemgeschichte skizziert werden. Ausführli-
che Darstellungen finden sich in: F. Billicsich, Das Problem des Übels in der 
Philosophie des Abendlandes, 3 Bde; Ch. Werner, Le problème du Mal; A.-
D. Sertillanges, Le problème du Mal. Histoire, Solution.

6. So steht auch etwa für I. Kant die Urschuld (als Erfahrungsursprung 
der anderen Formen des Übels) Im Vordergrund; das moralisch Böse ist das 
'Böse' schlechthin.

Vgl. zu diesem Ansatz bes. K. Jaspers, Das radikal Böse bei Kant, in: Re-
chenschaft und Ausblick, München 1961, 90-114; O. Platenius, Schellings 
Fortführung der Lehre Kants vom Bösen, Diss. Erlangen 1928; J. Schwart-
länder, Der Mensch ist Person, 220 ff.



191

7. Eine geraffte Darlegung der christlichen Theorie (Augustinus - Tho-
mas von Aquin) findet sich bei L. Scheffczyk, Der Ursprung des Bösen Im 
Lichte der kath. Glaubensaussagen, in: Realität und Wirksamkeit des Bösen, 
StKAB 34 (1965) 91-119, Vgl. auch den Artikel 'Schuld' von J. Splett in: 
HbphilGrundbgr III, 1974, 1277-1288.

8. Auf die vom Neuplatonismus beeinflussten Strömungen werden wir im 
Zusammenhang der Interpretation C. G. Jungs häufiger zurückkommen. Als 
Hintergrundliteratur zu Schelling ist hier besonders zu erwähnen: E. Benz, 
Schelling. Werden und Wirken seines Denkens, Zürich 1955; W. Schulz, Die 
Vollendung des deutschen Idealismus in der Spätphilosophie Schellings, 
Stuttgart 1955.

9. Von einer Wende von der Theodizee zur 'Anthropodizee' spricht H. J. 
Sandkühler im Anschluss an H. Blumenberg (vgl. ders., Art. 'Anthropodi-
zee', in: HistWörtPhil I, 1971, 360-362). - Dass die Betonung der mensch-
lichen Autonomie auch und gerade im Dienst der Theodizee stehen kann, 
beweist 0. Marquard für den deutschen Idealismus (vgl. Idealismus und The-
odizee, In: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, 52-60).

10. Wir wollen mit der Begrenzung auf Freud und Jung den Rang ande-
rer psychoanalytischer Forscher der ersten Generation bzw. späterer Grün-
der tiefenpsychologischer Schulen keineswegs schmälern. Zumindest Im eu-
ropäischen Bereich haben aber In der tiefenpsychologischen Forschung und 
Lehre von den ursprünglichen Strömungen nur die Richtungen Freuds und 
Jungs breitere Wirkung gehabt. (Die auf Alfred Adler zurückgehende Neo-
analyse, die in der Bundesrepublik Deutschland heute sehr einflussreich ist, 
wurde erst nach dem Zweiten Weltkrieg von Harald Schultz-Hencke gegrün-
det.)

Festzuhalten ist auch, dass wir nicht die methodischen Aspekte (therapeu-
tische Effizienz) berücksichtigen wollen, sondern uns auf die Eigenständig-
keit des grundlegenden Weltbildes beziehen, das uns bei Freud und Jung am 
deutlichsten ausgeprägt zu sein scheint. (Vgl. dazu D. Wyss, Die tiefenpsy-
chologischen Schulen von den Anfängen bis zur Gegenwart.)

11. C. G. Jung, Briefe 1906-1945, 286, vom 19. 12.36 (an A.A. Roback). 
22

12. Diese Bestimmung der 'Richtigkeit' eines Entwurfs kann in Bezug zu 
gewissen Diskussionen in der gegenwärtigen Wissenschaftstheorie gesetzt 
werden:

In Korrektur des Carnapschen Falsifikationsprinzips, angeregt durch T. S. 
Kuhns Theorie der 'revolutionären' Entwicklung wissenschaftlicher Model-



192

le, formuliert I. Lakatos ein Wahrheitskriterium, das sich im Verlauf eines 
Forschungsprogramms bewährt. An die Hypothese bzw. den Denkentwurf 
wird die Frage gestellt: Ist dieses Modell geeignet, Probleme zu lösen, oder 
verlangt es dauernd zusätzliche Theorien? Die grundsätzlichen ('metaphysi-
schen') Ansätze einer Theorie sind nicht endgültig entscheidbar; sie müssen 
korrigiert und verändert werden, wenn ihre Tragfähigkeit versagt. (vgl. dazu 
H. Peukert, Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie -Fundamentale Theo-
logie, 121-144).

13. Ohne es zu wissen und zu wollen, nähert sich Jung hier einem zentra-
len Gedankengang von Hegel an: "Aber nicht das Leben, das sich vor dem 
Tode scheut und von der Verwüstung rein bewahrt, sondern das ihn erträgt 
und in ihm sich erhält, ist das Leben des Geistes. Er gewinnt seine Wahrheit 
nur, wenn er In der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet. Diese Macht 
ist er nicht als das Positive, welches von dem Negativen wegsieht, wie wenn 
wir von etwas sagen, dies ist nichts oder falsch, und nun, damit fertig, da-
von weg zu irgendetwas anderem übergehen; sondern er ist diese Macht 
nur, indem er dem Negativen ins Angesicht schaut, bei ihm verweilt. Die-
ses Verweilen ist die Zauberkraft, die es in das Sein umkehrt" (G. W. F. He-
gel, Vorrede zur Phänomenologie des Geistes (Ausgabe suhrkamp Theorie), 
Frankfurt 1970, 36).

14. Aus einem Gespräch mit Ludwig Binswanger, zit. in: L. Binswanger, 
Erinnerungen an Sigmund Freud, 98. (Zu Freuds polemischem Ansatz vgl. 
ausführlicher unter B/I, 2).

15. W. Schulz, Philosophie in einer veränderten Welt, 368 (vgl. zu diesen 
Hinweisen allgemein: Schulz, 'Vergeistigung und Verleiblichung', a. a. O. 
336-467).

16. Diese Formulierung und These findet sich im Titel einer unveröff. Ha-
bil.-Schrift von O. Marquard (Münster/Westf. 1963); vgl. J.W. Hüllen, Die 
philosophischen Relationen der Komplexen Psychologie C. G. Jungs, Diss. 
Münster 1966, 10  (in der Folge zitiert: Hüllen, Relationen).

17. Verstehende Psychologie u. Psychoanalyse: Psyche 18 (1964/65) 15-
32, 29.

18.  Freud an L. Andreas-Salomé, 30. 7. 15 (SF-LAS, Briefwechsel, 
323).

19. Aus einem Brief Freuds an Oskar Pfister vom 16.2.29 (SF-OPF, Brie-
fe, 139 0.



193

20. FGW VII, 137 Freud spricht von der Sünde. Vgl. auch FGW IX, 91: 
Das 'Tabu' bezieht sich auf sexuelle und sozial unerlaubte Wünsche. (Im Un-
terschied zu C. G. Jungs Gesammelten Werken werden die Freuds mit FGW 
bezeichnet.)

21. Freud an Pfister am 25.11.28 (SF-OPF, Briefe, 136).
22. Diese Dreiteilung z.B. FGW XIII, 412.
23. FGW XVII, 29.
24. FGW XIII, 228.
25. FGW XI, 148. Vgl. FGW XIV, 64.
Vgl. dazu FGW IV, 25: "In einer Gesellschaft fällt das Wort 'Tout com-

prendre c'est tout pardonner'. Ich bemerke dazu, dass der erste Teil des Sat-
zes genügt; das 'Pardonnieren' sei eine Überhebung, man überlasse das Gott 
und den Geistlichen..."

26. FGW IV, 228, im Original teilweise gesperrt. Erläuterungen und Dis-
kussionen zum Begriff der Projektion in Psychologie und Psychoanalyse in: 
J. Laplanche, J.-B. Pontalis, Vokabular der Psychoanalyse, 2/339-408. Der 
Kerninhalt des Begriffs: "Es handelt sich Immer darum, etwas nach außen zu 
werfen, was in sich selbst zu erkennen oder zu sein, man sich weigert" (a. a. 
O. 406; im folgenden zitiert als: Laplanche-Pontalis, Vokabular).

27. FGW X, 350: "Was keines Menschen Seele begehrt, braucht man nicht 
zu verbieten..."

28. FGW XII, 9.
29. FGW X, 332.
30. FGW VII, 154.
31. FGW VII, 166; 'Überguter' von Freud hervorgehoben.
32. H. Marcuse, Triebstruktur und Gesellschaft, 27: "Das Schicksal der 

menschlichen Freiheit und des menschlichen Glücks wird im Kampf der 
Triebe ausgefochten und entschieden..., an dem Soma und Seele, Natur und 
Kultur teilnehmen." Vgl. den Abriss der Triebtheorie, a. a. O. 27 ff (dort auch 
angegebene Literatur).

33. FGW XII, 326. P. C. Kuiper verweist auf den bei Freud und Dilth-
ey analogen Triebbegriff als Verbindung von Bios und Psyche (in: Diltheys 
Psychologie und ihre Beziehung zur Psychoanalyse; Psyche 19 [1965] 241-
249).



194

34. Vgl. dazu v.a. FGW XIII, 229-233; FGW XV, 101 ff; D. Wyss, Die 
tiefenpsychologischen Schulen von den Anfängen bis zur Gegenwart, 165 ff 
(Im folgenden zitiert als: Wyss, Schulen).

35. Die Ausdrucksweise 'Ich-Triebe' ist später als die vom 'Ich'. Freud 
scheint die logischen Schwierigkeiten nicht erkannt zu haben, die sich aus 
der Gleichsetzung von Trieb und Instanz ergeben. So die Kritik von Wyss, a. 
a. O. 62 f; 368 f.

36. Vgl. FGW I, 334; FGW V, 118: "Wir haben uns den Begriff der Libido 
festgelegt als einer quantitativ veränderlichen Kraft, welche Vorgänge und 
Umsetzungen auf dem Gebiete der Sexualerregungen messen könnte. Diese 
Libido sondern wir von der Energie, die den seelischen Prozessen allgemein 
unterzulegen Ist, mit Beziehung auf ihren besonderen Ursprung, und verlei-
hen ihr so auch einen qualitativen Charakter. In der Sonderung von libidi-
nöser und anderer psychischer Energie (sic!) drücken wir die Voraussetzung 
aus, dass sich die Sexualvorgänge durch einen besonderen Chemismus (sic!) 
von den Ernährungsvorgängen unterscheiden." Eine Deutung dieses Wider-
spruchs versucht J. Laplanche, Leben und Tod in der Psychoanalyse, Kap. 4. 
Siehe auch Stichwort 'Libido' in Laplanche-Pontalis, Vokabular 1/284-286.

37. Vgl. FGW XIV, 63.
38. FGW XV, 102.
39. FGW X, 139. Freuds Narzissmustheorie hat Fragen aufgeworfen, die 

zu fruchtbaren Forschungsansätzen bei seinen Schülern führten. (Problema-
tisch erschien besonders das Verhältnis des .Libidoreservoirs' zum Ich bzw. 
von Narzissmus und primärer Objektliebe.) Zur heutigen Narzissmusdebat-
te vgl. besonders die Arbeiten von H. Kohut, Narzissmus, Empathie und die 
Fragmentierung des Selbst: WzM 29 (1977) 49-68; ders.. Formen und Um-
formungen des Narzissmus: Psyche 20 (1966), 561-587; ders., Die psycho-
analytische Behandlung narzisstischer Persönlichkeitsstörungen: Psyche 
23 (1969) 321-348; ders., Narzissmus, Frankfurt 1975. Allgemeines: La-
planche-Pontalis, Vokabular 1/317-320. Das heutige Verständnis des 'Nar-
zissmus' wirft erhellendes Licht auf einige 'spinozistische' Charakterzüge bei 
Freud selbst.

40. FGW XIII, 231.
41. FGW XIII, 232.
42. FGW XI, 428 ff; vgl. in  Anm. 23: "libidinöse und andere psychische 

Energie".



195

43. Manche Autoren entdecken hier eine Zwischenstufe in der Entwick-
lung der Libidotheorie: "Der dritte, in der Literatur meist übersehene Schritt 
war, die aggressiven Tendenzen als wesensmäßige Bestandteile den Ichtrie-
ben zuzuschreiben. Die Darstellung dieser Annahmen findet sich In den letz-
ten Abschnitten der Abhandlung über 'Triebe und Triebschicksale' und grün-
det sich auf die Diskussion der Beziehung von Liebe und Hass, die dazu 
führte, den Hass als eine nicht-libidinöse Ichreaktion anzusehen" (E. Bib-
ring, Zur Entwicklung und Problematik der Triebtheorie: Imago 22 (1936) 
147 ff, zit. bei Wyss, Schulen, 166).

44. Freud selbst verwendet keinen eigenen Terminus für die 'Energie des 
Destruktionstriebes' (FGW XVII, 72). Der Vorschlag von Edoardo Weiss, 
von 'Destrudo' zu sprechen, hat sich weitgehend durchgesetzt, im Gegensatz 
zu Federns 'Mortido' (Ed. Weiss, Todestrieb und Masochismus: Imago XXI/
1935, 393-411).

Wir verwenden im folgenden 'Destrudo' für den Aggressionsaspekt des 
Todestriebs, 'Thanatos" für seinen kosmisch-mythischen Charakter (vgl. E. 
Jones, Leben und Werk Sigmund Freuds, Bd. III, 324).

P. Roazen, Sigmund Freud und sein Kreis, 225, weist darauf hin, dass 
Freud selbst nicht oder nur ungern von 'Thanatos' sprach, weil der Terminus 
von Stekel aufgebracht worden war, der sich schließlich von Freud abwand-
te.

45 Vgl. E. Bibring, zit. bei Wyss, Schulen, 167.
46 L. Binswanger, Freuds Auffassung des Menschen, In: Ausgew. Vorträ-

ge und Aufsätze, Bd. 2, 170.
47 FGW XVIII, 427. Freud selbst sieht hier die Notwendigkeit, die Leh-

re vom Es durch die vom Ich zu ergänzen. Die Ausfaltung des bereits vor-
liegenden Ansatzes Freuds geschieht in der amerikan. psa Ich-Psychologie 
(Hartmann/Kris/Löwenstein).

48 A. Freud, Das Ich und seine Abwehrmechanismen, 7 f.
49 Die Unterscheidung des Ansatzes der 'Theorie' der Psychoanalyse von 

jenem ihrer 'Therapie', der wir uns hier anschließen, hat sich in der Freud-
Forschung weitgehend durchgesetzt (vgl. die Arbeiten von Bally, Binswan-
ger, Scharfenberg, Wiesenhütter, u. a.). Sie wurzelt In der Differenz von 
Freud als Schriftsteller (und Haupt der frühen psa Bewegung) einerseits und 
Freud als (forschendem) Therapeut bzw. als Mensch anderseits; vgl. dazu die 
ausführliche und einfühlsame Untersuchung von P. Roazen, Sigmund Freud 
und sein Kreis (bes. 40 ff).



196

50 SF, Entwurf einer Psychologie (in: Aus den Anfängen der Psychoana-
lyse), 320. Freud spricht hier zwar vom Bewusstsein ("die subjektive Seite 
eines Teils der physischen Vorgänge im Neuronensystem, nämlich der Wahr-
nehmungsvorgänge"), während er den Begriff des 'Ich' erst später einführt 
("Das Ich ist also zu definieren als die Gesamtheit der jeweiligen (Psi) Be-
setzungen, in denen sich ein bleibender von einem wechselnden Bestandteil 
sondert", a. a. O. 330), doch scheint es mir im Rahmen dieser Untersuchung 
legitim, etwas schematisch zu parallelisieren. Dass Psyche, Ich und Bewusst-
sein schon hier nicht ineins gesetzt werden, geht ohne weiteres hervor.

51 Vgl. das Ziel des 'Entwurfs' ("Es ist die Absicht dieses Entwurfs, eine 
naturwissenschaftliche Psychologie zu liefern, d. h. psychische Vorgänge 
darzustellen als quantitativ bestimmte Zusammenhänge aufzeigbarer mate-
rieller Teile und sie damit anschaulich und widerspruchsfrei zu machen..." 
a. a. O. 305) mit der späteren Selbstkorrektur: "Es ist ein unerschütterliches 
Resultat der Forschung, dass die seelische Tätigkeit an die Funktion des Ge-
hirns gebunden ist, wie an kein anderes Organ... Aber alle Versuche, von da 
aus eine Lokalisation der seelischen Vorgänge zu erraten, alle Bemühungen, 
die Vorstellung in Nervenzellen aufgespeichert zu denken und die Erregung 
auf Nervenfasern wandern zu lassen, sind gründlich gescheitert..." (FGW X, 
273). Vgl. auch die Einführung der Herausgeber zum 'Entwurf' (a.a.O. 299 
ff).

52 FGW XIII, 252
53 FGW XVII, 84, Vgl. Laplanche, Leben und Tod in der Psychoanalyse, 

93, (im folgenden zitiert als: Laplanche, Leben und Tod).
54 Diese Aufzählung nach FGW VIII, 232 ff.
55. FGW XV, 82.
56. FGW XIII, 254. A. M. Becker (Zur Gliederung des Überich, in: Ent-

faltung der Psychoanalyse.
Das Wirken Sigmund Freuds in der Gegenwart) unterscheidet im Über-

ich:
1) Idealformation (Wertideen)
2) Selbstbeobachtung (Meldesystem)
3) Ich-Beherrschung (Verhaltensregelung)
4) Gewissen (Integration und Koordination, Stellungnahme).
57. Vgl. FGW I, 12: Erst in der Hypnose zeigt sich der volle Umfang des 

Bewusstseins, das Im 'Wachen' völlig eingeengt ist.



197

58. FGW II/III, 617.
59. FGW XIII, 244 f.
60. Also bleibt es "richtig, dass alles Verdrängte ubw ist, aber nicht alles 

ubw ist auch verdrängt". Das Verdrängte ist gewissermaßen ein doppelt un-
bewusstes: Es muss- wie auch immer- einmal bewusst gewesen sein (FGW 
XIII, 244).

61. Freud selbst gibt an, den Begriff ,Es' von G. Groddeck (Das Buch vom 
Es) übernommen zu haben: "Groddeck ist wohl dem Beispiel Nietzsches ge-
folgt, bei dem dieser grammatikalische Ausdruck für das Unpersönliche und 
sozusagen Naturnotwendige in unserem Wesen durchaus gebräuchlich ist" 
(FGW XIII, 251, Anm. 2).

62. FGW XIII, 251: "Das Ich ist vom Es nicht scharf getrennt, es fließt 
nach unten hin mit Ihm zusammen." Auch das Überich, der Funktion nach 
zwar der Gegenspieler des Es, gehört eher zu diesem als zum Ich; Es hat sich 
aus dem Es entwickelt und ragt in es hinein. Seine Zuordnung zum Ich zeigt, 
dass Freud der Stufe der Kultur hier Eigenbedeutung zumisst, auch wenn sie 
sich aus der 'Natur' entwickelt hat.

63. FGW XIII, 245; vgl. FGW XV, 76. Ansätze einer veränderten Bewer-
tung des Ich beim späten Freud können hier nur angedeutet werden: Aus 
den spezifischen Verhaltensweisen der Individuen folgerte Freud vorsichtig, 
"...dass das einzelne Ich von vornherein mit individuellen Dispositionen und 
Tendenzen ausgestattet ist, deren Art und Bedingtheit wir freilich nicht an-
geben können" (FGW XVI, 86).

In die gleiche Richtung (stärkere Autonomie des Ich bzw. seiner kogni-
tiven Funktionen) weist seine Überlegung einer möglichen Vererbung von 
Ich-Erfahrungen In Es-Strukturen (vgl. FGW XIII, 267). Und ist nicht die 
Existenz des Überich selbst ein Hinweis auf die Einflussmöglichkeiten des 
bewussten Erlebens?

65. Vgl. FGW XI 147 f: "Bei dem Bösen im Menschen verweilen wir 
nur darum mit stärkerem Nachdruck, weil die anderen es verleugnen, wo-
durch das menschliche Seelenleben zwar nicht besser, aber unverständlicher 
wird." Entsprechend vgl. Lou Andreas-Salome, In der Schule bei Freud, S. 
43. Zum Konfliktcharakter der Psyche vgl. J. Scharfenberg, Sigmund Freud, 
80: "Statt isolierter Organe rückt allmählich der Mensch als ganzer wieder in 
den Mittelpunkt, und zwar samt seinen Manifestationen."



198

Vgl. auch L. Binswanger, Erinnerungen an Sigmund Freud, 86 f; H. Nage-
ra, Psychoanalytische Grundbegriffe, 413-426 (im folgenden zitiert als: Na-
gera, Grundbegriffe).

Die Betrachtung des Menschen als Konfliktwesen hat sich in der Psycho-
logie weitgehend durchgesetzt, vgl. H. R. Lücken, Der Mensch, das konflikt-
trächtige Wesen.

66. Nicht die Tatsache des Ich-Aufbaus ist Sache der Erziehung (vgl. 
FGW V, 78), sondern ihre Art und Geschwindigkeit.

67. FGW V, 83 (im Original teilweise gesperrt). Vgl. Laplanche, Leben 
und Tod, 18 u. 39.

68. Weitere Differenzierungen sind von Karl Abraham ausgegangen 
(ders., Selected Papers on

Psychoanalysis, zit. bei Wyss, Schulen, 99). Freud weist darauf hin und zi-
tiert auch (FGW V, 99, Anm. 1) den Titel von 'Versuch einer Entwicklungs-
geschichte der Libido'. Deshalb erscheint es mir legitim, die Ergebnisse von 
K. A. miteinzubeziehen.

69. FGW X, 232 (im Original teilweise hervorgehoben).
70. FGW V, 82. Nicht das Trinken des Säuglings ist dabei 'sexuell', son-

dern sein Lutschen an der Brust. Vgl. auch FGW XIII, 221; Laplanche, Le-
ben und Tod, 28, 33 f.

71. FGW XIV, 424; Vgl. FGW V, 98 f.
72. FGW X, 229.
73. FGW V, 99.
74. FGW XV, 105. Zusammenfassungen von Freud selbst in FGW V, 86 

ff, 99; FGW XI, 335; FGW XV, 105 ff u.ö.. Vgl. Stichwort 'Sadismus', La-
planche-Pontalis, Vokabular 1, 447 f; Stichwort 'analsadistische Stufe', a.a.O. 
1/62 ff.

75. FGW V, 99.
76. FGW V, 88, Anm. 1; Freud bezieht sich auf eine Untersuchung von L. 

Andreas-Salome. "Das kleine Wesen muss bei diesem Anlasse zuerst die sei-
nen Triebregungen feindliche Umwelt ahnen, sein eigenes Wesen von die-
sem Fremden sondern lernen und dann die erste 'Verdrängung' an seinen 
Lustmöglichkeiten vollziehen."

77. Vgl. die Ausführungen Von E. H. Erikson  in 'Identität und Lebenszy-
klus' (Diagramm S. 60, 78 f): Er fasst schärfer als Freud die Notwendigkeit 



199

der Phasen für die positiven Möglichkeiten der erwachsenen Persönlichkeit 
ins Auge. Auf der oralen Phase muss sich das 'Urvertrauen' entwickeln, die 
'Autonomie' kommt der analen Phase zu, 'Initiative' schließlich der phalli-
schen; vgl. auch Riemann, Grundformen der Angst.

78. FGW XIII, 294 f.
79. Brief an Fliess vom 15. 10.97: "Wenn das so ist, so versteht man die 

packende Macht des Königs Ödipus trotz aller Einwendungen, die der Ver-
stand gegen die Fatumsvoraussetzung erhebt ... die griechische Sage greift 
einen Zwang auf, den jeder anerkennt, weil er dessen Existenz in sich ver-
spürt hat..." (zit. in: Aus den Anfängen der Psychoanalyse, 193). Was bedeu-
tet es, dass ein Kernelement der PsA auf einem Evidenzerlebnis Freuds be-
ruht? Wir werden darauf unten (im Ertrag) zurückkommen.

80. Vgl. FGW XV, 69 ff. Im folgenden wird nur die Entwicklung des Jun-
gen skizziert, wie die PsA sie sieht. Diejenige des Mädchens ist schwieriger 
und umstritten. .

81. FGW XIII, 116. Zur 'Allmacht der Gedanken' vgl. das entsprechende 
Kapitel in 'Totem und Tabu', FGW IX, 106 ff.

82. FGW XIII, 398.
83. Vgl. FGW XIII, 339. Notwendige Ergänzungen zu diesem Thema wä-

ren die Ausführungen über den 'vollständigen Ödipuskomplex' (FGW XIII, 
261ff), die Mutteridentifizierung und Homosexualität (FGW XIII, 119 f), 
den entsprechenden Vorgang beim Mädchen (vgl. FGW XV, 118 ff).

84. Vgl. dazu FGW XI, 337 f; FGW V, 75.
85.  Vgl. FGW VII, 19 ff (Zur sexuellen Aufklärung der Kinder); Bezeich-

nung 'polymorph-pervers', FGW V, 91 f.
86. FGW VIII, 413.
87. FGW XI, 352. Vgl. a. a. O. 365; FGW VIII, 234 f.
88. FGW VIII, 443. Vgl. Nagern, Grundbegriffe, 427-434.
89. FGW XI, 353. Zum Beispiel geschieht bei der Hysterie eine Verdrän-

gung der vollendeten Genitalentwicklung mit gleichzeitiger Rückkehr zu 
den ursprünglichen Triebobjekten; bei der Zwangsneurose regredieren so-
wohl Libidoentwicklung als auch -ziele (a. a. O. 355). Bei der dritten Form, 
der Ichregression (a. a. O. 370) wird das Real-Ich gegen das Lust-Ich rückge-
tauscht. Dies dürfte hauptsächlich für Psychosen gelten; vgl. Nagera, Grund-
begriffe, 436-441.

90. FGW VIII, 443.



200

91. Vgl. FGW XI, 360, Diagramm 376. Vgl. auch Freuds Brief vom 1. 10. 
11 (SF, Briefe, 299 f).

92. FGW XI, 365. Von der dritten Möglichkeit, der reifen Bewältigung 
durch Verurteilung, sehen wir in diesem Zusammenhang ab; sie setzt voraus, 
dass die 'bösen' Inhalte zumindest teilweise zugelassen werden. Dazu unten, 
5 c.

93. FGW X, 363 (im Original teilweise gesperrt). Dass die innere Versa-
gung aus 'realen äußeren Hindernissen' hervorgegangen sei, verweist auf die 
phylogenetische Herkunft der Norminstanz. Freud trennt das Überich als Er-
ziehungsinternalisation nicht von den vererbten kollektiven Spuren.

94.  FGW V, 65
95 FGW VIII, 451.
96 Alle Zitate FGW XIV, 146.
97. FGW XVI, 20.
98. FGW XIII, 283; Überich als 'Reinkultur des Todestriebs' vgl. FGW 

XV, 22; zum .normalen Gewissen' vgl. FGW XIV, 482 f.
Zur ganzen Frage: E. Spengler, Das Gewissen bei Freud und Jung.
99. Ihre Voraussetzung ist hierbei - wie bei jedem psa Vorgehen - die "An-

nahme eines durchgehenden psychischen Determinismus" (FGW IV, 267, 
282), ihr Grundprinzip: "Die wahrgenommenen Phänomene müssen In un-
serer Auffassung gegen die nur angenommenen Strebungen zurücktreten" 
(FGW XI, 62).

100. FGW XI, 142. Vgl. FGW II / III, 139 ff.
101. FGW XI, 143.
102. FGW II / III, 554. Das kurzfristige Zusammentreffen dieser drei Re-

gressionsformen bringt den Traum in die Nähe der Psychose: FGW XVII, 
97.

103. FGW II / III, 289.
104. Freud notiert: "Man darf ganz allgemein erstaunt sein, dass der Wahr-

heitsdrang der Menschen so viel stärker ist, als man ihn für gewöhnlich ein-
schätzt. Vielleicht ist es übrigens eine Folge meiner Beschäftigung mit der 
Psychoanalyse, dass ich kaum mehr lügen kann. So oft ich eine Entstellung 
versuche, unterliege ich einer Irrung oder anderen Fehlleistungen, durch die 
sich meine Unaufrichtigkeit verrät" (FGW IV, 247).



201

105. "Indem wir den Feind klein, niedrig, verächtlich, komisch machen, 
schaffen wir uns auf einem Umwege den Genuss seiner Überwindung ..." 
(FGW VI, 112). - Zum tendenziösen Witz rechnet Freud neben dem obszö-
nen und feindseligen auch den zynischen und den skeptischen. Gemeinsam 
ist ihnen die Wendung gegen Autorität und Moral; sie stehen nicht nur im 
Dienst individueller Lustmöglichkeiten, sondern tendieren auch nach Befrei-
ung gesellschaftlicher Minderheiten (vgl. etwa die 'Judenwitze', die Freud 
anführt).

106. FGW II / III, 613 (im Original z.T. gesperrt). Vgl. auch FGW XV, 
106.

107. FGW II / III, 609.
108. FGW VIII, 413. Dies gilt auch für den Ödipuskomplex, vgl. FGW 

XI, 349.
109. Freud an Abraham 3.6. 12: "...trage ich Bedenken, den König so 

scharf als Neurotiker hinzustellen, was mit seiner außerordentlichen Energie 
und Leistung scharf kontrastiert, da wir mit dem Begriff, der wissenschaft-
lich ungenau geworden ist, gerade die Vorstellung des Gehemmten verbin-
den" (SF - KA, Briefe, 121).

110. FGW X, 331. Vgl. Ricoeur, Interpretation, 116.
111. FGW X, 333. Unter 'Kultur' ist dabei "die ganze Summe der Leistun-

gen und Einrichtungen" zu verstehen, "in denen sich unser Leben von dem 
unserer tierischen Ahnen entfernt" (FGW XIV, 448). Vgl. FGW XIV, 326: 
kein begrifflicher Unterschied zwischen 'Kultur' und 'Zivilisation'.

112. FGW XV, 118. Wie sich im Einzelnen das Ich entwickelt "von der 
Triebwahrnehmung zur Triebbeherrschung", welche "nur dadurch erreicht 
(wird), dass die Triebrepräsentanz in einen ... Zusammenhang aufgenommen 
wird" (FWG XV, 83), so kann Kulturfortschritt nur durch Bändigung bzw. 
Einordnung des Triebanspruchs geschehen. Vgl. FGW XVI, 3 (Gewinnung 
des Feuers) und vor allem 'Der Mann Moses und die monotheistische Reli-
gion', wo Freud exemplarisch die "Übertragung von der Individual- in die 
Massenpsychologie" vorführt (FGW XVI, 198).

113. FGW XIV, 483.
114. FGW XIV, 467. Auch die Familiengemeinschaft tendiert dazu, sich 

abzuschließen (a. a. O. 462).
115. FGW XIV, 455.



202

116. Zum Begriff der ,Natur' bei Freud vgl. die Ausführungen unten, 
Freud/B. I, 2 b.

117. FGW VII, 152.
118. FGW XV, 118. Hier ist bereits die Theorieentwicklung Eros vs. Tha-

natos vorausgesetzt.
119. FGW XIV, 471 (Im Original kursiv).
120. FGW X, 350.
121. FGW X, 329.
122. FGW XV, 73.
123. Mit der Verwendung des Urhordenmythos versucht Freud, ein reales 

Ereignis als Begründung der allgemein-menschlichen Struktur einzusetzen. 
In ähnlicher Weise hatte Freud anfangs die Entstehung der Neurose auf eine 
reale Verführungsszene zurückgeführt (vgl. FGW I, 337 ff; die Fassung von 
1886 wird im Zusatz von 1924 korrigiert). Vgl. dazu bes. Ricoeur, Interpre-
tation, 196 ff (Die genetischen Wege der Interpretation).

124. Ricoeur, Interpretation, 209.
125. Scharfenberg, Sigmund Freud, 145.
126. FGW XIV, 448 f und 444.
127. FGW XIV, 458 ff; Zitat 460.
128. Vgl. FGW XIV, 336 f.
129. SF, Aus den Anfängen der Psychoanalyse, 306.
130. FGW VIII, 235 f.
131. FGW XIII, 44 f. Auf den Eros, der "im Verein mit" der Verdrängung 

wirkt, ist noch zurückzukommen (a.a.0. 45).
132. "Unsere Auffassung war von Anfang eine dualistische ...", betont 

Freud (polemisch) gegen Jungs "monistische" (FGW XIII, 57).- Zur Begriff-
lichkeit dieses Kapitels vgl. oben Anm. 41; zusätzlich die Stichwörter in La-
planche-Pontalis, Vokabular: 'Thanatos' und 'Todestriebe' (2/494-505), 'Eros' 
(1/143 ff), 'Lebenstriebe' (1/280 ff) sowie 'Nirwanaprinzip' (1/33 f). Vgl. fer-
ner Ricoeur, Interpretation, 289 ff.

133. SF, Aus den Anfängen, 305: "Es ist dies das Prinzip der Neuronen-
Trägheit; es besagt, dass Neuronen sich der Quantität zu entledigen trachten." 
Das Konstanzprinzip wird auf der 'spekulativen' Ebene zum 'Nirwanaprin-



203

zip' (nach einem Ausdruck von Barbara Low) FGW XIII, 60. - Wyss (Schu-
len, 44) weist darauf hin, dass hier Herbarts Einfluss zur Geltung kommt.

134. FGW XIII, 38 und 40 (im Original gesperrt).
135. FGW XVII, 71.
136. FGW X, 23 f: Das Nein gegen das (unlustspendende) Dasein wird 

später zum Hass gegen den menschlichen Partner.
137. FGW XVII, 72: "... wenn sich diese in einer Weise geändert hat, für 

die die von der Art erworbenen Anpassungen nicht zureichen."
138. Vgl. auch Ricoeur, Interpretation, 300. FGW XIII, 372 f: Wie das Re-

alitätsprinzip die Geltung des Lustprinzips sichert, so ist das Lustprinzip eine 
'Modifikation' des Nirwanaprinzips; vgl. Laplanche, Leben und Tod, 172.

139. Laplanche, Leben und Tod, 14.
140. FGW XIV, 482.
141. FGW XIV, 465.
142. FGW XVI, 20.
143. FGW XVII, 71.
144. FGW XIII, 43: "Gibt es wirklich, abgesehen von den Sexualtrieben, 

keine anderen Triebe als solche, die einen früheren Zustand wiederherstellen 
wollen ...?" (Antwort fällt negativ aus).

145. FGW XIII, 63 (Freud bezieht sich auf Platons Symposion und den 
Mythos der ursprünglichen Bigeschlechtlichkeit). Vorsichtiger formuliert 
Freud in FGW XVII, 71: "Für den Eros (oder Liebestrieb) können wir eine 
solche Anwendung (sc. Rückkehr zu einem früheren Zustand) nicht durch-
führen,"

146. FGW XIII, 39 und 40. Auf den letzten Gedanken werden wir im Zu-
sammenhang mit Freuds 'Mythos' zurückkommen.

147. Laplanche, Leben und Tod, 14.
148. So weiß Freud um die "biologische und psychologische Notwendig-

keit des Leidens für die Ökonomie des Menschenlebens" (FGW X, 325) - 
und nicht nur für dieses!

149. Brief vom 30.7. 15 (SF, Briefe 1873-1939, 324).
150. FGW XIV, 432 (und folgende).
151. FGW XIV, 431; vgl. 347. - Auf die (notwendige) Einseitigkeit des 

psa Ansatzes - gerade auch beim Problem der Religion - weist Freud selbst 



204

hin. Freud strebt gerade keine umfassende Erklärung an: "Meine Arbeit ist 
ein gutes Beispiel von strenger Isolierung des Anteils, den die psycho-analy-
tische Betrachtung zur Lösung des religiösen Problems leisten kann" (FGW 
XIV 345). Zum Problem freudscher Religionskritik vgl. allgemein J. Schar-
fenberg, Sigmund Freud.

152. FGW XIV, 340.
153. FGW XIV, 341.
154. Zum Ganzen vgl. FGW XIV, 353 (Def. 'Illusion'); 358 f, 365 ff.
155. Vgl. Freuds Überlegungen zu Liebesgebot, FGW XIV, 469.
156. Vgl. dazu bes. die Untersuchung von Becker, Zur Gliederung des 

Überich, in: Entfaltung der Psychoanalyse, 93-113, der die entsprechenden 
Fehlentwicklungen darlegt: zu frühe Internalisierung repressiver Normen, 
unvollständige Internalisierung bzw. Internalisierung alternierender, wider-
streitender Wertmuster.

157. Scharfenberg, Sigmund Freud, 53; mit Hinweis auf FGW XV, 197, 
vgl. FGW XIV, 379.

158. FGW XVII, 29; vgl. Lepenies-Nolte, Kritik der Anthropologie, 58.
159. FGW XIV, 360.
160. FGW VIII, 67.
161. FGW VIII, 236.
162. FGW XV, 170 f.
163. FGW XIV, 373; 379.
164. Das wissenschaftliche Interesse leitet sich unter anderem vom 'Be-

mächtigungstrieb' ab (FWG VIII, 430), außerdem verweist es auf die infan-
tile Sexual-Forschung (FGW V, 95).

165. L. Binswanger, Erinnerungen an Sigmund Freud, 19 f.
166. SF-OPf, Briefe, 13 (vom 9. 2.09). Freilich muss man diese briefli-

chen Aussagen Freuds im Licht seiner positiven Bindung an Pfister interpre-
tieren. Aber daraus folgt nur, dass Freuds Meinung kein dogmatischer Block 
war, sondern dass er in der Praxis, gegenüber dem konkreten Partner, sehr 
wohl differenzierte.

167.  FGW XIV, 380; vgl. 376.



205

168. SF - LAS, Briefe, 22 f (25.11. 14). ,,... Mein geheimer Beschluss war: 
da wir die gegenwärtige höchste Kultur nur mit einer enormen Heuchelei be-
haftet sehen, so taugen wir organisch nicht für diese Kultur..."(a. a. O.).

169. Brief an Pfister vom 7.2. 30 (SF-OPf, Briefe, 144).
170. FGW XIV, 371 ff, Zitat 377. Als Einwand gegen die marxistische Re-

volution hielt Freud aber eher daran fest, dass die konkreten Gesellschafts-
formen keinen allzu großen Einfluss auf die Strukturen haben: FGW XV, 193 
ff.

171. FGW XIV, 37.
172. FGW XVI, 74.
173. FGW XIV, 55; vgl. FGW XVI, 71; FGW XIV, 107.
174. FGW XVI, 237; FGW XIV, 356 f.
175. Th. Mann, Freud und die Zukunft (Th. M., Ges. Werke XV, 587).
176. FGW II / III, 625 (Möglichkeit der Verantwortung für die eigenen 

Träume - nicht für deren Primitivität, sondern für den Umgang damit).
177. So schreibt Freud an Pfister (6.4. 22): "Um ganz wahrhaft sein zu 

können, darf man ja nicht so lebensfreudig sein wie Sie. Etwas Erbauung - 
aedificatio - wollen Sie ja doch dabei herausschlagen. Zur grimmigen Göt-
terzweiheit ... (Logos und Ananke) bekehrt man sich gewiss erst im Alter ..." 
(SF - OPf, Briefe, 89).

178. Zumindest im Alter, durch seine vieljährige Krebskrankheit zer-
mürbt, hatte Freud selbst sehr mit Depressionen zu kämpfen; vgl. Brief an 
Arnold Zweig v. 13.2. 35 (SF - AZ, Briefwechsel, 112).

179. SF, Brief vom 9.12. 28 (Briefe, 398).
180. P. Roazen, Sigmund Freud und sein Kreis, 11 f.
181. Laplanche, Leben und Tod, 12.
182. Diese Formulierung verwendet Habermas in 'Erkenntnis und Interes-

se' (Überschrift S. 300).
183. Vgl. Scharfenberg, Paul Tillich und der geistige Horizont des gegen-

wärtigen Verhältnisses von Psychoanalyse und Religion: WzM 24 (1972) 
121-125, 121 f. Vgl. auch: Riesman, Freud und die Psychoanalyse, 7.

184. J. B. Pontalis, Nach Freud, 12; vgl. a.a.O. 112 ff mit Bezug auf Unter-
suchungen von Merleau-Ponty. Von dieser Tatsache her versteht Pontalis die 
Schwierigkeiten, die Ergebnisse der psychoanalytischen Forschung der Phi-
losophie zu vermitteln: "Insofern die vom Gesprächspartner, und sei es mit 



206

den besten Absichten, gestellten Fragen stets unangemessen erscheinen (da 
aus allen Gewissheiten gespeist und in Begriffen verankert, deren mangelnde 
Fixierung man gerade erkannt hat), antwortet man, schreibt man ein Buch, 
so gut man es vermag, und mit einer Zurückhaltung, die irritiert".(a.a.0.15) 
Gleichwohl ist er überzeugt, dass der Vermittlungsversuch unternommen 
werden muss - ohne dass die PsA ihre Extremformulierungen und ihre Para-
doxien aufgeben darf; die psa Entdeckung ist zu wichtig, das Nichtverstehen 
des Phänomens des Unbewussten zu leidvoll ... (a.a.0. 16 f).

185. Vgl. die Zusammenfassung von G. Wehr (in: C. G. Jung, 24): "Noch 
im Jahre 1910 meinte ein Geheimer Medizinalrat ... feststellen zu müssen: 
'Freuds Theorien gehen die Wissenschaft nichts an, sie sind vielmehr eine 
Angelegenheit der Polizei ...'"

186. Vgl. die Briefe an W. Fliess, z. B. v. 21.12. 99 (SF, Aus den Anfän-
gen, 263); bzw. später Freuds wiederholte Mahnungen an Jung, "dem Wider-
stand, dem Sie wie ich begegnen, keine besondere Bedeutung und nicht so 
viel Wirkung auf Ihre Publikationen einzuräumen. Die großen Herren in der 
Psychiatrie bedeuten doch sehr wenig; die Zukunft gehört uns und unseren 
Anschauungen, und die Jugend nimmt - wahrscheinlich allerorten - lebhaft 
für uns Partei" (Brief an C. G. Jung vom 1.1. 1907, SF - CGJ, Briefwechsel, 
19).

Die Fähigkeit, sich gegen die herrschende Meinung zu stellen, brachte 
Freud selbst mit seinem Judentum in Verbindung (FGW XVII, 52). Es mag 
auch seine soziale Situation mitspielen, worauf Bally hinweist (Mensch und 
Welt in der Auffassung S. Fs., in: Freud in der Gegenwart, 238); vgl. auch 
P. Demetz, Kafka, Freud, Husserl. Probleme einer Generation: Z. f. Rel. u. 
Geistesgesch. 7 (1955) 59-69.

187. Zu dieser These vgl. J. Scharfenberg, Sigmund Freud, 40 ff. Die man-
gelnde hermeneutische Einordnung sowohl der Kritiker als auch des Kriti-
sierten macht E. Wiesenhütters als Textsammlung wichtiges Buch (Freud 
und seine Kritiker) so unbefriedigend.

188. Brief an Abraham - gegen Jung - vom 2.4.14 (SF - KA, Briefe, 165). 
Vgl. zu diesen Urteilen Freuds 1. Teil - A, bes. 5) a).

189. Metaphysik als 'Missbrauch des Denkens': Brief an W. Aichelis vom 
30.1.27 (SF, Briefe, 389); vgl. aber den respektierenden (wenn auch ironi-
schen) Brief an Pfister vom 7. 2. 30 (SF - OPf, Briefe, 145).

190. Brief vom 25. 5.16 (SF - LAS, Briefe, 50).



207

191. Brief an Oskar Pfister vom 25. 7.22 (SF - OPf, Briefe, 91). Pfister, der 
selbst (als Pfarrer) an dem 'Höheren' interessiert war, konnte Freuds Polemik 
annehmen. Er war davon überzeugt, dass gerade die reduktive Analyse dem 
Aufbau der Person dienen könne; vgl. Pfisters Brief vom 5.9.30 (SF - OPf, 
Briefe, 149); zur 'Einseitigkeit' vgl. FGW XIV, 36.

192. Lepenies-Nolte, Kritik der Anthropologie, 32 f. Die systematischen 
Beziehungen zwischen Freud und Schelling arbeitet Odo Marquard heraus: 
Vgl. seinen Aufsatz 'Über einige Beziehungen zwischen Ästhetik und The-
rapeutik in der Philosophie des 19. Jahrhunderts', in: Schwierigkeiten mit 
der Geschichtsphilosophie, 85-106. Marquard zeichnet die 'Wende zur Na-
tur' nach, die sich nach der Einsicht in die Ohnmacht der Vernunft vollzieht. 
Ästhetik (Schelling) und Therapeutik (Freud) versuchen je auf ihre Weise, 
die überwältigende Natur - zugleich als befreiende und vernichtende erlebt 
- zu 'zähmen'. Damit wäre die Psychoanalyse kein Gegensatz, sondern ein 
'Zustand' der Transzendentalphilosophie. Diese Deutung ist ein Zugang zu 
Freuds gegensätzlicher Haltung gegenüber der Natur.

193. Vgl. FGW XVI, 34. Es handelte sich um den Aufsatz eines Schwei-
zer Theologen Tobler (Binswanger, Mein Weg zu Freud, 227, Anm. 28). 
Dazu Scharfenberg, Sigmund Freud, 42 f: "In der Tat scheinen einige der 
Grundgedanken dieses Aufsatzes für immer mit Freuds Denk-Kategorien 
verschmolzen worden zu sein, so seine Vorliebe für 'analytisches Denken', 
und seine Abneigung gegen die 'Synthese', seine lebenslange aufrichtige Lie-
be zur 'Wissenschaft' und sein Hass gegen jeden 'Mystizismus', schließlich 
sein warmes Eintreten dafür, keine Seelenkraft im Leben und in der Wissen-
schaft zu 'verdrängen'."

194. Brief an Jung vom 11.12.11 (SF - CGJ, Briefwechsel, 523).
195. Scharfenberg, Sigmund Freud, 41 ff, arbeitet die Beziehungen zwi-

schen naturwissenschaftlichem und philosophischem Interesse bei Freud 
heraus. Vgl. E. Jones, SF, Leben und Werk III, 135; Schur, SF, Leben und 
Sterben, 41; Wyss, Schulen 43 ff (Freuds Lehrer und deren Einfluss auf sein 
Werk).

196. FGW VIII, 197. Dass Freud sich in Leonardo (zumindest was diesen 
erwähnten Punkt betrifft) selbst wieder erkennt, zeigen seine Schlusssätze in 
diesem Aufsatz: "Wir zeigen alle noch zu wenig Respekt vor der Natur... Je-
des von uns Menschenleben entspricht einem der ungezählten Experimente, 
in denen diese ragioni (sc. Ursachen, nach einem Leonardo-Zitat) der Natur 
sich in die Erfahrung drängen" (a.a.O. 210 f).



208

197. L. Binswanger, Mein Weg zu Freud, 220 f. Der Stufenbau des einen 
Lebens ist ein Gedanke, der schon in der aristotelischen Philosophie behei-
matet ist. Vgl. Landmann, De homine, 84 ff.

198. FGW II/III, 541: "Für die Unvollkommenheiten dieser und aller ähn-
lichen Bilder um Entschuldigung zu bitten, halte ich für überflüssig. Die-
se Gleichnisse sollen uns nur bei einem Versuch unterstützen, der es unter-
nimmt, uns die Komplikationen der psychischen Leistung verständlich zu 
machen ..."

Weil er diesen Zugang Freuds nicht versteht, lehnt F. Seifert (Tiefenpsy-
chologie, 23 f) es ab, Freud als 'Psychologen' zu bezeichnen: Für ihn sei 
letztlich "das Seelische in ontologischer Hinsicht nur ein Grenzfall des Bio-
logischen ..."

Freud selbst wehrt sich gegen eine zu ausschließlich biologische Betrach-
tung im Brief an Jung vom 30.11.11 (SF - CGJ, Briefwechsel, 519).

199. Fassen wir die verschiedenen Aspekte der Natur bei Freud noch ein-
mal zusammen:

l. Im kantischen Sinn das Manipulierbare, Untersuchbare, dem untersu-
chenden Geist grundsätzlich Entgegenstehende (Subjekt-Objekt).

2. Kritischer Gegenbegriff zur Kultur; das Notwendige, Prinzipielle, Ge-
netische. Kultur und Geschichte gehen aus dieser Natur hervor, sind ohne sie 
nicht begreifbar, weisen auf sie zurück (Natur als hermeneutischer Begriff).

3. (Späte Theorie) Metaphysischer Naturbegriff (vgl. L. Binswanger): Na-
tur als der Raum, die Basis des Geschehens, aber auch Zusammenfassung 
von dessen grundsätzlichen Kräften. Logos und Ananke sind die Koordi-
naten, die der Mensch in ihr sieht. Sie ist "großartig, grausam, unerbittlich" 
(FGW XIV, 337).

200. Freud abfällig über die Philosophie in einem Brief an Eitington; zit. 
in E. Jones, SF, Leben und Werk I, 170.

201. FGW XIV, 32. Freuds ambivalentes Verhältnis zu seinem Beruf ist 
oft beschrieben worden; vgl. zusammenfassend Scharfenberg, Sigmund 
Freud, 46; O. Mannoni, Freud, 16 f.

202. FGW X, 205
203. Diesen Terminus prägte die berühmt gewordene Patientin Breuers, 

Anna O. (Bertha Pappenheim), deren Fall Anlass war zur Abfassung der 
'Studien über Hysterie' (jetzt in FGW I); vgl. FGW VIII, 7.



209

204. In seiner Selbstdarstellung beschreibt Freud seine Suche nach einer 
effektiven Methode (FGW XIV, 39 f).

Manchmal möchte es scheinen, als ob Freud so sehr von dem Gedanken 
an eine zuverlässige Methode besetzt gewesen sei, dass die lebendige In-
dividualität seiner Patienten für ihn an Bedeutung verloren hätte: Vgl. den 
Brief an Jung vom 29.11.08, wo er die 'Methode' der 'Mutter' gleichsetzt, die 
"höher einzuschätzen sei als die einzelnen mit ihr gewonnenen Resultate" 
(SF - CGJ, Briefwechsel, 203); vgl. auch Freuds Ärger über die Abreise ei-
ner Kranken: "Sie hat zwar recht, denn sie ist jenseits jeder therapeutischen 
Chance, aber sie bleibt verpflichtet, sich der Wissenschaft zu opfern" (Brief 
v. 17.12.11, a.a.O. 524). Wiesenhütter (Freud und seine Kritiker, 5) zitiert 
Freuds Abwehr gegen Gebsattel, der ihn lobte (Freud rücke den Menschen in 
den Mittelpunkt seines Fragens): "Er (sc. Freud über sich selbst) benutze den 
Menschen, um an ihm seinen Forscherdrang betätigen und Geld verdienen 
zu können." Im Gegensatz zu Wiesenhütter, der hier Freuds 'Menschenver-
achtung' wittert, hören wir in dieser Absage Freuds Selbstbescheidung - er 
wusste, wie viel Unheil ein unkontrolliertes 'Helfen-Wollen' (als Eigenüber-
tragung des Therapeuten) in der Analyse anrichten kann. Vgl. in diesem Sinn 
Freuds Brief an Jung vom 25.1.09 (SF- CGJ, Briefwechsel, 224): "Ich sage 
mir oft zur Beschwichtigung des Bewussten: Nur nicht heilen wollen (ergän-
ze: sondern) lernen und Geld erwerben! Das sind die brauchbarsten bewuss-
ten Zielvorstellungen."

205. FGW XIV, 160,
206. FGW XIII, 288.
207. Brief an Marie Bonaparte vom 13.8.37 (SF, Briefe, 452).
208. Laplanche, Leben und Tod, 15.
209. FGW XIII, 288 f.
210. FGW XIII, 288; vgl. FGW XIV, 160. - Zum Ganzen vgl. J. E. Meyer, 

Tod und Neurose. Er versteht die Todesangst als den "basalen Vorgang", von 
dem sich die anderen Ängste ableiten (12). Er verweist auf Melanie Klein 
und ihre These: "Äußere Gefahren werden im Lichte von Inneren Gefahren 
erlebt und dadurch als solche intensiviert" (a.a.O. 16).

211. Beide Zitate FGW XII, 255.
212. Vgl. den Brief Freuds an Pfister vom 6.4.22 (SF - OPf, Briefe, 89).
213. Freud an Jones, 3.5.12 (zit. in M. Schur, SF. Leben und Sterben, 480 

und 656).



210

214. FGW IX, 114 (,Ananke' in griechischen Buchstaben); vgl. FGW X, 
347 f (Geburt der Forschung und Psychologie aus dem Gefühlskonflikt beim 
Tod geliebter Personen).

215. Zur These vom .verdrängten Tod' vgl. (stellvertretend für eine Fülle 
von Literatur): Ph. Aries, Studien zur Geschichte des Todes im Abendland.

216. M. Schur, SF. Leben und Sterben, 168.
217. Brief vom 5.8.27 (zit. bei M. Schur, a. a. O. 478 und 655).
218. FGW VIII, 114.
219. Freud bemerkte einmal im kleinen Kreis, dass vollkommenes Glück 

nur dem absoluten Narziss beschieden sei, der keinerlei Abhängigkeiten 
kennt" (nach H. Deutsch, Freud on his Pupils, zit. P. Roazen, Politik und Ge-
sellschaft bei Sigmund Freud, 294).

220. FGW I, 312.
221. Freud ist nicht unmittelbar von Rousseau beeinflusst. Vgl. aber sei-

ne Verehrung für den Rousseau-Anhänger Romain Rolland: FGW XIV, 422, 
553; FGW XVI, 250.

222. Rousseau übernimmt und verwandelt die ,Bienenfabel' Mandevilles 
(1670-1733), The Fable of the Bees or private Vices public Benefits (Lon-
don 1714). Danach ist für die Gesellschaft nötig, was individuell als Laster 
erkannt wird, nämlich die Formen des Erwerbstriebs. Vgl. zum Thema: M. 
Rang, Rousseaus Lehre vom Menschen, FfM 1959; u. K. Weigands Einlei-
tung zu Rousseaus 'Schriften zur Kulturkritik', Hamburg² 1971.

223. J.-J. Rousseau, Emil oder über die Erziehung, Paderborn³ 1963, 18.
224. Für Freuds eher optimistische Einstellung spricht der Schluss von 

,Das Unbehagen in der Kultur' (FGW XIV, 185); etwa auch seine Ablehnung 
der 'Psychosynthese' (FGW XII, 185), aus der Überzeugung heraus, dass das 
psychische System sich schon selbst ordnet, wenn man nur die neurotischen 
Blockaden rückgängig macht. (Dieser Ansatz wird eine der wichtigsten Vor-
aussetzungen des Jungschen Werkes.)

225. H. Marcuse, Triebstruktur und Gesellschaft, 138.
226. H. Marcuse, a.a.O. 231 f.
227. A.a.O. 333.
228. Freud schließt an Hobbes an, FGW XVI, 471. Zur Beziehung und 

Abgrenzung zwischen Freud und Hobbes vgl. auch Riesman, Freud und die 
Psychoanalyse, 69 f.



211

229. Lepenies/Nolte, Kritik der Anthropologie, 43 (in Parallele zu Freud 
formuliert).

230. Darstellung und Zitate aus Th. Hobbes, Grundzüge der Philosophie 
III: Lehre vom Bürger (De Cive), zit. nach Meiner, Hamburg 1949, Vor-
wort.

231. FGW XIV, 456.
232. Hobbes, Lehre vom Bürger, Beginn der Widmung, a.a.O. Vgl. die 

Verwendung dieses Satzes  bei Spinoza (Ethik IV, Ls. 35, Folgesatz 2, An-
merkung). Spinoza zitiert nur den ersten Teil des Satzes (gleichsam als 
Sprichwort).

233. FGW XIV, 471. - Hobbes schien zu hoffen, dass ein Appell an den 
(rationalen) Eigennutz die menschliche Aggression hemmen könnte; Freud 
sieht deren irrationale Faktoren.

234. Vgl. dazu G. Brandell, Sigmund Freud, Kind seiner Zelt; Scharfen-
berg, Sigmund Freud, 41 ff.

Freud selbst gibt Fliess gegenüber zu: "So bleibt man immer ein Kind sei-
ner Zeit, auch in dem, was man für sein eigenstes hält" (Brief vom 5.11.1897; 
Aus den Anfängen, 197).

235. Th. W. Adorno, Zum Verhältnis von Psychoanalyse und Gesell-
schaftskritik: Psyche6 (1952/53) 1-18, 5.

236. Th. W. Adorno, a. a. O. 14, 17 f. - Vgl. dagegen die Einschätzung 
Erich Fromms: "Freud war ein liberaler Kritiker der bürgerlichen Gesell-
schaft", kein radikaler, insofern er die Destruktivität letztlich in den Men-
schen, nicht in die Gesellschaft, verlegt (Philosophische Anthropologie und 
Psychoanalyse, 84, 89).

237. Auch Ernst Bloch kritisiert in Freud den bürgerlichen Denker. Im 
'Prinzip Hoffnung' sieht er die Psychoanalyse als Symbol für den Nieder-
gang, die Hoffnungslosigkeit der bürgerlichen Klasse. Die innere Wider-
sprüchlichkeit des psychoanalytischen Menschen erscheint ihm als Signal 
dafür, dass die Zeit für die notwendige Veränderung der Strukturen überreif 
ist (E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, 2 Bde., Frankfurt 1959, Vorwort, 62 
ff). Zu Bloch vgl. die Überlegungen von G. Knapp, Der antimetaphysische 
Mensch, 227.

238. Lepenies-Nolte, Kritik der Anthropologie, 39.
239. FGW XIII, 398: "Der Ödipuskomplex bot dem Kinde zwei Mög-

lichkeiten der Befriedigung, eine aktive und eine passive. Es konnte sich in 



212

männlicher Weise an die Stelle des Vaters setzen, wobei der Vater bald als 
Hindernis empfunden wurde, oder es wollte die Mutter ersetzen und sich 
vom Vater lieben lassen, wobei die Mutter überflüssig wurde." (Hervorhe-
bung von mir.)

240. FGW XI, 429.
241. FGW XII, 8; vgl. FGW VII, 27, FGW IX, 154.
242. Vgl. FGW X, 268; FGW XVI, 204; FGW XIII, 266 f; FGW XVII, 

69.
243. Freud in einem Brief an Marie Bonaparte über seine eigene Tierliebe 

(vom 6.12. 36, SF, Briefe, 427).
244. FGW XIV, 482.
245. Das Ich kristallisiert sich, wie oben beschrieben wurde, erst nach und 

nach über die Konfrontation mit der als versagend erlebten Außenwelt (Nicht-
Ich) heraus. Für eine seiner wichtigsten Funktionen, das Urteil, hat Freud die 
Rolle des Negativen detaillierter beschrieben (,Die Verneinung', FGW XIV): 
Versuchte das ursprüngliche "Lust-Ich", das "Schlechte, das dem Ich Frem-
de, das Außenbefindliche" schlichtweg zu identifizieren (a.a.O. 13), so sieht 
es sich doch schließlich gezwungen, diesen Entwurf zu korrigieren. Der Weg 
dazu führt über die Verneinung als "eine Art, das Verdrängte zur Kenntnis zu 
nehmen" (a.a.O. 12). Das Widerstrebende der Außenwelt wird durch die Ver-
neinung ins Ich selbst aufgenommen; der äußere Gegensatz wird als innerer 
aufgerichtet. Als Synthese dieses Konflikts ergibt sich die Verurteilung, der 
"intellektuelle Ersatz der Verdrängung", die von Freud an anderer Stelle als 
deren reife Form in der psychoanalytischen Kur angestrebt wird (vgl. FGW 
XVI, 71; FGW XI, 304; FGW VIII, 57).

246. "Kennzeichnend für unseren gegenwärtigen Zustand ist es, dass un-
sere Empfindungen uns sagen, in keinem dieser Tierstaaten und in keiner der 
dort dem Einzelwesen zugeteilten Rollen würden wir uns glücklich schät-
zen" (FGW XIV, 482).

247. FGW XI, 429.
248. Biologische Ursachen des Überich sind: die lebensgeschichtlich zu 

kurze Schwangerschaft; die lange Abhängigkeit des Menschenkindes von 
seinen Eltern, der zweizeitige Anlass des Sexuallebens (das Freud übrigens 
wieder auf 'äußere Einflüsse' zurückführt (FGW XVII, 75, A. 1): "Ein Über-
ich ist überall dort anzunehmen, wo es wie beim Menschen eine längere Zeit 
kindlicher Abhängigkeit gegeben hat" (FGW XVII, 69).



213

249. Vgl. G. Knapp, Der antimetaphysische Mensch, 209 ff; Ricoeur, In-
terpretation, 503 f.

250. Wie im darstellenden Teil (s. o., 4 d) schon bemerkt, ist Freuds Theo-
rie bezüglich des Eros nicht eindeutig: Eros ist einerseits "die große Ausnah-
me des Konstanzprinzips" (Ricoeur, Interpretation, 328), steht aber selbst 
wieder im Dienst von Thanatos (FGW XIII, 63). Die Spannung mag darin 
liegen, dass der Begriff "Eros" bei Freud auf einer anderen (mythischen) 
Ebene liegt als derjenige der (psychologisch-empirischen) 'Sexualität', Freud 
aber auch im Spätwerk beide nicht scharf trennt.

251. FGW XI, 429.
252. FGW XIV, 482: "Beim Urmenschen mag ein neuer Vorstoß der Libi-

do ein neuerliches Sträuben des Destruktionstriebes angefacht haben."
253. FGW XIV, 499.
254. So betont Plotin: "Man empört sich über das Unrecht unter den 

Menschen nur deshalb, weil man verlangt, der Mensch müsse im All in der 
höchsten Ehre stehen, weil kein Wesen weiser sei als er" (Schriften Bd. V, 
Von der Vorsehung, Nr. 47, 8, 8 f; Meiner, Hamburg 1960, 63). Vgl. auch 
Leibniz, Theodizee III, 262. Besonders Spinoza hebt hervor, "dass die Na-
tur sich keinen Zweck gesetzt hat" und dass die Menschen daher hinneh-
men müssen, dass "unter so vielem Nützlichen in der Natur" eben auch "eine 
Menge Schädliches" für die Menschen ist (Ethik, Anhang zu Teil I, Meiner, 
Hamburg 1967, 39 ff).

255. Auf die Beziehung zwischen Tiefenpsychologie und Existenzphilo-
sophie weist J. Meinertz hin (vgl. die Titel in der Bibliografie). Der gemein-
same zeitgeschichtliche Hintergrund: Verlust der Orientierung über die ei-
genen Möglichkeiten und Ziele, destruktive Energie (in den Weltkriegen) 
gegenüber konstruktiver Energie (im technischen Fortschritt), die schwer 
miteinander zu vereinbaren sind.

256. A. Camus, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch über das Absurde, 
Hamburg 1959. Vgl. auch die Verwendung des Sisyphos-Mythos in J. Mo-
nod, Zufall und Notwendigkeit, München 1971.

257. Zum Begriff des 'Mythos' (als Weltentwurf, Sinnwissen), wie wir ihn 
hier verwenden, siehe oben, Einführung, Anm. 4.

258. Ricoeur, Interpretation, 335.
259. M. Schur, SF. Leben und Sterben, 396.
260. FGW XIV, 478 f.



214

261. Vgl. den Brief Freuds an Felix Deutsch (zit. bei M. Schur, SF. Leben 
und Sterben, 425, Im Original englisch): Er bezieht sich auf die Situation, als 
er - unter demütigenden äußeren Umständen - zum ersten Mal von seinem 
Carcinom erfuhr: "Ich habe mich stets an jede Art von Realität anpassen ... 
können - aber allein gelassen mit meiner subjektiven Unsicherheit, ohne ... 
die Stütze der Ananke, der unerbittlichen, unausweichlichen Notwendigkeit, 
musste ich zum ... unwürdigen Schauspiel für andere werden."

262. FGW XIII, 47.
263. Spinoza, Ethik V, Ls. 6, a.a.O. 270.
264. FGW XIII, 65.
265. Vgl. dazu das gleich lautende Buch von K. Lorenz sowie das polemi-

sche Buch von A. Plack, Die Gesellschaft und das Böse, München 1967.
266. FGW XVI, 226.
267. M. Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bern-München, 

7-1966. Einen Abriss der Stadien von Schelers philosophischer Anthropolo-
gie bietet J. Möller, Zum Thema Menschsein, 10 ff.

268. Die Stellung Schelers zur PsA ist nicht eindeutig. Er hatte Kontakt 
zu ihr über die Beziehung zu Lou Andreas-Salomé. Sie schreibt über ihn: 
"Seine Philosophie wird anziehend durch ihren durchsichtigen Charakter als 
Selbstanalyse und Selbstheilung, aber sie wird auch brüchig dadurch" (In der 
Schule bei Freud, 137). Das mag die Überlegung berechtigen, welchen An-
teil Schelers eigene Problematik an seiner teilweise sehr harten Kritik an der 
PsA trägt. In seiner mittleren Periode (Wesen und Formen der Sympathie) 
wandte sich Scheler gegen den Ansatz der PsA, die Liebe als Entwicklungs-
produkt bzw. als Komplex zu interpretieren. Die PsA übersehe die grundsätz-
lich andere Qualität geistiger (sublimierter) Liebe. (An diese Kritik schließt 
auch Jung an.) Die PsA beachte nicht die Intentionen und die Wertrichtung 
der Triebe, die zu deren Bestimmung notwendig seien. Die freudsche The-
orie sei einseitig, sie reduziere, wo qualitativ unterschiedliche Phänomene 
vorlägen (Zusammenfassung der Kritik Schelers bei E. Wiesenhütter, Freud 
und seine Kritiker, 165-171). Der mittlere Scheler gehört zu jenen Kritikern 
Freuds, die dessen notwendig einseitigen Ansatz nicht verstanden haben; 
seine Korrekturen treffen Freud nicht, verweisen aber darauf, dass die psa 
Betrachtungswelse ergänzt werden kann und muss.

269. Wir lassen hier die Überlegung vorerst außer Acht, inwiefern das Ich 
nicht auch bei Freud von der 'ganz anderen' Kraft gegenüber dem Leben, 
dem 'Nein' des Thanatos, bestimmt sein kann (siehe dazu unten IV, 2 c).



215

270. FGW XV, 86.
271. Zum ,Ich als Subjekt' vgl. den Hinweis Kants: "Ich bin mir meiner 

selbst bewusst, ist ein Gedanke, der schon ein zweifaches Ich enthält, das 
Ich als Subjekt und das Ich als Objekt ..." (zit. nach Landmann, De Homine, 
280).

272. Gemäß seinem Ansatz ist die Unabhängigkeit des Ich (vgl. FGW 
II/III, 607) für Freud natürlich immer mit einem ,aber' verbunden. Die ge-
glückte Sublimierung (zu der auch die Freiheit des Denkens gerechnet wer-
den kann) Ist seiner Meinung nach so selten, dass er noch nicht einmal einen 
eigenen Terminus dafür geprägt hat; sie überschneidet sich mit der 'Reakti-
onsbildung' und der 'Verdrängung' (vgl. auch 'Sublimierung' in Laplanche / 
Pontalis 2/478 ff; zur Kritik vgl. Wyss, Schulen, 63 f, 121 f).

273. Vgl. dazu die Interpretation von L. Binswanger, Freuds Auffassung 
des Menschen, 173, 179 ff.

274. Brief vom 8.7.15 (SF, Briefe, 321).
275. Leibniz, Vernunftprinzipien der Natur und der Gnade, 14 (Meiner, 

Hamburg 1956, 21).
276. Leibniz, Monadologie, 38 (a.a.O. 47).
277. Spinoza, Ethik V, Ls. 30 (Meiner, Hamburg 1955, 286), vgl. auch 

Ethik V, Ls. 15 und 24.
278. Spinoza, Ethik V, Ls. 36 und Folgesatz (a. a.O. 289). Die Paralleli-

sierung von Leibniz und Spinoza, wie wir sie hier vornehmen, findet sich 
in derselben Weise bei Schelling (Münchner Vorlesungen, Hrsg. A. Drews, 
Leipzig 1902, 49 f).

279. Spinoza, Ethik IV, Ls. 59 (a.a.O. 240). Dass die Gottheit im Men-
schen wirkt, ist Gemeingut aller Mystik und findet sich besonders im neu-
platonischen Traditionsstrom. Die für Spinoza spezifische Verbindung von 
Mystik und Wissenschaftsglaube scheint mir dem Ansatz Freuds aber am 
nächsten zu kommen.

280. Brief an Romain Rolland vom 29.1.26 (FGW XIV, 553).
281. FGW X, 354 f. Daher muss die Wissenschaft daran arbeiten, dass das 

Leben .erträglich' wird.
282. Zur leidenschaftslosen Ethik vgl. die vernunftgemäße, nicht affekt-

bestimmte Ethik bei Spinoza: Ethik IV, Ls. 59, Beweis; weiter IV, Ls. 63, Be-
weis zum Folgesatz.



216

283. So etwas wie einen 'Todestrieb' lehnt Spinoza ab in Ethik IV, Ls. 20, 
Anmerkung (Frage des Suizids): "Dass aber der Mensch infolge der Not-
wendigkeit seiner Natur danach streben sollte, nicht zu existieren ..., ist 
ebenso unmöglich, als dass aus Nichts Etwas werde ..." (a.a.O. 207). Vgl. 
Ethik III, Ls. 4.

284. Ricoeur, Interpretation, 321. Auch Spinoza kennt das Getriebensein 
von Affekten (Ethik IV, Ls. 4), die Determination von unerkannten ("unbe-
wussten") Triebmotiven (Ethik III, Ls. 2, Beweis).

285. Auch für Kant liegt das ethisch Böse nicht im Inhaltlichen: nicht in 
der Sinnlichkeit, noch in der Vernunft, sondern in deren Ordnung, in der 
Ausrichtung der Gesamtperson (Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen 
der bloßen Vernunft, Meiner, Hamburg 1956, 30).

286. Formulierung von Kant (a.a.O. 51). Auch für Kant ist der Hang zum 
Bösen nicht "zu vertilgen", sondern nur "zu überwiegen" (a.a.O. 39).

287. Brief vom 7.6.15, zit. bei E. Jones, SF. Leben und Werk II, 219 (im 
Original teilweise hervorgehoben).

288. Brief an Romain Rolland vom 19.1.30 (SF, Briefe, 410 f).
289. Deshalb wurde Freud bereits von Pfister als 'moderner Aufklärer' 

etikettiert. Vgl. Brief Pfisters vom 24.11.27 (SF - OPf, Briefwechsel, 123). 
Freud primär als Aufklärer und Rationalist zu verstehen, ist bis heute ein ver-
breiteter Interpretationszugang (vgl. auch Schulz, Philosophie in der verän-
derten Welt, 674), dem wir uns nicht anschließen.

290. Spinoza, Ethik V, Ls. 3 (a.a.O. 267).
291. Leibniz, Theodizee III, 265 (Meiner, Hamburg 1968, 303).
292. FGW XVII, 151 (Aphorismus aus dem Nachlass). Die 'archaischen 

Erbschaften' werden erwähnt: FGW XVI, 86.
293. FGW XV, 185. Die 'Religion' ist so gefährlich, weil sie die vereini-

gende und integrierende Vernunft (auch 'Intellekt', 'wissenschaftlicher Geist' 
genannt) unterdrückt (a.a.O.).

294. Vgl. Ricoeur, Interpretation, 294.
295. Vgl. Ricoeur, Interpretation, 332-346.
296. Camus, Der Mythos von Sisyphos, a.a.O. 45 ff, Zitat 53.
297. Lou Andreas-Salomé, In der Schule bei Freud, 45. Vgl. auch D. v. 

Uslar, Die Welt als Ort des Menschen, 308.



217

298. Vgl. Spinoza, Ethik IV, Ls. 18, Anm.; IV, Ls. 50; IV, Ls. 37, Anm.; 
dazu den bereits zitierten Brief Freuds an Putnam (Briefe, 321): "Wenn ich 
mich frage, warum ich immer gestrebt habe, ehrlich, für die Anderen scho-
nungsbereit und womöglich gütig zu sein, und warum ich es nicht aufgege-
ben, als ich merkte, dass man dadurch zu Schaden kommt ..."

Das gilt freilich so nur für den alten Freud und nur für den privaten Be-
reich; was seine Schöpfung, die Psychoanalyse betrifft, konnte Freud sehr 
hart sein: vgl. Federns Brief an seine Frau vom 19.7.19, zit. in Roazen, Bru-
dertier, 157; vgl. a.a.O. 102 und 185.

299. Spinoza, Ethik II, Ls. 49, Anm. (zit. a.a.O. 106).
300. Brief an Eitington über Anton von Freund (zit. in: M. Schur, SF. Le-

ben und Sterben, 379 und 651).
301. Alles bei Freud gibt uns zu verstehen, dass die wahre, aktive, per-

sönliche Ergebung in die Notwendigkeit das große Werk des Lebens ist, und 
dass es nicht mehr ästhetischer Natur ist" (Ricoeur, Interpretation, 343 f).

302. C. G. Jung lebte von 1875 bis 1961. Seine Freundschaft mit Freud 
begann 1906 und endete 1912 (vgl. die Dokumentation Freud - C. G. Jung, 
Briefwechsel). Eine sehr abgewogene Darstellung der Beziehung und des 
Konflikts zwischen Freud und Jung bietet Roazen, Sigmund Freud und sein 
Kreis, 227-293. Zusätzliche Informationen und (boshafte) Interpretationen 
bei P. J. Stern, C. G. Jung, 83-121.

In Abhebung der Ges. Werke Freuds (FGW) werden die Schriften Jungs - 
soweit sie schon in den Ges. Werken vorliegen - mit JGW zitiert.

303. CGJ, Erinnerungen, Träume, Gedanken, (hrsg. A. Jaffé), 204 f. Jungs 
Autobiografie stammt nur teilweise von ihm selbst, hauptsächlich ist sie von 
seiner Schülerin und Sekretärin Aniela Jaffé nach Gesprächen mit ihm for-
muliert. Sie ist nicht in die Reihe der JGW aufgenommen. Da hier aber Jungs 
Gedanken authentisch wiedergegeben sind, werde ich mich auf sie beziehen 
wie auf die offiziellen Texte.

304. CGJ, Brief an J.H. van der Hoop vom 14.1.46 (Briefe II, 9).
305. Jungs Selbstbezug auf neuplatonische Denker: vgl. JGW 5, 50 (A. 

41); JGW 10, 243. 589; JGW 11, 203 u.ö. Vgl. dazu auch J. Hüllen, Rela-
tionen, 40 ff; Schlegel, Grundriss der Tiefenpsychologie 4, 125 f. (mit Zit. 
Jungs).

Vielleicht wehrt sich Jung deshalb so sehr gegen die idealistische Philoso-
phie: es ist die unterschiedliche Richtung der Interpretation bei weitgehend 
identischem geistigen Hintergrund, die - abgesehen von persönlichen Miss-



218

verständnissen - Jungs Polemik hervorruft. Zu Jungs Kritik am Idealismus 
- besonders dem Hegels, vgl. Brief an F. Rychlak vom 27.4.59 (Briefe III, 
246 f.): "Aristoteles hat mich nie besonders interessiert, ebenso wenig He-
gel, der nach meiner unmaßgeblichen Meinung nicht einmal ein echter Phi-
losoph, sondern ein missratener Psychologe war. Seine Sprache, die ebenso 
unmöglich ist wie die seines Blutsbruders Heidegger, zeigt, dass seine Phi-
losophie ein hochrationalisiertes und reich ausgestaltetes Bekenntnis seines 
Unbewussten ist ..."

Obwohl er in den Folgezeiten einen Einfluss Hegels auf sich bestreitet, 
stellt er die "auffallende Übereinstimmung zwischen gewissen Sätzen der 
hegelschen Philosophie und meinen Feststellungen über das kollektive Un-
bewusste" fest.

306. Vgl. JGW 10, 179 f. Zur Debatte zwischen Tiefenpsychologie und 
Theologie, in die wir In dieser Arbeit nicht eintreten können, vgl. J. W. Hei-
sig, Jung und die Theologie, eine bibliografische Abhandlung: Analytische 
Psychologie 7 (1977), 177-220.

Zum ,Gnosisverdacht' Jungs selbst vgl. Beck, Das Böse, 14; G. Wehr, 
C.G. Jung und Rudolf Steiner, 216 ff.

307. "Der Ausdruck 'Gotteswelt', der für gewisse Ohren sentimentalisch 
klingt, hatte für mich keineswegs diesen Charakter. Zur 'Gotteswelt' gehörte 
alles 'Übermenschliche', blendendes Licht, Finsternis des Abgrunds, die kal-
te Apathie des Grenzenlosen in Zeit und Raum und das unheimlich Grotes-
ke der irrationalen Zufallswelt. 'Gott' war für mich alles, nur nicht erbaulich" 
(CGJ, Erinnerungen, 77). Die Doppelgesichtigkeit 'Gottes' ist eine der tiefs-
ten Erfahrungen Jungs. Demgegenüber bleibt die 'Menschenwelt' abstrakt 
- auch wenn Jung gelegentlich behaupten kann, das 'Geheimnis der Persön-
lichkeit' habe ihn am meisten angezogen (a.a.O. 210. Vgl. auch M. L. von 
Franz, C. G. Jung, 36 f.).

308. Zu seiner eigenen gegensätzlichen Persönlichkeit vgl. das Bekennt-
nis im Brief an Ungenannt vom 4.1.29 (Briefe I, 85).

Die Gegensatzthematik in Jungs Werk wird im interpretatorischen Teil (I, 
1) nochmals aufgegriffen.

309. Vgl. Beck, Das Böse, 25 f, M.-L. von Franz, Die alchemistische Mi-
krokosmos-Makrokosmos-Idee im Lichte der Jungschen Psychologie, in: 
Symbolon I, Basel 1960, 27-38.

310. JGW 11, 371. Mit diesem häufig wiederkehrenden Satz formuliert 
Jung eine seiner Voraussetzungen.



219

311. JGW II, 517.
312. JGW 9/II, 13.
313. JGW 11,597. Freuds 'Unbewusstes' wird durch Jungs Kritik nur be-

grenzt getroffen. Weder Jung noch seine unmittelbaren Schüler haben die 
Spättheorie Freuds adäquat berücksichtigt, wonach das Es nur teilweise 
durch 'Verdrängtes' definiert ist.

314. JGW 11, 579.
315. Statt von Trieb spricht Jung auch von Stoff, Materie, Natur, womit er 

bewusst ein im abendländischen Denken (seit Aristoteles) beheimatetes Ge-
gensatzpaar aufgreift. Vgl. JGW 11, 192.

316. JGW 8, 61.
317. JGW 8, 59 ff; Zitat 63 f. Vgl. JGW 8, 87: Die 'Weltanschauung' als 

der geistige Aspekt des Triebes.
318. JGW 5, 291.
319. JGW 8, 57. Vgl. dazu Jacobi. Psychologie, 92 f; auch JGW 8, 237.
320. JGW 9/1, 115. ,Struktur' als das Vorgegebene, die Materie, die 'Mut-

ter'; 'Energie' als das Wandelnde, das Bewegende, der 'Vater'.
321. Als Monografie vgl. dazu JGW 6, Die psychologischen Typen. Vgl. 

auch Jacobi, Psychologie, 35 ff; Schlegel, Grundriss der Tiefenpsychologie 
4, 14 ff,

322. Vgl. Jacobi, Psychologie, 77 ff. Ich beschränke mich in diesem Zu-
sammenhang darauf, die Bezogenheit der Psyche zur 'inneren' und zur 'äuße-
ren' Welt zu skizzieren.

323. JGW 11, 192 (im Original teilweise hervorgehoben).
324. JGW 8, 328.
325. JGW 9/II, 29.
326. JGW 8, 241. Vgl. a.a.O. 338: "Wenn das Unbewusste dem Bewusst-

sein tatsächlich überlegen wäre, so wäre schlechterdings nicht einzusehen,... 
warum überhaupt je in der Phylogenese das Bewusstseinsphänomen als Not-
wendigkeit entstanden wäre." Diese gegenseitige Zuordnung wird von vie-
len Jung-Kritikern übersehen. Demgegenüber hält Jung daran fest, dass (in 
der praktischen Analyse) das Ich und seine Werte nicht zerstört werden dür-
fen: vgl. JGW 8, 335; JGW 11, 283 ff, 493 f; JGW 16, 165 f. u.ö.



220

327. Def. des Ich: JGW 9/II, 12; zu Animus und Anima vgl. JGW 7, 207 
ff; JGW 9/II, 20 ff. Dazu die Monografie von E. Jung, Animus und Anima 
(1967); dies., Die Anima als Naturwesen (1955).

328. Schlegel, Grundriss, 111 ff, fasst die Bedeutungsmöglichkeiten des 
.Archetypus' bei Jung zusammen; Universalität von Gestalten und Ideen; 
Numinoses; Aktualisierung einer allgemeinmenschlichen Anlage; Anlass 
und Vorlage instinktiver Tätigkeit; Eigenheit der Hirnstruktur; Kantsche Ka-
tegorie; platonische Idee; virtuelles Bild der Welt, auf das hin der Mensch 
angelegt ist.

329. Formulierung bei Jacobi, Psychologie, 176 ff.
330. JGW 9/II, 31. Zur Projektion vgl. JGW 6, 500 f; Jacobi, Psychologie, 

141 ff. Stärker als Freud hebt Jung die Chancen hervor, die in diesem psychi-
schen Mechanismus verborgen sind.

331. JGW 16, 255.
332. JGW 10, 154.
333. JGW 8, 333 f. Der Begriff der 'Ganzheit' war zuerst in Adlers Psy-

chologie beheimatet, ebenso die teleologische Betrachtungsweise; vgl. dazu 
Roazen, Sigmund Freud und sein Kreis, 211.

334. JGW 11, 90.
335. JGW 14/I, 117.
336. JGW 7, 203 und 10, 374; vgl. JGW II, 104 u. ö. Gegen diesen 'Trieb' 

wehrt sich Freud in FGW XIII, 44 f.
337. JGW 11, 355; vgl. CGJ, Briefe I, 242 u.ö.
338. Vgl. JGW 8, 103. Berücksichtigt man die kompensatorische Funkti-

on des Unbewussten, so ist Regulation noch immer möglich (JGW 16, 162 
f); es kommt schließlich auf die Einstellung des Bewusstseins an (JGW 8, 
329).

339. JGW 9/I, 184.
340. "Es ist, als ob das Unbewusste zwei Hände hätte, wovon die eine im-

mer das Gegenteil der anderen tut" (JGW 9/I, 256).
341. JGW 9/I, 41. (Jung spricht vor allem vom Gesetz des Gegensatzes.) 

Vgl. JGW 11, 373.
342. Zur Synchronizität vgl. JGW 8, 475 ff; M.-L. von Franz, C. G. Jung, 

Kap. 12; A. Jaffé. Der Mythos vom Sinn, 14.



221

343. Vgl. dazu Jacobi, Komplex, 86 f; 131 f. Nach Jung stellt sich die er-
ahnte Ganzheit v. a. in Mandalasymbolen dar, vgl. Jacobi, Psychologie, 209 
f; Schlegel, Grundriss der Tiefenpsychologie 4, 275.

344. CGJ, Erinnerungen, 170: "Inzest und Perversitäten waren für mich 
keine bemerkenswerten Neuigkeiten und keiner besonderen Erklärung wert. 
Sie gehörten mit der Kriminalität zu jenem schwarzen Niederschlag, der mir 
den Geschmack am Leben verdarb, indem er mir die Hässlichkeit und Sinn-
losigkeit der menschlichen Existenz nur zu deutlich vor Augen führte."

345. JGW 16, 205; vgl. L. Philp, Jung and the problem of Evil, 209 ff.
346. Zu den Aspekten der Jungschen Kulturbeurteilung vgl. etwa JGW 4, 

329 f. (noch in Übereinstimmung mit der freudschen Kulturkritik); JGW 14/
I, 199; JGW 7, 20.

347. JGW 8, 56.
348. JGW 16, 9; vgl. JGW 7, 21.
Zur Frage der ,Pflichtenkollisionen' siehe die Zusammenfassung von 

Beck, Das Böse, 52 ff.
349. Vgl. Jungs Brief an Philp: "... the terms 'good' and 'bad' ... are mere-

ly emphatic expressions of an emotional, negative reaction in their colloqui-
al or everyday use" (Philp, Jung and the pro-blem of Evil, 211). Jung wehrt 
sich gegen Philps 'Denk'-Zugang, a.a.O. 255. Die Forderung nach termino-
logischer Klarheit' (die etwa von Beck, a.a.O. 53, im Interesse der Moralthe-
ologen gestellt wird), kann er nicht erfüllen.

350. JGW 16, 63. Die Stufen der Behandlung werden von Jung gelegent-
lich angegeben als: Bekenntnis, Aufklärung, Erziehung, Verwandlung. Nur 
die letzte entspricht dem Ziel der Analyse. "So fördernd ein mit mehreren ge-
teiltes Geheimnis ist, so zerstörend wirkt ein nur persönliches Geheimnis. Es 
wirkt wie eine Schuld, die den unglücklichen Besitzer von der Gemeinschaft 
mit anderen Menschen abschneidet" (a.a.O. 60).

351. JGW 10, 154.
352. JGW 9/I, 63.
353. JGW 9/I, 282; vgl. JGW 11, 184: "... psychische wie somatische Stö-

rungen sind 'Übel' und als Krankheiten moralisch sowohl wie physisch". Die 
Aufhebung des Unterschiedes zwischen ,malum morale' und ,malum physi-
cum', die durch die Psychoanalyse Freuds vollzogen wurde, wird durch Jung 
bestätigt und reflektiert.

354. JGW 16, 87.



222

355. Vgl. JGW 7, 191: "Individualismus ist ein absichtliches Hervorhe-
ben und Betonen der vermeintlichen Eigenart im Gegensatz zu kollektiven 
Rücksichten und Verpflichtungen. Individuation aber bedeutet geradezu eine 
bessere und völligere Erfüllung der kollektiven Bestimmungen des Men-
schen, indem eine genügende Berücksichtigung der Eigenart des Individu-
ums eine bessere soziale Leistung erhoffen lässt ..."

356. Zur Empirie des Individuationsprozesses, in: CGJ, Gestaltungen des 
Unbewussten, 163.

357. JGW 6, 84 f. ("Das Barbarische liegt in der Einseitigkeit..."); zu Jungs 
Frontstellung gegen das Machtstreben - s. E. auch Freuds- vgl. JGW 14/II, 
16; Briefe I, 436 u. ö.; Jaffé. Aus Leben und Werkstatt von C. G. Jung, 109.

358. Im Anschluss an Rudin unterscheidet Beck (Das Böse, 5) zwischen 
vorpersonalem oder naturhaft Bösem und moralisch oder ethisch Bösem bei 
Jung. Diese Systematisierung ist nur dann brauchbar, wenn der Zusammen-
hang dieser verschiedenen Formen des Bösen herausgearbeitet wird, wenn 
klar wird (wie es mir bei Beck nicht völlig gelungen scheint), dass Jung 
nicht unlogisch oder verschwommen o. dgl. ist, sondern dass sein Sprachge-
brauch, von ihm aus gesehen, so sein muss.

359. Vgl. den Abriss der Entwicklung in ,Die Lebenswende', JGW 8,444 
f. und 237; JGW 14/II, 85 f.

360. Brief an Victor White vom 30.4.30 (Briefe II, 272).
361. JGW 11, 214.
362. JGW 9/II, 57.
363. Vgl. Brief vom 7.8.44 an Jürgen Fierz (Briefe I, 427).
364. JGW 6, 287; zum Hässlichen vgl. a.a.O. 312.
365. JGW 6, 90 (gegen Schillers Griechensehnsucht); vgl. a.a.O. 376 und 

385.
366. Zur Mehrdeutigkeit der Begriffe 'Objekt' und 'Subjekt' bei Jung vgl. 

Schlegel, Grundriss der Tiefenpsychologie 4, 17 ff, bs. 21.
367. JGW 11, 669 f. (Im Original teilweise hervorgehoben). Jung betont 

dazu: "Meine Beschäftigung mit der Frage von gut und böse hat nichts mit 
Metaphysik zu tun. Für mich handelt es sich um ein Problem der Psycholo-
gie" (an V. White vom 31.12.49, Briefe II, 169). Wir kommen im interpreta-
torischen Teil darauf zurück (s. u. B/II).

368. Brief an Rev. C. H. George vom 8. 1.48 (Briefe 11, 105 f.).



223

369. Zum folgenden vgl. JGW 11, 131 ff. Eine umfassende Monografie 
zum Thema ist die Untersuchung von H. Unterste, Die Quaternität bei CG. 
Jung; vgl. auch Beck, Das Böse, 81 ff.

370. Versuch einer psychologischen Deutung des Trinitätsdogmas (1942); 
Antwort auf Hiob (1952); beide Schriften in JGW 11. Zum folgenden vgl. 
a.a.O. 143ff.

371. Das heißt mythologisch: Seinen 'Bruder' Luzifer erkennen, Satan als 
die 'andere Seite Gottes' annehmen; vgl. zusätzlich den Brief an Erich Neu-
mann vom 5.1. 52 (Briefe II, 241).

372. JGW 11, 69.
373. JGW 11, 447: "... aller Gegensatz ist Gottes, darum muss sich der 

Mensch damit belasten, und indem er es tut, hat Gott mit seiner Gegensätz-
lichkeit von ihm Besitz ergriffen, d. h. sich inkarniert. Der Mensch wird er-
füllt vom göttlichen Konflikt."

374. Dies ist Jungs ,Mythos', auf den wir im interpretatorischen Teil aus-
führlich eingehen.

375. Vom energetischen Standpunkt aus beschreibt Beck die Relativität 
des Bösen (vgl., Beck, Das Böse, 20 ff).

376. JGW 9/1, 177.
377. Vgl. JGW 7, 21; JGW 8, 119.
378. JGW 6, 197; vgl. JGW 5, 501 ff. (Das Opfer).
379. JGW 14/I, 137; vgl. JGW 8, 38 (über die inferiore Funktion).
380. So kann selbst eine so typisch 'böse' Haltung wie die des Egoismus 

für einen Menschen sinnvoll und gut werden. "So elend dieser Zustand ist, 
so nützlich ist er auch, denn darin allein kann der Kranke sich selbst erken-
nen ..." (JGW 11, 370).

381. Brief an Erich Neumann vom 5.1.33 (Briefe II, 242).
382. JGW 11, 671: Ein Mensch ,,muss vielleicht das Böse und seine Macht 

erleben und erdulden, weil er nur so sein Pharisäertum andern Menschen ge-
genüber endlich aufgeben kann ..."

383. JGW 9/I, 231. Zur Enantiodromie vgl. auch JGW 7, 81.
384. JGW 7, 202.
385. JGW 17, 209 und 210.
386. JGW 6, 262.



224

387. Brief an Ungenannt vom 5.2.32 (Briefe I, 131); vgl. JGW 11,424; 
JGW 12, 189 (Das vorwärts treibende "Erleiden der Mangelhaftigkeit"); 
JGW 6, 91.

388. Vgl. CGJ, Erinnerungen, 280. Siehe dazu unten (B IV, 2).
389. CGJ, Erinnerungen 331. "Aus diesem Grund muss ein bestimmter - 

oder besser ein unbestimmter - Betrag an Dunkelheit zugelassen werden..." 
(Brief vom 8.1.48 an Rev. C. H. George, Briefe II, 106 f.).

390. JGW 11, 370.
391. JGW 4, 272.
392. JGW 9/I, 405; vgl. auch Brief vom 10.4. 54 an V. White (Briefe II, 

390).
393. CGJ, Erinnerungen, 66.
394. Brief an E. Henley (Briefe II, 32). - Wir gehen hier nicht auf die De-

batte ein, ob und inwiefern Jung dem Nationalsozialismus nahe gestanden 
hat. Vgl. zu dieser Frage A. Jaffé, Aus Leben und Werk von C. G. Jung, Kap. 
4, 85-104; Roazen (im Kap. über Jung), Sigmund Freud und sein Kreis, 227-
293.

395. JGW 9/II, 63. Ob Jung die Theorie von der "privatio boni" völlig ver-
standen hat, soll hier nicht diskutiert werden. Zu dieser Frage vgl. den ver-
streuten Briefwechsel Jungs mit (seinem zeitweiligen Freund) Victor White, 
bzw. mit Philp. Beck, Das Böse, 22 f, stellt das Problem vor dem Hinter-
grund der energetischen Sichtweise Jungs dar.

396. Brief an V. White vom 31.12.49 (Briefe II, 169); 'mé on' im Original 
in griechischen Buchstaben.

397. JGW 4, 370; vgl. JGW 7, 76.
398. JGW 7, 153.
399. JGW 14/I, 282.
400. Vgl. JGW 5, 98 f. (Ablehnung der 'Massenpsyche' und Bedeutung 

der Religion).
401. Vgl. auch Beck, Das Böse, 32 ff.
402. Brief an Ungenannt vom 20.5.40 (Briefe I, 355).
403. JGW 6, 368.
404. JGW 9/I, 37.
405. JGW 14/II, 218.



225

406. Vgl. JGW 6, 202; Brief an Ungenannt vom 23.11.32 (Briefe I, 145); 
JGW 15, 119 u.ö.; auch Jacobi, Komplex, 178 f.

407. JGW 7, 261.
408. Vgl. dazu Wyss, Schulen, 236. Zum Begriff der 'Verdrängung' bei 

Jung siehe JGW 5, 82 ff.
409. H. L. Philp (Jung an the problem of Evil, 101 f.) weist darauf hin, 

dass schon Walter Hilton (14. Jahrhundert) die Bezeichnung 'Schatten' für 
dasjenige verwendet, was bei vertiefter Selbsterkenntnis begegnet. Zum 
Wort selbst, das typisch für Jungs Sprache ist, vgl. Schlegel, Grundriss der 
Tiefenpsychologie 4, 72 f.

Wir werden im interpretatorischen Teil (IV, 2 a) nochmals auf den Schat-
ten zurückkommen.

410. Die Persona ist die (teilweise notwendige) Identifizierung mit den 
Norm- und Rollenanforderungen, denen sich das erwachsene Individuum 
konfrontiert sieht. Vgl. Schlegel, a.a.O. 86 ff; Wyss, Schulen, 237f; Blomey-
er, Aspekte der Persona: Analytische Psychologie 5 (1974) 17-29.

411. JGW 7, 168. Zum 'Kollektivschatten' stehe a.a.O. 164.
412. Die 'allgemeine Menschennatur' meint das Gesamt der Archetypen, 

das kollektive Unbewusste. Dieser Begriff ist bei Jung kulturgeschichtlich 
und historisch ausgerichtet und insofern offen: Das kollektive Unbewusste 
umfasst, was 'menschenmöglich' war und ist - was noch kommen wird, kann 
das Bewusstsein nicht wissen.

413. JGW 11, 81 f.
414. JGW 11, 86; vgl. JGW 14/I, 161.
415. JGW 7, 51 (im Original teilweise hervorgehoben).
416. JGW 11, 85. So ist beispielsweise die inferiore Funktion, die sich mit 

dem Schatten kontaminiert, nicht ihrem Wesen, sondern lediglich ihrer Aus-
bildung nach der differenzierten entgegengesetzt.

417. Im Vergleich zur Anima ist der Schatten zwar ichnäher, und daher 
prinzipiell leichter zu integrieren; insofern er sich aber mit dem kollektiven 
Unbewussten verbindet, ist er gefährlich wie dieses, wenn man ihn nicht an-
erkennt.

418. JGW 12, 90. Vgl. schon JGW 3, 86 (Über die Psychologie der De-
mentia praecox, 1907). Das Wissen um die Autonomie der Komplexe hat 
Jung beibehalten.



226

419. JGW 11, 321.
420. JGW 7, 200. Jung fährt fort: "... gegen dessen Integration sich die im 

übrigen fein organisierte Persönlichkeit verzweifelt sträubt."
421. Zu diesem Vergleich siehe JGW 10, 44.
422. Vgl. dazu JGW 5, 454 ff; JGW 16, 231.
423. JGW 10, 92 f.
424. JGW 12, 40; 12, 142.
425. Zu den Begriffen ,männlich' und ,weiblich' bei Jung vgl. JGW 14/I, 

96: "Wenn wir NATUR in höherem Sinne als den Gesamtbegriff alles Er-
scheinenden fassen, so ist ihr einer Aspekt das Physische, ihr anderer aber 
das Pneumatische. Seit alters ist ersteres das Weibliche, letzteres das Männ-
liche. Ziel des ersteren ist EINIGUNG, Ziel des letzteren, aber UNTER-
SCHEIDUNG." Vgl. auch die entwicklungspsychologische Überlegung von 
E. Neumann, Zur Psychologie des Weiblichen, 11 ff.

426. JGW 9/I, 110.
427. Zu diesen gegensätzlichen Aspekten vgl. JGW 8,444 einerseits mit 

JGW 9/I,110; JGW 4, 365; Briefe II, 108 f. anderseits.
428. Vgl. JGW 6, 173; JGW 7, 24.
429. JGW 8, 212. 'Wille' ist als dieser freie Libidobetrag definiert.
430. JGW 6, 235. Bei Jung ist so (unter dem Einfluss seines Mitarbeiters 

L. Binswanger?) ausgeführt, was bei Freud angelegt ist: die Freiheit, sich zu 
sich selbst zu verhalten.

431. JGW 7, 28 f. Die 'Moral' ist hier das 'ethische Gefühl', die Werterfah-
rung: spüren, was hier und jetzt 'gut' und 'richtig' ist.

432. JGW 16, 161 f. Polemisch gegen Freud fährt Jung fort: "Die Ammen-
märchen vom fürchterlichen Urmenschen zusammen mit der Idee vom in-
fantil-pervers-kriminellen Unbewussten haben es vermocht, das Naturding, 
welches das Unbewusste eigentlich ist, als ein gefährliches Monstrum er-
scheinen zu lassen... Das Unbewusste ist kein Ungeheuer, sondern ein mora-
lisch, ästhetisch und intellektuell indifferentes Naturwesen, das nur dann ge-
fährlich ist, wenn unsere bewusste Einstellung dazu hoffnungslos unrichtig 
ist." Vgl. auch JGW 15, 58 f.

433. JGW 6, 228.
434. Brief an Victor White vom 24.11.53(Briefe II, 354).
435. Beide Zitate JGW 14/II, 335.



227

436. JGW 4, 105.
437. JGW 11, 359. Jung bezieht sich auf eine alte gnostische Überzeu-

gung, wonach es eine spezifische, aus dem liebenden und hoffenden Glau-
ben entstehende Erkenntnis gebe. Vgl. so den (115.) Vers im Philippusevan-
gelium: "Die Landwirtschaft der Welt (besteht) durch vier Dinge. Man erntet 
sie in die Vorratskammern durch Wasser und Erde und Wind und Licht. Und 
die Landwirtschaft Gottes (besteht) ebenso auch durch vier: durch Glauben 
und Hoffnung und Liebe und Erkenntnis. Unsere Erde ist der Glaube, in dem 
wir Wurzel fassen. Das Wasser ist die Hoffnung, durch sie ernähren (wir 
uns). Der Wind ist die Liebe, durch ihn wachsen wir. Das Licht aber ist die 
Erkenntnis, durch sie r(eifen) wir" (zit. nach Gnosis II, Koptische Quellen, 
hrsg. M. Krause-K. Rudolph, Zürich/Stuttgart 1971, 139).

438. JGW 14/II, 245.
439. Vgl. JGW 7, 201 f: Auch die Analyse muss schließlich zur Wertung 

führen. Vgl. auch JGW 4, 75: "Es muss immer wieder aufs neue wiederholt 
werden, dass das praktische und theoretische Verständnis der analytischen 
Psychologie eine Funktion der analytischen Selbsterkenntnis ist" (Im Origi-
nal teilweise gesperrt).

440. Vgl. Jungs Brief an einen Strafgefangenen vom 23.11.45 (Briefe I, 
485). Das Überich ist für Jung auch ein Signal des noch-unbewußten Selbst, 
vgl. JGW 11, 285. - Zur 'moralischen Begabung' siehe oben Anm. 431.

441. Christus als Selbstsymbol: vgl. JGW 9/II, 46 ff; JGW 12, 21 ff. Dazu 
auch Beck, Das Böse, § 7, 90 ff. (Das 'Böse' in den Gestalten des 'Widersa-
chers').

442. JGW 14/1, 43.
443. Zu diesen Aspekten der Alchemie vgl. JGW 9/II, Kap. IX-XIII; JGW 

14/I, 202; JGW 14/II, 85.
444. JGW 14/II, 217.
445. JGW 12, Anm. 121 zu S. 438f.
446. JGW 5, 99.
447. JGW 14/II, 60.
448. JGW 11, 91; vgl. JGW 14/II, 335.
449. JGW 7, 28 (Schrift von 1912).



228

450. JGW 10, 112. Die "Übereinstimmung mit den natürlichen Gesetzen" 
wird nur von einem "barbarischen Bewusstsein" als "unethischer Naturalis-
mus" empfunden (JGW 6, 228 f.).

451. Brief an Victor White vom 10.4. 54 (Briefe II, 391).
452. Brief an Victor White vom 24.11.53 (Briefe II, 354).
453. JGW 11, 504. Vgl. JGW 17, 96.
454. Vgl. entsprechende Aussagen in CGJ, Erinnerungen, 10, 255 u.ö. 

Auch Jungs Kritiker H. H. Balmer nennt Jung einen Ergriffenen, meint dies 
aber im abwertenden Sinn des Distanzlosen, Kritiklosen. Dieser Deutung 
schließen wir uns hier nicht an. (Die Archetypentheorie von C. G. Jung, eine 
Kritik, 102 ff; Eigentherapie eines Besessenen, a.a.O. 115ff. Zu Balmer vgl. 
die Gegenkritik von W. v. Schlippenbach, Replik auf Balmers Kritik an der 
Archetypentheorie; Diplomthesis C.-G.-Jung-Institut Zürich 1975).

455. JGW 11, 660.
456. JGW 8, 240, Anm. 119. Jungs Naturverständnis hat viel mit jenem 

Freuds gemein, aber sein Werk lässt eindeutiger seine Faszination durch-
schimmern, als Freud sich das zugestehen konnte.

457. JGW 14/I, 215. Parallelisierung mit dem weltschöpferischen Prinzip 
Carus' und Ed. von Hartmanns: JGW 11, 92.

458. JGW 11, 94. Unter 'Naturtatsachen' zählt Jung hier hintereinander 
auf; Neigungen, Gewohnheiten, Vorurteile, Ressentiments, Gott (!).

459. Jung betont dies gegen Freuds Kulturtheorie JGW 11, 282, Anm. 14: 
"Wenn tatsächlich nichts anderes hinter dem Menschen stünde als eine kol-
lektive Wertnorm einerseits und die Naturtriebe andererseits, so wäre jede 
Durchbrechung der moralischen Norm nichts als eine Auflehnung des In-
stinktwesens... Diese Ansicht vergisst den schöpferischen Trieb, der sich 
zwar wie ein Instinkt verhalten kann, dagegen aber eine fast ausschließlich 
auf die Species Homo sapiens beschränkte Seltenheit der Natur ist." Die 
gleichsam spielerische Freiheit der Natur symbolisiert sich für Jung im Zu-
kunftscharakter des Kind-Archetyps (vgl. JGW 9/I, 178 f.). Zur ganzen Fra-
ge vgl. V. Kast, Kreativität in der Psychologie von C. G. Jung, Diss. Zürich 
1974.

460. JGW 5, 530.
461. JGW 11,13. Die Situation des angesprochenen Individuums be-

stimmt, ob Jung eher die Weisheit des Unbewussten (vgl. JGW 11, 175; 



229

11,44) hervorhebt oder die Notwendigkeit, es zu steuern (vgl. Brief an Unge-
nannt vom 10.5.40, Briefe I, 355 f.).

462. JGW 11, 173, Anm. 9.
463. Brief an F. Rychlak vom 27.4.59 (Briefe III, 246). Vgl. JGW 8, 198, 

wo Jung den (von ihm bevorzugten) Ansatz Kants in die Systeme von Hegel 
einerseits und Schelling anderseits auseinander brechen sieht. Gute - psy-
chologische - Mitte scheint ihm danach wieder der Ansatz von Carus.

464. JGW 6, 457 f.
465. JGW 6, 469.
466. Jung setzt hier eine Verengung des Logos-Begriffs voraus, wie sie 

nur für manche Bereiche der Philosophie seit der Aufklärung gilt - nicht etwa 
für Kant, auf den er sich ja auch häufig bezieht. Vgl. dazu Art. 'Denken' von 
F. Koppa, in: HistWörtPhil 2, 1972, 60-104.

467. JGW 16, 83.
468. JGW 9/I,48: "Die Grundprinzipien, die (archai) des Unbewussten 

sind wegen ihres Beziehungsreichtums unbeschreibbar, trotz ihrer Erkenn-
barkeit. Das intellektuelle Urteil sucht natürlich immer ihre Eindeutigkeit 
festzustellen und gerät damit am Wesentlichen vorbei, denn, was vor allem 
als das einzige ihrer Natur Entsprechende festzustellen ist, das ist ihre Viel-
deutigkeit, ihre fast unabsehbare Beziehungsfülle, welche jede eindeutige 
Formulierung verunmöglicht." Dass Jung, wie auch aus diesem Zitat hervor-
geht, sehr eindeutige Feststellungen über die Archetypen macht, die über die 
'reine Empirie' hinausgehen (dass sie 'hinter' der Erscheinung stehen; dass 
sie sich entsprechend ändern; dass sie sich mit Emotionen verknüpfen ...), ist 
vielfach kritisch bemerkt worden, vgl. z.B. Hüllen, Die philosophischen Re-
lationen, 134 ff.

469. JGW 11, 53.
470. Vgl. Brief vom 28.2.43 an Arnold Künzli (Briefe I, 410), JGW 16, 

85.
471. JGW 6, 105, 335.
472. CGJ, Erinnerungen, 330: "...Diese 'Theorie' ist aber eine meinem Le-

ben zugehörige Existenzform, sie stellt eine Lebensweise dar, die mir so nö-
tig ist wie Essen und Trinken."

473. JGW 8, 429 (im Original teilweise hervorgehoben), v. Franz, C. G. 
Jung, 53, weist darauf hin, dass Jung sich bewusst von seiner ,Nr. 2' abge-
setzt habe, dass er "gerade nicht ein ,Verkünder des inneren Lichtreiches' ge-



230

worden ist, sondern in abgesetzter Form die Innenwelt als autonomes Phäno-
men sui generis zu beschreiben sich bemühte".

Die praktische Behandlung muss die Akzente anders setzen, da Gesund-
heit eine ganzheitliche, gegebenenfalls religiöse Erfahrung voraussetzt 
(JGW 11, 362). Daher auch die etwas missverständlichen Worte J. Jacobis: 
"Die Jungsche Psychotherapie ... ist ein ,Heilsweg' im doppelten Sinn des 
Wortes" (Jacobi, Psychologie, 90). Kritisch dazu Wyss, Schulen, 399 f.

474. JGW 8, 433.
475. Zu diesem Terminus vgl. Bollnow, Die philosophische Anthropolo-

gie, 26 ff. ("Was lernen wir aus diesen Schöpfungen über ihren Schöpfer?", 
a.a.O. 29); ders., Dilthey, 167 ff, 219.

476. C. G. Jung - F. Riklin, Diagnostische Assoziationsstudien, 2 Bde, 
Leipzig 1911.

477. JGW 11, 359 (im Original teilweise hervorgehoben).
478. Vgl. dazu Hüllen, Relationen, 42 f. Von seinen 'Arbeitshypothesen' 

und 'Hilfsbegriffen' spricht Jung in seiner 'Antwort an Martin Buber' (JGW 
11, 660). Im selben Text weist er aber auch darauf hin, dass es sich bei der 
Analytischen Psychologie um kein beliebiges Modell handelt, die Wirklich-
keit des Seelischen zu fassen: "Die so genannten 'Mächte des Unbewussten' 
sind keine willkürlich zu manipulierenden, intellektuellen Begriffe, sondern 
gefährliche Gegner, die in der Ökonomie der Persönlichkeit mitunter furcht-
bare Verwüstungen anrichten können" (a.a.O. 659).

479. JGW 9/I, 356, Anm. 149.
480. JGW 11, 318. Selbst das Bemühen, einen anderen zu 'verstehen', 

kann einem zerstörerischen Machtwillen entspringen: "Der Kern des Indi-
viduums ist ein Mysterium des Lebens, welches erlischt, wenn es ,begriffen' 
wird" (Brief an Schmid-Guisan vom 6.2.15, Briefe I, 53 - gegen ,freudsche 
Reduktionen').

481. Vgl. dazu A. Jaffé, Der Mythos vom Sinn im Werk von C.G. Jung, 
152.

482. JGW 9/I, 356, Anm. 149.
479. JGW 9/I, 356, Anm. 149.
480. JGW 11, 318. Selbst das Bemühen, einen anderen zu 'verstehen', 

kann einem zerstörerischen Machtwillen entspringen: "Der Kern des Indi-
viduums ist ein Mysterium des Lebens, welches erlischt, wenn es ,begriffen' 



231

wird" (Brief an Schmid-Guisan vom 6.2.15, Briefe I, 53 - gegen ,freudsche 
Reduktionen').

481. Vgl. dazu A. Jaffé, Der Mythos vom Sinn im Werk von C.G. Jung, 
152.

482. JGW 9/I, 356, Anm. 149.
483. JGW 11, 238; Jung stellt in diesem Zitat den Mythos der religiösen 

Aussage gegenüber, verwendet also einen engeren Begriff des Mythos. Nor-
malerweise fallen alle religiösen und philosophischen Aussagen unter seinen 
Begriff des Mythos. Vgl. JGW 9/I, 15 ff. und 168.

484. Vgl. JGW 14/II, A. 145 zu S. 40 (Mythos u. Traum); JGW 5, 395; 
CGJ, Erinnerungen, 307, 314. Jung unterscheidet drei verschiedene Formen 
des 'Wissens': Das 'Wissen' des Unbewussten (als ein "Wissen in der Ewig-
keit"), das mythische Wissen (das vom Bewusstsein aufgenommene und ge-
staltete Wissen des Ubw) und das begrenzte und umschreibbare Wissen in-
nerhalb der (Natur-)Wissenschaften.

485. Der Mythos ist die tragende Selbst-Verständlichkeit eines Individu-
ums bzw. einer Kollektivität, er vermittelt zwischen den 'ewigen Wahrheiten' 
der Psyche, den Instinkten und Archetypen und der konkreten, raum-zeitlich 
gebundenen Individualität; vgl. JGW 5, 13.

486. JGW 9/I, 169; JGW 8, 78.
487. Von hier her begründet sich der Versuch der Jungschen Psychologie, 

Religionssysteme, Märchen, Geheimwissenschaften wie die Alchemie auf 
ihre treibende Frage hin zu untersuchen, vgl. Jacobi, Komplex, 135 f.

488. JGW 9/I, 174. Jung fährt fort: "Man träumt bestenfalls den Mythus 
weiter und gibt ihm moderne Gestalt."

489. JGW 6, 271 f. Für die Analytische Psychologie gilt entsprechend, 
dass sie sich als Mythos erkennen muss: "Sie ist Bewusstwerdung des psy-
chischen Prozesses, aber in tieferem Sinne keine Erklärung desselben, in-
dem alle Erklärung des Psychischen nichts anderes sein kann als eben der 
Lebensprozess des Psychischen selbst. Sie muss sich als Wissenschaft auf-
heben, und gerade darin erreicht sie ihr wissenschaftliches Ziel" (JGW 8, 
255).

490. Für Schopenhauer besteht (gegen Kant - bezüglich des Denkens) der 
Primat der Anschauung; Nietzsche betont den fundamentalen vorgängigen 
Willen; Ed.v. Hartmann sieht eine unbewusste Vorbereitung des Denkens 
(erst das Ergebnis taucht im Bewusstsein auf)- Vgl. Foppa, a.a.O. 95 f.



232

491. CGJ, Erinnerungen, 375 (Brief an einen jungen Gelehrten, 1952). 
Beispiel eines schillernden Begriffes ist der 'Schatten'; vgl. Schlegel, Grund-
riss der Tiefenpsychologie 4, 72 ff. Kritisch gegen Jungs esoterische Spra-
che (entgegen seinem ursprünglichen Anliegen) wendet sich Wyss, Schulen, 
399 f.

492. CGJ, Erinnerungen 353, (Originalzitat Jung); "Wenn nun die energe-
tische Auffassung der Psyche zu Recht besteht, sind Aussagen, welche die 
durch die Polarität gesetzte Grenze zu überschreiten suchen - also z. B. Aus-
sagen über eine metaphysische Wirklichkeit - nur noch als Paradoxa mög-
lich ..."

Zum Begriff des Paradox vgl. auch K. Schäfer, 'Paradox', in: Hbch-
philGrundbegr II, 1973, 1051-1059.

493. CGJ, Erinnerungen, 200. Theoretisches dazu JGW 8, 3. 27 ff.
494. Nach der Formulierung des Maturitätsaufsatzes, FGW X, 205.
495. CGJ, Erinnerungen, 239. Der notwendige Überstieg von der Psycho-

logie zur Philosophie ist formuliert JGW 8, 247.
496. CGJ, Erinnerungen, 74.
497. CGJ, Erinnerungen, 115 f. Wo Freud notgedrungen zur Psychologie-

Psychiatrie kommt, steuert Jung sie bewusst an.
Beide Männer verbindet aber, dass sie erst im mittleren Erwachsenenalter 

(um 40 - Freud mit der Traumdeutung, Jung nach der Trennung von Freud) 
zu ihrem eigenen, zentralen Forschungsbereich vorgedrungen sind.

498. Ich bin nicht der Meinung (wie Wehr, C.G. Jung und Rudolf Steiner, 
152), dass Jungs Insistieren auf der 'Empirie' aus seinem ärztlichen Interes-
se hervorgeht, dazu betont er doch zu stark sein Erkenntnisbedürfnis. Die 
Betonung der 'Empirie' meint vielmehr den Bezugspunkt der Theorie, ihren 
'Wert'. In derselben Richtung, aber polemisch-kritisierend deutet H. H. Bal-
mer, Die Archetypentheorie von C.G. Jung, 47.

499. Vgl. Def. 'Enantiodromie', JGW 6, 465 ff; JGW 8, 58 u.ö. Zum gan-
zen siehe Art. 'Gegensatz' im HistWörtPhil 3, 1974, W. Beierwaltes: 105-
117, A. Menne/Red. 117-119.

500. Zu Heraklit vgl. E. Howald, Die Anfänge der abendländ. Philoso-
phie. Fragmente und Lehrberichte der Vorsokratiker, übers. von M. Grün-
wald, Zürich 1949; H. Quiring, Heraklit. Worte tönen durch Jahrtausende, 
Berlin 1959.



233

501. Zit. nach Diels/Kranz, Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1951/6, 
B 67, 165.

502. Zit. nach Quiring, a.a.O. F 27, 96.
503. Diels/Kranz, a.a.O. B 102, 173.
504. Vgl. Billicsich, Übel I, 61 f, 122; II, 29 f. Vgl. Leibniz, Theodizee I, 

9.
505. CGJ, Erinnerungen 249. Das 'Ganze' ist nicht nur das Ganze der in-

dividuellen Person, sondern - auf einer neuen Ebene - das des Menschheits-
verbandes.

506. CGJ, Erinnerungen 74; vgl. auch die Einleitung zu Billicsichs um-
fänglichem Werk über das Übel, bzw. a.a O. III, 110. (Die psychologische 
Ermöglichung für diesen Tatbestand sieht Jung in der unbewussten Identi-
tät des Betroffenen mit dem Kindlichen und Tierhaften, vgl. Erinnerungen, 
108.)

507. Vgl. dazu die leidenschaftlichen Ausführungen von J. Améry: "Der 
Schmerz... (ist) die denkbar höchste Steigerung unserer Körperlichkeit" 
(Jenseits von Schuld und Sühne, München 1966, 60 ff.).

508.  CGJ, Erinnerungen, 302; vgl. JGW 8, 461 ff. (Seele und Tod).
509. CGJ, Erinnerungen, 317.
510. Vgl. dazu J. Hillman, Selbstmord und seelische Wandlung. Eine Aus-

einandersetzung; bes. 42 ff.
511. Schopenhauer, Zur Lehre von der Unzerstörbarkeit unseres wahren 

Wesens durch den Tod, in: Werke (hrsg. A. Hübscher, Wiesbaden 1947), Bd. 
7, Parerga und Paralipomena 2, 284-300; Zitat 286 f. Grundsätzliches zu 
Schopenhauer bei W. Schub, Philosophie, 399-407.

512. Schopenhauer, a.a.O. 289.
513. Schopenhauer, a.a.0. 290, 296.
514. JGW 16, 87. Im Anschluss an Jung arbeiten A. Ribi (Depression: 

Krankheit oder Segen?, 54-73) und M. Jacoby (Sinn und Unsinn des Lei-
dens, 36-53 (beide Aufsätze in: Leiden. Studien aus dem C. G. Jung-Institut, 
Zürich 1976) den Unterschied zwischen 'überflüssigem' (v.a. neurotischem) 
Leiden und notwendigem Leiden heraus: "... die Alternative zu krank (ist) 
nicht gesund oder normal, sondern belastungsfähig oder heil"; nicht die De-
pression ist die Krankheit - sie entspricht dem lebens-eigentümlichen Rhyth-
mus - sondern das Zerbrechen daran (Ribi, 64 f.). Nach völligem Glück zu 



234

verlangen, ist Leben aus dem "Paradiesesmythos" heraus, der fragwürdig 
(geworden) ist (Jacoby, 40 ff.).

515. Formulierung nach dem Titel der Studien von A. Joffé, Der Mythos 
vom Sinn im Werk von C. G. Jung, Zürich/Stuttgart 1967.

516. JGW 6, 471.
517. Die Worte 'Einheit' und 'Eigenständigkeit' bezeichnen den Sachver-

halt nur oberflächlich. Mit dem dynamisch-dialektischen Bezug der Fakto-
ren des Endlichen und Unendlichen, wie er hier vorliegt, beschäftigt sich 
ausführlich Hegel, Wiss. der Logik I. Die affirmative Unendlichkeit und der 
Übergang, Frankfurt 1971 (suhrkamp Theorie), 156-171. Bei aller Aversi-
on gegenüber Hegel hat Jung die "auffällige Übereinstimmung" mit ihm be-
merkt (vgl. Anm. 3 zu 2. Teil/A). Es ist daher legitim, zumindest ansatzweise 
einige Parallelen anzuführen.

518. JGW 6, 513. Das Selbst ist 'Postulat', d.h. wir brauchen diese Hypo-
these, um die 'Tiefenerfahrung' des Ich zu verstehen.

519. Gegen eine vorschnelle Vereinnahmung seiner Überlegungen durch 
die Biologie einerseits, die Metaphysik anderseits wehrt sich Jung: JGW 8, 
18, 78 f.

520. Vgl. Hüllen, Relationen, 224 f. (esse in anima), 159 ff. Zur Bezie-
hung zwischen 'Wahrheit' und 'Evidenz' siehe J. Möller, Wahrheit als Pro-
blem, München/Freiburg 1971, 56 (Descartes), 75 (Schopenhauer), (Dilthey 
und Husserl) 92.

521. Den Terminus ,unus mundus' übernimmt Jung von dem Alchemisten 
Dorneus, der darunter die (potenzielle) Welt des ersten Schöpfungstages ver-
stand, die vor aller Entzweiung gewesen sei (JGW 14/II, 313, 316 ff.).

522. Das metaphysische Unbewusste, das Jung anzielt, und über das er 
(als Psychologe) doch nichts sagen möchte, entspräche dem ,Willen' Scho-
penhauers; vgl. Hüllen, Relationen, 107 ff. (Beziehung zu Fichte, Schelling, 
Schopenhauer, Carus); vgl. zur Frage der Benennung noch Joffé, Der My-
thos vom Sinn im Werk von C. G. Jung, 45 ff.

Zum Begriff des 'Unendlichen' vgl. besonders Hegels Überlegungen: Ge-
genüber dem Schlecht-Unendlichen, als der einfachen Negation des Endli-
chen, und dem in Wechselbestimmung zum Endlichen stehenden 'einseiti-
gen Unendlichen' (Hegel, Logik I, a.a.0. 149), bestimmt Hegel das 'wahrhaft 
Unendliche' als Prozess, in dem sich Endliches und Unendliches aufheben. 
Beide sind Bestimmungen im je-Anderen. So ist ihre 'Einheit' kein äußer-
liches Zusammensein, "sondern jedes ist an ihm selber diese Einheit, und 



235

dies nur als Aufheben seiner selbst". Endliches und Unendliches stehen sich 
ja nicht als "ein Dasein" einerseits und "ein Dasein oder Ansichsein jenseits 
des Daseins" anderseits gegenüber, sondern sie sind jedes "diese Bewegung, 
zu sich durch seine Negation zurückzukehren; sie sind nur als Vermittlung in 
sich, und das Affirmative beider enthält die Negation beider und ist die Ne-
gation der Negation ..." (a.a.O. 162). Das Unendliche, als 'Einheit' von End-
lichem und Unendlichem (welche beide Begriffe doppelsinnig sind, a.a.O. 
163: Das 'Unendliche' ist der Gegensatz des Endlichen und das Umgreifen-
de beider) ist somit Sein - als Begründung - und Dasein - als Bestimmung 
(a.a.O. 164).

523. Vgl. nochmals Hegel, a.a.O. 170: "Die Antwort auf die Frage, wie 
das Unendliche endlich werde, ist somit diese, dass es nicht ein Unendliches 
gibt, was vorerst unendlich ist, und das nachher erst endlich zu werden, zur 
Endlichkeit herauszugehen nötig habe, sondern es ist für sich selbst schon 
ebenso sehr endlich als unendlich."

524. CGJ, Erinnerungen, 280 (dazu auch unten, IV/3). Anders Schopen-
hauer, Über den Selbstmord (WW VI, 325 ff.).

525.Vgl. CGJ, Erinnerungen, 42 ff. (das Münster-Erlebnis), 46 ff., 216 
ff. "Gott ist nicht menschlich, dachte ich. Das ist Seine Größe, dass nichts 
Menschliches an ihn heranreicht. Er ist gütig und furchtbar, beides ... Man 
klammert sich einseitig an Seine Liebe und Güte, damit man nicht dem Ver-
sucher und Vernichter verfalle. Das hat Jesus auch bemerkt und darum ge-
lehrt: ,Führe uns nicht in Versuchung' " (a.a.O. 61). Dazu die leidenschaftli-
che Untersuchung 'Antwort auf Hiob', JGW 11, 385 ff.

Jung hält immer daran fest, dass er Psychologe ist, und dass sich seine 
Aussagen nicht auf Gott, sondern auf das Gottesbild der Seele beziehen. Für 
ihn selbst tragen sie gleichwohl tiefere Bedeutung.

526. Cusanus nimmt hier die (neu)platonische Tradition auf (bs. Dionysi-
us Areopagita, Eriugena); vgl. den bereits zit. Artikel 'Gegensatz', in. Hist-
WörtPhil II, 105 ff. Für Cusanus sind Gegensätze zur Erkenntnis nötig (vgl. 
De Beryllo, XXXVI), aber Gott umgreift sie, wie in der Linie der größte und 
der kleinste Winkel einbegriffen sind (a.a.O. XI). Die Erfahrung Gottes setzt 
menschliche Freiheit voraus; (vgl. De visione Dei VII); aber die Erkenntnis 
des Verstandes kann keine Aussagen darüber machen.

Jaspers (Nikolaus Cusanus, München 1968, 24) bemerkt zur Methode des 
Cusaners: "Die coincidentia oppositorum ist eine Form des Nichtwissens. 
Sie brüskiert den Verstand, der sie als für ihn absurd verwirft. Sie fordert 
ein anderes Denken, das zwar in jedem Schritt sich des Verstandes als Mit-



236

tel bedient, das aber der Verstand als solcher nicht mehr versteht. Sie setzt 
den Entschluss voraus, aus einer ursprünglich anderen Erfahrung als es die 
sinnliche und rationale ist, diese neue Erfahrung in logisch-alogischer, in 
sich disziplinierter, methodischer Weise zur Klarheit zu bringen und damit 
sie selbst, im Denken sie erzeugend, immer reicher zu entfalten." - Dies kann 
entsprechend auf Jungs Vorgehen bezogen werden.

527. Die Kabbala entstand im 12./13. Jahrhundert in Südfrankreich (Pro-
vence) und in Nordspanien (Gerona); ihr erstes großes Dokument ist das 
Buch Bahir (ca. 1180), ihr wichtigstes Buch der Sohar (ca. 1270 verfasst). 
Breitenwirkung erlangt sie im Palästina des 16.Jahrhunderts; abgesehen von 
ihren Nachwirkungen im Chassidismus (vornehmlich in Polen) geht sie mit 
dem Messias Sabbatai Zwei im 17.Jahrhundert unter. Für Jung ist die Kab-
bala- wie die Alchemie- eine wichtige Ergänzung zum einseitigen philoso-
phischen Bewusstsein des jüdisch-christlichen Mittelalters. Er erwähnt sie 
recht häufig (vgl. bes. JGW 12, 240 f. 352, A. 35 u.ö.), ohne sich aber so sys-
tematisch mit ihr auseinanderzusetzen, wie er das mit der Alchemie versucht 
hat. Da Jung in seiner eigenen Erfahrung aber gerade an die jüdische (alttes-
tamentliche) Tradition anschließt (vgl. seine Auseinandersetzung mit Jahwe 
in 'Antwort auf Hiob'), scheint es mir sinnvoll, auch die Kabbala zur Ver-
deutlichung von Jungs Mythos heranzuziehen. (Zur Darstellung der kabba-
listischen Traditionen stützen wir uns auf die Untersuchungen von Gershom 
Scholem; vgl. dazu die Angaben in der Bibliografie.)

528. Scholem (6), 133, vgl. Scholem (7), 52.
529. Scholem (7), 58 ff. Zitat 66.
530. Scholem (7), 54. Ausführlich zum Sohar, Scholem (2); (5), 171-266. 

Näheres zu den Sefirot, Scholem (7), Kap. 1; (4), II, 2 ff.; II, 5; IV b.
531. Scholem (7), 66 ff., (über Josef Gikatilla).
532. Dieser Gedanke findet sich vor dem Sohar bei Isaak Kohen aus Soria, 

+ca. 1260 in Kastilien (Scholem (4), 258 ff.); vgl. (7), 55.
533. Scholem (5), 286. Die lurianische Kabbala geht aus von Isaak Luria 

(1534-1572); ihr Zentrum war Palästina. Ihre geistige Bedingung war das 
Leid des spanischen Exils, das nach Erklärung verlangte. Ihre systematische 
Darstellung fand sie bei Chajim Vital (1543-1620) und Israel Sarug (+ ca. 
1600); vgl. dazu Scholem (5), 267-314.

534. Scholem (7), 78. Die 'Ambivalenz' des En-Sof wird genauer darge-
stellt von Nathan von Gaza (dem Propheten des Messias Sabbatai Zwi). In 
seinem 1671 entstandenen ’Buch der Schöpfung' führt er aus: In Gott bren-



237

nen von Anfang an zwei Lichter, das gedanken-lose (ohne Form, selbstische) 
und das gedanken-volle (Form). Nur das letztere veranstaltet den Zimzum. 
Im frei werdenden Urraum bleibt das gedankenlose; es wehrt sich gegen die 
Schöpfung und wird so - nachträglich - böse (Scholem (7), 79 ff.).

Dieser Gedanke findet sich - beispielsweise - entsprechend bei Schelling 
(Stuttgarter Privatvorlesungen, WW 4, 325 f.); vgl. auch JGW 11, 490: "Gott 
will Mensch werden, aber nicht ganz."

535. G. Wehr, Jakob Böhme, Hamburg 1971, 78 (Zit. aus J. Böhme, Cla-
vis, WW 9). Bezüge zur 'christlichen Kabbala' (Oetingers) arbeitet heraus: E. 
Benz, Die Christliche Kabbala, Zürich - Stuttgart 1958.

536. G. Wehr, a.a.0.82 (Zit. aus J. Böhme, Von der Menschwerdung II, 18, 
WW 4). Zu den 'Nachwirkungen' Böhmes vgl. Wehr, a.a.O. 118 ff.

537. J. G. W. Schelling, Philosophische Untersuchungen über das Wesen 
der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstän-
de (1809), Werke (Hrsg. M. Schröter), München 1927, 4. Hauptband, 298 f. 
und 300.

538. Schelling, Philosophie der Offenbarung, a.a.O., 6. Hauptband, 2. 
Teil, 639 f., Zitat 644. Zur gesamten Entwicklung von Schellings Denken 
über das Böse vgl. St. Portmann, Das Böse. Die Ohnmacht der Vernunft.

539. So setzt Beck Jung gegen Schelling ab (Das Böse, 108). Zur Gegenü-
berstellung von Jung und Schelling vgl. auch K. Lüthi, Gott und das Böse.

540. Die 'Entwicklung' Gottes (bzw. des menschlichen Gottesbildes) ist in 
'Antwort auf Hiob' dargestellt. Jung kommt zum Schluss: "Der Sieg des Un-
terlegenen und Vergewaltigten ist einleuchtend: Hiob stand moralisch höher 
als Jahwe. Das Geschöpf hatte in dieser Beziehung seinen Schöpfer über-
holt." Dies ändert Jahwe selbst: "Er erhebt sich über seinen früheren primi-
tiven Bewusstseinszustand ... Weil sein Geschöpf ihn überholt hat, muss er 
sich erneuern" (JGW 11, 434 f.; letzter Satz kursiv). Vgl. Erinnerungen, 224. 
Zu Lucifer vgl. JGW 11, 213; der Inkarnationsprozess geht bis in die Mate-
rie, nicht nur bis in den Menschen: JGW 12, 351 f., entsprechend JGW 14/
I, 42; JGW 14/II, 217: "Der Stein ist mehr als eine 'Inkarnation Gottes'. Er 
ist eine Konkretisierung, eine Stoffwerdung, die bis in den anorganischen, 
dunkelsten Bereich der Materie hinunter reicht oder geradezu daraus ent-
steht und zwar aus jenem Teile der Schöpfung, der sich in Widerspruch zum 
Schöpfer gesetzt hat ..."; vgl. auch JGW 14/I, 186.

541. Vgl. JGW 11, 46. Jung legt Rudolf Ottos Bestimmung des Heiligen 
als des "tremendum et fascinosum" zu Grunde (vgl. R. Otto, Das Heilige. 



238

Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Verhältnis zum Ra-
tionalen, 1917).

542. I. Kant, Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschichte; zit. nach 
WW in 6 Bänden, hrsg. W. Weischedel, Darmstadt 1964, 83-102. Vgl. zum 
Folgenden auch E. Lämmerzahl, Der Sündenfall in der Philosophie des 
deutschen Idealismus. Der 'christlichen' Kritik Lämmerzahls (v.a. an Kant) 
schließen wir uns nicht an.

Zum ganzen Kapitel vgl. auch P. Tillich, Symbol und Wirklichkeit, Göt-
tingen 1962, 28-48 (Der Übergang von der Essenz zur Existenz und das 
Symbol des ,Falls').

543. Der Sehnsucht erscheint 'golden', was die Vernunft - um ihres Be-
standes willen - abqualifizieren muss.

E. Lämmerzahl zitiert Herders 'Ideen zur Philosophie der Geschichte der 
Menschheit', a.a.O. 29 f.; Kants Kritik daran: Mutmaßlicher Anfang, 100 f.

544. In Schellings Erstlingsschrift kommt der theogonische Aspekt des 
Sündenfalls noch nicht explizit zur Sprache, zeichnet sich aber in dem Ge-
geneinander von Natur - Notwendigkeit und Geist - Freiheit bereits ab. Wie 
oben bemerkt, fundiert Schelling später die menschliche Geschichte theo-
sophisch bzw. ontologisch: Ausgehend vom absoluten Bewusstsein, ergibt 
sich ihm der Gleich-Ursprung des Endlichen und des Bösen. Die anfängli-
che Einheit von Denken und Sein spaltet sich und ermöglicht damit erst die 
Objekte und die Erkenntnis. Diese scheinbare Willkür des Geistes ist nötig, 
um das Bewusstsein zum Selbstbewusstsein zu entwickeln, denn "Selbstbe-
wusstsein ist... der letzte Sinn des Auseinandertretens und der Wiederver-
einigung des Absoluten ..."(Portmann, a.a.O. 32). Zum 'Fall' bei Schelling, 
a.a.O. 22 f., 57 ff.; vgl. W. Schulz, Die Vollendung des deutschen Idealismus 
in der Spätphilosophie Schellings, Stuttgart/Köln 1955, 257.

545. Vgl. FGW X, 345; XI, 184 f.; XVI, 182.
546. Beide Zitate JGW 7, A. 1 zu 171 f.; vgl. auch JGW 8, 182 ('Sünden-

fall' und 'Engelsturz'). Wie für Kant, so ist auch für Jung der Intellekt eine 
'Erfindung' der Natur wider die Natur: JGW 11, 531.

547. JGW 8, 128.
548. Beide Zitate JGW 5, 454.
549. "Alles, was im Unbewussten ist, will Ereignis werden" (CGJ, Erin-

nerungen, 10 [Original Jung]). Das Unbewusste ist bei Jung allerdings nicht 
als 'Wille' zu charakterisieren; es ist potenzielles Gerichtetsein, das vom Be-
wusstsein gesteuert wird: JGW 7, 254.



239

550. CGJ, Erinnerungen, 259 f. Vgl. auch A. Jaffé, Der Mythos vom Sinn 
im Werk von C. G. Jung, letztes Kapitel: Sinn als Mythos vom Bewusst-
sein.

551. CGJ, Erinnerungen, 319.
552. Beide Zitate aus einem Brief an einen Kollegen (1959), zit.: CGJ, Er-

innerungen, 276 f.
553. JGW 8, 136.
554. JGW 5, 258. Jung spricht hier von der "suchenden Sehnsucht des 

Unbewussten, das jenes ungestillte und selten stillbare Verlangen nach dem 
Licht des Bewusstseins hat"(a.a.O.). Vgl. dazu Schopenhauers Überlegun-
gen: "Der Wille, der bis hierher im Dunkeln, höchst sicher und unfehlbar, 
seinen Trieb verfolgte, hat sich auf dieser Stufe ein Licht angezündet, als ein 
Mittel, welches nothwendig wurde, zu Aufhebung des Nachtheils, der aus 
dem Gedränge und der komplizierten Beschaffenheit seiner Erscheinungen 
eben den vollendetsten erwachsen würde" (Die Welt als Wille und Vorstel-
lung, Sämtl. Werke 2, Wiesbaden 1949, 179). Dazu siehe auch JGW 14/I, 
117, wo Jung Schopenhauer explizit aufnimmt.

555. JGW 8, 253. Der Mensch Ist das letzte 'Experiment der Natur': JGW 
8, 429.

556. JGW !0, 336. Das legitimiert auch das therapeutische Interesse am 
Einzelmenschen, den ungeheuren Aufwand einer Analyse.

557. CGJ, Erinnerungen, 283, über Buddha und nochmals Schopenhauer. 
- Beim Kind, beim Primitiven und beim Tier gibt es so etwas wie eine 'unbe-
wusste Ganzheit'(vgl. JGW 8, 251 f., 256, A. 127); da die destruktiven An-
teile der Archetypen nicht kontrolliert werden können, ist sie für den zivili-
sierten Europäer aber ethisch nicht zu verantworten.

558. JGW 7, 256. Zur 'Klugheit' vgl. a.a.O. 259.
559. Einem gewalttätig 'siegreichen' Bewusstsein träte das Unbewusste 

als feindlich-böses gegenüber: JGW 7, 249 ff.
560. JGW 7, 256: "Ich weiß nicht, ob es wünschenswert ist, dass das Be-

wusstsein die ewigen Gesetze alteriert, ich weiß nur, dass es sie bisweilen 
alteriert." Vgl. zur Reflexion: "Damit tritt an die Stelle der Zwangsläufigkeit 
eine gewisse Freiheit..."(JGW 8, 136). Diese Potenz des Bewusstseins über-
sieht E. Bloch in seiner Kritik an Jung (Prinzip Hoffnung I, Frankfurt 1959, 
70 f.).



240

561. Jung nähert sich damit der (von Kant abgelehnten) Position Rousseaus 
an. Nach Rousseau bringt die Kultur die menschliche Gattung zu ihrer Be-
stimmung. Nur solange diese Aufgabe noch nicht gelöst ist, besteht ein 
Kampf zwischen Kultur und Natur. Ihr Gegensatz hebt sich schließlich in der 
vollkommenen Kunst auf: "Während bei R. die Kultur mithilfe der Vernunft 
wieder in die Natur zurückstrebt, wird bei Kant die Natur durch die Vernunft 
so völlig überwunden, dass die Vernunft schließlich allein herrscht und da-
durch zum natürlichen Leben der Menschen wird" (Lämmerzahl, 35 f.).

562. Brief an Ungenannt vom 20. 5.40 (Briefe I, 355). Vgl. A. Jaffé, Der 
Mythos vom Sinn im Werk von C.G. Jung, 161. Die energetische Betrach-
tung relativiert die Rede vom ,Plan' des Unbewussten. In der ideologischen 
Sprechweise drückt das Bewusstsein seinen Entwurf von sich selbst aus (vgl. 
etwa JGW 7, 203, 252). Dies übersieht die auf N. Hartmann aufbauende Kri-
tik Spenglers (Das Gewissen bei Freud und Jung, 86) an Jung.

563. Vgl. CGJ, Erinnerungen, 319 f. Anlässlich seiner Überlegungen zur 
Verschiedenheit der Theorien (,Mythen') von Adler und Freud bemerkt Jung, 
"... dass Betrachtungsweisen fundamentalen psychologischen Einstellungen 
entsprechen, die offenbar mit den Bedingungen des Objektes zusammen-
fallen, infolgedessen sind ihre Gesichtspunkte auch praktisch anwendbar" 
(JGW 8, 24).

Freilich liegt gerade diese an Kant orientierte Hermeneutik (der letztlich 
unerkennbaren Wirklichkeit wird von der menschlichen Vernunft eine Ord-
nung eingeschrieben) selbst wieder auf der Linie des 'abendländischen My-
thos'.

564. So der Titel eines Aufsatzes, JGW 10, 272 ff.
565. JGW 10, 566 f.
566. JGW 10, 578 f. Das ist freilich auch seine Grenze (vgl. CGJ, Erinne-

rungen, 279).
567. JGW 10, 577 f.; vgl. JGW 11, 575 ('Spaltung des westlichen Geis-

tes').
568. JGW 11, 577; vgl. JGW 10, 542 f.; CGJ, Erinnerungen, 280.
569. JGW 10, 487. Die Bewertung des Handelns nach den Kriterien von 

gut und böse (verwandt der Zuordnung ,Lust - Unlust') ist kein Spezifikum 
der menschlichen Psyche: JGW 10, 485. Die ,moralische Reaktion' kann als 
psychische Basis, als phylogenetische Voraussetzung der menschlich-sittli-
chen Reaktion, die Kant das 'moralische Gefühl' nennt, verstanden werden 



241

(vgl. I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft I, 1; 
Meiner, Hamburg 1956, 27).

570. JGW 7, 28 f.; vgl. JGW 7, 164: "Die Verdrängung der Kollektivpsy-
che" und der 'bösen' Anteile der Archetypen ist "einfach eine Notwendigkeit 
der Persönlichkeitsentwicklung."

571. JGW 10, 482.
572. JGW 7, 163. ,Natur' hier als natura naturans.
573. JGW 7, 262; zur Legitimität der Moral vgl. auch JGW 8, 278.
574. Das Recht und die Notwendigkeit einer jeden Reifungsstufe hebt 

auch H. Barz hervor (Selbst-Erfahrung. Tiefenpsychologie und christlicher 
Glaube, 135 f.). Diese Einsicht gehört zur 'Offenheit' der analytisch-psycho-
logischen Betrachtung.

575. Die Psyche scheint keinen Unterschied zu machen zwischen dem be-
wussten Wollen und der Tendenz unbewusster bzw. verdrängter Strebungen 
(vgl. JGW 11, 82; Neurose als 'Ersatz für legitimes Leiden'). Die Einseitig-
keit des kollektiven Bewusstseins kann sich nach Jung auch so rächen, dass 
ganze Nationen von dem unterdrückten Gegensatz überschwemmt werden; 
vgl. das Beispiel des Nationalsozialismus (JGW 8, 250 ff.).

576. JGW 7, 203: "Ihre Natur ertrug es auf die Dauer nicht, in einer für sie 
unnatürlichen Dumpfheit zu verharren. Infolge der Enge ihres Bewusstseins 
und der Beschränktheit ihres ... Lebens ersparte sie Energie, die sich unbe-
wusst allmählich aufstaute und schließlich in Form einer mehr oder weniger 
akuten Neurose explodierte."

577. Vgl. GJW 7, 215. Dass die Gesellschaft repressiv ist, sieht Jung also 
wie Freud. Beide treffen sich in der Kulturkritik, aber auch hier handelt es 
sich um den Schnittpunkt zweier Linien, die sonst völlig unterschiedlich ver-
laufen:

Mit Freud hält Jung daran fest, dass die Neurose sich über dem pathoge-
nen Konflikt aufbaut, welcher "zwar wohl ein persönliches Moment ist, aber 
zugleich auch ein im Individuum offenbar werdender Konflikt der Mensch-
heit, denn das Uneinssein mit sich selbst ist überhaupt ein Kennzeichen des 
Kulturmenschen". Die Interessen von Natur (Trieb) und Kultur (Geist) ver-
tragen sich nicht, daher muss es auch eine 'sexuelle Frage' geben. (JGW 7, 20 
f. Diese Schrift entstand 1912 f. und wurde von Jung mehrfach überarbeitet, 
wobei sich die Veränderung seiner Gedanken deutlich zeigt. Vgl. Die Psy-
chologie der unbewussten Prozesse, JGW 7,267-291, und: Über die Psycho-
logie des Unbewussten, JGW 7, 1-130.)



242

Soweit geht Jung mit Freud einig. Gegen Freud hebt er aber an der Kultur 
wesentlich das ordnende und stabilisierende Element hervor: "Bekanntlich 
besteht der Kulturprozess in einer fortschreitenden Bändigung des Animali-
schen im Menschen ..."(a.a.0.). Wenn Kultur destruktiv wird, so, weil sie ihre 
Ordnungsfunktion überschärft, damit selbst zu einem Hemmnis der (wie für 
Freud: notwendigen) Wandlung der Natur wird. Dabei werden keineswegs 
immer die Triebe unterdrückt, "sondern vielfach sind es auch neue Ideen, die 
aus dem Unbewussten zum Tageslicht drängen ..."(a.a.O.).

Die Problematik der Kultur besteht nicht so sehr in ihrem grundsätzli-
chen Gegensatz zur Natur, sondern in ihrer Tendenz zur Verfestigung. Jung 
hält weniger einen unausgleichbaren (Thanatos-bestimmten) Dualismus für 
wahrscheinlich, sondern eine Gegensatzspannung, die fruchtbar gemacht 
werden muss: "Zu viel Tier entstellt den Kulturmenschen, zu viel Kultur 
schafft kranke Tiere..."(a.a.O. 30).

578. JGW 10, 476 f.
579. JGW 7, 149. Jung schließt sich damit der Überzeugung Kants an: 

"Denn ungeachtet jenes Abfalls erschallt doch das Gebot: wir sollen besse-
re Menschen werden, unvermindert in unserer Seele; folglich müssen wir es 
auch können ..." (Die Religion ... I, Allgemeine Anmerkungen, a.a.O. 49).

580. JGW 10, 477.
581. Das moralische Minderwertigkeitsgefühl rührt dabei nicht etwa her 

vom Zusammenstoß mit dem allgemeinen, in gewissem Sinn arbiträren Mo-
ralgesetz, sondern vom Konflikt mit dem eigenen Selbst ... Es sind in letzter 
Linie die moralischen Qualitäten eines Menschen, welche ihn, sei es durch 
die Erkenntnis der Notwendigkeit, sei es indirekt durch eine qualvolle Neu-
rose zwingen, sein unbewusstes Selbst zu assimilieren ..." (JGW 7, 149). 
Vgl. JGW 7, 216: Die Gegensätze sind aufeinander bezogen und suchen des-
halb die Einigung. "Man hat ein Gefühl von dem, was sein sollte und was 
sein könnte. Von dieser Ahnung abzuweichen bedeutet Abweg, Irrtum und 
Krankheit."

582. Die Unterscheidung von instinktiv vollzogener 'Moral' und aus be-
wusster Entscheidung hervorgehender 'Ethik' schlägt Jung in JGW 10, 493 
vor, hält sie allerdings selbst nicht immer durch.

583. In der Bestimmung des dialektischen Verhältnisses zwischen Ich und 
Schatten zeigt sich wieder deutlich die Nähe Jungs zu Hegel; vgl. Beck, Das 
Böse, 110 ff.

584. JGW 11, 84; vgl. C. Andresen, Gnosis I, Zürich 1969, 51 f.



243

585. JGW 14/I, 234.
586. Zum Sabbatianismus (der sich an die lurianische Kabbala anschließt) 

vgl. Scholem (5), 315-355. Scholem selbst setzt das 'Evangelium des Anti-
monismus' des Theoretikers der Sabatianer, J. Frank (1726-1790) in Bezie-
hung zu den Lehren der Karpokratianer (a.a.O. 347); für ihn gründen solche 
Theorien in der Erfahrung des Selbstwiderspruchs (Marranentum); a.a.O. 
355.

587. Scholem (5), 341. Vgl. Scholem (7), 82: Die Wesenheit des Messias 
stammt aus dem 'gedankenlosen', dem schöpfungsverneinenden Anteil Got-
tes, deshalb ist sie auch befähigt, die Wiederversöhnung zwischen Gott und 
dem Verlorenen einzuleiten.

588. CGJ, Erinnerungen, 280.
589. JGW 7, 186.
590. Siehe dazu oben, Darstellung (A - 5. a). Wie die Lebensphilosophie 

verwendet Jung 'Leben' als Kampfbegriff, vgl. Bollnow, Lebensphilosophie, 
4.

591. E. Neumann, Tiefenpsychologie und neue Ethik, 128. "Die ethische 
Wertung ... ist funktionell bezogen auf die Ganzheit" (a.a.O.).

592. JGW 7, 327: "Am Schlusse ist es unfehlbar die moralische Tatsache, 
welche zwischen Gesundheit und Krankheit entscheidet."

Zum ethisch Bösen und der Schuld vgl. die Zusammenfassung bei Beck, 
Das Böse, 65 f.

593. Mit dieser Definition des ethisch Bösen weist Jung eine deutliche 
Nähe zum Dt. Idealismus auf. So fasst Fichte das Wesen der Sünde in die 
Begriffe von Trägheit und Hochmut. Für den frühen Fichte ist das Böse die 
Trägheit, welche die Selbstdistanzierung verhindert, und so den Menschen 
von der Erfüllung seiner Bestimmung abhält (Sittenlehre 1798, vgl. WW 
IV, 202, 315, 150). Schließlich konkretisiert sich für Fichte die Trägheit in 
der Selbstsucht, in der sich das menschliche Ich gegen die Einsicht in sei-
ne Abhängigkeit von Gott wehrt (IV, 363). Dazu Billicsich II, 209 f.; 263 
ff.; Lämmerzahl, 58 ff.; vgl. R. Mehlich, J. H. Fichtes Seelenlehre und ihre 
Bedeutung für die Gegenwart. Zu anderem Ergebnis kommt F. J. Kaune, 
Selbstverwirklichung. Eine Konfrontation der Psychologie C.G. Jungs mit 
der Ethik, München/Basel 1963. Er kritisiert Jung ausgehend von "philoso-
phischen Prinzipien jeglicher Ethik überhaupt" (8), wobei er sich an Fichte 
orientiert. Er vermisst bei Jung die Untersuchung des 'Worumwillen' der Sitt-



244

lichkeit (12). Da Kaune Jungs 'Ganzheit' als inner-psychische interpretiert 
(120), fehlt s. E. der 'wahre' ethische Aspekt.

Ich hoffe gezeigt zu haben, dass dieser Vorwurf nicht trifft: Die verschie-
denen 'mythischen' Zugänge zur Ganzheit zielen auf ihre (unaussagbare) 
meta-psychische Qualität hin; das Ich als 'kosmisch' Bedeutsames schafft in 
der ethischen Tat Wirklichkeit (fälschlich Kaune 106, der in der 'psychischen 
Natur' das 'Bestimmende' für Jung vermutet). Oft merkt Kaune nicht, dass 
der konstruierte Gegensatz zu Jung hinfällig ist (vgl. etwa 145 f., bzgl. des 
Auslebens des Bösen). Dass "das Ich im Grunde Freiheit ist", könnte Jung 
allerdings nicht verstehen; hier liegen aber auch unterschiedliche Begriffe 
vor.

Als Therapeut ist Jung wie Freud weniger an der Freiheit interessiert als 
daran, welche Vorbedingungen sie hat, bzw. wie man diese (ggf. lebensge-
schichtlich nachträglich) herstellen kann. Dass Selbstverwirklichung ethi-
sche Aufgabe ist, steht für ihn fest.

594. Scholem (5), 300.
595. Scholem (7) untersucht die verschiedenen Formen dieser Mitarbeit 

(Der Gerechte, a.a.O. 83-134). Der Übergang vom theosophischen zum psy-
chologischen Denken deutet sich in einer Formulierung des Rabbi Bär von 
Meseritz an (um 1770). Nach dieser Aussage lassen sich Wesen und Funkti-
on des chassidischen Frommen dahingehend bestimmen, "dass die Zaddikim 
Gott, wenn man so sagen darf, zu ihrem Unbewussten machen" (zit. a.a.O. 
134).

596. Schelling, Philosophie und Religion (1804), a.a.O. 4. Hauptband, 
53.

597. W. Schulz, Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spät-
philosophie Schellings, 257. Wenn es die Bestimmung des Menschen ist, 
die absolute Reflexion mit der Immanenz zu vermitteln, so erklärt sich für 
Schelling von daher auch schließlich der ,Fall' des Menschen: "... um sich als 
Wissen Gottes zu wissen, muss der Mensch sich selbst reflektieren, von Gott 
entfernen, damit er seinen Bezug zu Gott erkenne" (Schulz, a.a.O.).

598. Die Antwort auf Hiobs Leid und Arbeit daran ist die Erscheinung der 
Barmherzigkeit Gotte

in der Gestalt Christi (JGW 11, 420 u. 438).
599. JGW 11, 85. Zur Vernunft (Ratio) gehören Denken und Fühlen.
600. JGW 10,494. Zur 'transzendenten Funktion' vgl. den gleichnamigen 

Artikel in JGW 8, 75-104; Definition 'Symbol' JGW 6, 522 f.



245

601. CGJ, Erinnerungen, 280.
602. CGJ, Erinnerungen (Originalzitat Jung), 355. Das Ziel der Analyse 

ist für Jung die Erfahrung der Beziehung zwischen Ich und Selbst, der In-
dividualität und dem Ganzen. Daher legitimiert sich auch die an Fantasien 
(,Aktive Imagination') und Träumen ausgerichtete Methode Jungs: In der 
Fantasie nimmt die Therapie das individuell mögliche Leben vorweg, bildet 
es ab und ermutigt zu ihm.

603. Jungs lebensbejahender Ansatz wird von Hermann Hesse im 'Sid-
dharta' (1922) aufgenommen und dichterisch ausgestaltet. (Hesse hatte bei 
Jung analytische Sitzungen im Februar und Mai 1921 und trug selbst im 
'Psychologischen Club' in Zürich vor. Vgl. Materialien zu Hermann Hes-
ses 'Siddharta', Frankfurt/Main 1975, Tagebuchaufzeichnung vom 17.2.21, 
a.a.O. 16ff.; Zeittafel a.a.O., 38).

604. JGW 8, 576: Die synchronistischen Phänomene, die vielleicht ein 
ursacheloses Angeordnetsein anzeigen, sind "als Schöpfungsakte anzuspre-
chen im Sinne einer creatio continua..."

605. Beide Zitate CGJ, Erinnerungen, 356. 'Liebe' definiert Jung: "Ich set-
ze dieses Wort in Anführungszeichen um anzudeuten, dass ich damit nicht 
bloß ein Begehren, Vorziehen, Begünstigen, Wünschen und ähnliches mei-
ne, sondern ein dem Einzelwesen überlegenes Ganzes, Einiges und Unge-
teiltes ..."

Jungs Nähe zu Spinozas amor ist hier eindeutig; er spricht aus, was Freud 
impliziert.

606. Vergleichbare Namen wären beispielsweise: die 'Sünde' und der 'Tod' 
bei Paulus; das 'Dionysische' bei Nietzsche, die 'Sorge' bei Heidegger ...

607. FGW XIII, 62 f.
608. Freuds ambivalente Beziehung zu seinem Judentum untersucht 

Scharfenberg, Sigmund Freud, 58 ff; vgl. auch Roazen, SF und sein Kreis, 
44 ff. Freud steht am erwähnten Punkt in einer Reihe mit den Autoren der 
hebräischen Bibel (Erwartung des Messias) und gegenwärtigen Denkern wie 
Th. W. Adorno, E. Bloch, Max Horkheimer (vgl. Horkheimer, Die Sehnsucht 
nach dem ganz Anderen, Ein Interview mit Kommentar von H. Gumnior, 
Hamburg 1970).

609. Vgl. dazu Ricoeur, Interpretation, 344. Eine Folge der einsichtigen 
Ergebung (als Versöhnung des Menschen mit seinem Schicksal) ist der Hu-
mor. Vgl. Jungs Antwort auf einen nicht erhaltenen Brief von Freud: "Sie 
haben sehr recht, dass Sie den Humor als die einzig anständige Reaktion auf 



246

das Unvermeidliche preisen" (Brief vom 8.11.07, SF - CGJ, Briefwechsel, 
107). Vgl. auch FGW XIV, 381 ff.

610. Zur Abgrenzung zwischen Jung und Klages vgl. Hüllen, Relationen, 
34 ff.

611. M. Jacoby, Sinn und Unsinn des Leidens, weist darauf hin, dass das 
Selbst in der Jungschen Psychologie - als Postulat - die archetypisch-sinn-
stiftende Funktion einer Paradiesesvorstellung einnimmt, und daher auch 
wieder kritisiert werden muss (in: Leiden, Studien aus dem C. G. Jung-Insti-
tut, 40 ff.). Die Unvollständigkeit der Vorstellung vom Selbst erwähnt Jung, 
JGW 10, 367 ('Schatten des Selbst').

612. Vgl. dazu V. Kast, Das Problem der Erkenntnis bei Jung und Leib-
niz, 138.

613. Freud und Jung beziehen sich beide auf Goethe als ihren geistigen 
(Jung auch als seinen leiblichen) Ahnen, was diesen humanistischen Impuls 
spezifiziert: der Mensch, eingegliedert in die Ordnung bzw. in die tragende 
Bewegung der Natur. Vgl. dazu Stern, C. G. Jung, 14 ff.; Müller-Pozzi, Psy-
chologie des Glaubens, 102 ff.

614. 'Idealistisch' und 'realistisch' hier idealtypisch zur Kennzeichnung 
von Tendenzen. 'Idealistisches' Gedankengut haben beide; die Verbindungs-
stelle ist Schelling (System des transzendentalen Idealismus: Das philoso-
phierende Ich erkennt seine Geschichte und seine Welt als selbstgestaltete.)

Vgl. dazu auch 0. Marquard, der die Nähe zwischen Freud und Schelling 
herausarbeitet, in: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, 83-106: 
Über einige Beziehungen zwischen Ästhetik und Therapeutik in der Philoso-
phie des neunzehnten Jahrhunderts.

615. Dazu vgl. Art. Desiderium naturale von P. Engelhardt, in HistWPhil 
2, 1972, 118-130. - Der Aufweis der Möglichkeit des Ersehnten aus der Tat-
sache des Sehnens setzt das aristotelische Kosmosmodell voraus (Bewe-
gungszusammenhang des Kosmos) bzw. das ontologische Argument An-
selms von Canterbury (das Absolute hat sich selbst je schon so mitgeteilt, 
dass es erstrebt werden kann). Tatsächlich liegt - wie gezeigt - Jungs Denken 
dieser Ansatz zu Grunde: das Selbst ist das Finalprinzip der Individuations-
Bewegung. Jungs 'Trieb zur Selbst-Verwirklichung' entspricht der Deutung 
des d.n. durch Thomas v. Aquin (d.n. als Ausrichtung eines jeden, gemäß sei-
ner Natur, auf sein Ziel hin).

616. SF, Briefe, 379; FGW X, 354 f.
617. Brief vom 2.7.1907, SF - CGJ, Briefwechsel, 91.



247

618. Vgl. Roazen, SF und sein Kreis, 266, im Anschluss an E. Jones, Das 
Leben und Werk von Sigmund Freud II, 494 f.; III, 359 f.

619. Dies ist die Richtung der Deutung Max Schurs. Vgl. dazu die Rezen-
sion: M. Schur, SF. Leben und Sterben, von U. Riebet, in: Analytische Psy-
chologie 7 (1976) 93 ff.

Dazu stimmt auch die (erwähnte) Abwehr Freuds gegenüber allem Irrati-
onalen; vgl. Roazen, SF und sein Kreis, 64, 207, 266 f, 416 f.

620. Vgl. CGJ, Erinnerungen, 31 ff. (über seine Schuljahre); Stern, C. G. 
Jung, 8, 28 ff. Dass solche Schematisierung in der Gefahr der Einseitigkeit 
ist, wenn sie nicht weiter differenziert wird, zeigt die Tatsache, dass auch 
Freud unter psychosomatischen (also ,hysterischen') Symptomen gelitten 
hat, vgl. die wiederkehrenden Klagen in seinen Briefen an Fliess (in: Aus 
den Anfängen der Psychoanalyse).

621. H. A. Wyss, Die Revolution des Bewusstseins. Sigmund Freud, C. G. 
Jung und die Gegenwart, 176.

622. Vgl. Stern, CG. Jung, 20 ff.
623. CGJ, Erinnerungen, 358 f. (Originaltext Jungs).
624. Zitate aus JGW 6, 436 ff. Dazu passt Jungs gelegentliche Schroffheit 

und Unbezogenheit (Stern, 142), seine Betonung der Innenwelt gegenüber 
der Außenwelt (Stern, 14 ff., 133). - P. J. Sterns abschätzige Beurteilung der 
Einstellung Jungs (seiner Erfahrung als ,quasi-schizophren', seiner Theorie 
als ,Selbstheilungsversuch') ist die - nach der Jungschen Typologie zu erwar-
tende - Abwertung des introvertierten Standpunkts durch den Extravertier-
ten!

Jungs kritischer Selbsteinschätzung entspricht die heftige Charakterisie-
rung, die Freud nach der Trennung vornimmt: "... der brutale, heilige Jung 
..." (Brief vom 26. 7.14, SF - KA, Briefwechsel, 180). Zu Jungs typol. Ein-
ordnung vgl. auch Jaffé, Aus Leben und Werkstatt von C. G. Jung, 118.

625. Auch dies ist 'typgemäß', vgl. JGW 6, 181.
626. JGW 4, 387.
627. Vgl. JGW 6, 366. Dem entspricht Freuds Selbstwahrnehmung, er ar-

beite 'intuitiv' (vgl. Brief vom 17.12.11, SF - CGJ, Briefwechsel, 523), und 
dass Ideen (wie vor allem der Todestrieb) 'Macht' über ihn gewinnen könn-
ten, vgl. FGW XIV, 479.

628. Die Konzeptionen von Freud und Jung sind einander zeitlich nahe 
und sachlich verwandt. Auch wenn beide Autoren nach ihrem Bruch es nicht 



248

immer wahrhaben wollten, so waren sie sich doch grundsätzlich dessen be-
wusst, dass sie sich (und sei es polemisch) aufeinander bezogen bzw. ge-
genseitig ergänzten. Vgl. etwa die frühen Ansätze in SF - CGJ, Briefwech-
sel: 139 (SF, Allgemeines); 186 (CGJ, Neurosen- und Psychosenforschung); 
323 ff. (zur Frage der Religion). Mit dieser Bestimmung des Verhältnisses 
der Theorien zueinander wende ich mich gegen die These J. W. Hüllens, der 
in der Analytischen Psychologie C. G. Jungs die Psychoanalyse Freuds auf-
gehoben sieht. (Jungs Psychologie sei "Sachwalterin der Tiefenpsychologie, 
zugleich aber auch ... die Überwinderin der Psychoanalyse..." Hüllen, Rela-
tionen 12). Sicher stimmt es, dass die Analytische Psychologie die Psychoa-
nalyse öffnet und überschreitet, aber sie setzt sie gleichzeitig als eigenstän-
diges Gegenüber voraus.

Die Forschung und Ausbildung der Tiefenpsychologen ist längst dazu 
übergegangen, zwar den 'eigenen' Schwerpunkt zu behalten, aber die jeweils 
'andere Seite' sehr ernst zu nehmen. Roazen (SF und sein Kreis, 211) be-
merkt zu Recht: "Die Ketzerei von damals ist zur Orthodoxie von heute ge-
worden."

629. Auch Freud, der Kultur und Gesellschaft (deutlicher noch als Jung) 
kritisch ernst nehmen wollte, bekommt das soziologische Phänomen 'Gesell-
schaft' nicht in den Blick - vgl. seine Analysen in: Massenpsychologie und 
Ich-Analyse, FGW XIII, 71 ff. Seine Gesellschaftskritik bleibt bei aller Prä-
zision abstrakt. Vgl. dazu H. J. Thilo, Das Menschenbild in der Psychoana-
lyse Sigmund Freuds (WzM 29 (1977), 88-102), 94.

630. Vgl. dazu auch Ricoeur, Hermeneutik und Psychoanalyse, 164 ff.
631. CGJ, Erinnerungen, 360 (Originalzitat Jung): "Die Welt ... ist roh und 

grausam und zugleich von göttlicher Schönheit. Es ist Temperamentssache 
zu glauben, was überwiegt: die Sinnlosigkeit oder der Sinn ... Ich habe die 
ängstliche Hoffnung, der Sinn werde überwiegen und die Schlacht gewin-
nen." Vgl. auch Brief an Helene Kiener vom 15. 5. 55 (Briefe II, 491).

632. So fasst O. Marquard pointiert seine Gedanken über die Notwendig-
keit eines irgendwie gearteten geschichtsphilosophischen Konzepts zusam-
men (Idealismus und Theodizee, 56; in: ders., Schwierigkeiten mit der Ge-
schichtsphilosophie, 52-65). Zur ganzen Frage vgl. ders., a.a.O. 13-33; das 
Konzept von Levi-Strauss, dem unsere These entspricht, erwähnt Marquard 
a.a.O. 142 ff, bes. A. 168.



249

Literaturverzeichnis
Abraham, K., Psychoanalytische Studien. Gesammelte Werke in zwei 

Bänden, hrsg. und eingeleitet von J. Cremerius, Frankfurt 1969 u. 1971
Adorno, Th. W., Zum Verhältnis von Psychoanalyse und Gesellschaftskri-

tik: Psyche 6 (1952/53) 1-18
Alexander, P., Spinoza und die Psychoanalyse, Chronicon Spinozanum V, 

Haag 1927
Améry, J., Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines 

Überwältigten, München 1966
Andreas-Salomé, L., In der Schule bei Freud. Tagebuch eines Jahres 

(1912/13), hrsg. E. Pfeiffer, München 1965
Apel, K.-O. u. a., Hermeneutik u. Ideologiekritik, Frankfurt 1970
Ariès, Ph., Studien zur Geschichte des Todes im Abendland, München 

1976
Balint, M., Therapeutische Aspekte der Regression. Die Theorie der 

Grundstörung, Stuttgart 1970
Bally, G., Mensch und Welt in der Auffassung Sigmund Freuds, in: Freud 

in der Gegenwart, Frankfurter Beiträge zur Soziologie Bd. 6, hrsg. Th. W. 
Adorno und W. Dirks, Frankfurt 1957, 229-251

Balmer, H., Die Archetypentheorie von C. G. Jung. Eine Kritik, Berlin 
1972

Barnes, H. E., Neo-Platonism and Analyt. Psychology: Philos. Review 54 
(1945) 558-577

Barz, H., Selbst-Erfahrung. Tiefenpsychologie und christlicher Glaube, 
Stuttgart 1973

Beck, H., Deutung des Bösen. Eine philosophiegeschichtliche und ge-
schichtsphilosophische Erörterung, in: Der Mensch vor dem Anspruch der 
Wahrheit und der Freiheit (Festgabe für J. B. Lotz), hrsg. J. de Vries u. W. 
Brugger, Frankfurt 1973, 135-150

Beck, I., Das Problem des Bösen und seiner Bewältigung. Eine Ausein-
andersetzung mit der Tiefenpsychologie von C. G. Jung vom Standpunkt 
der Theologie und Religionspädagogik, München 1976 (im Text abgekürzt: 
Beck, Das Böse)



250

Becker, A. M., Zur Gliederung des Überichs, in: Entfaltung der Psycho-
analyse. Das Wirken Sigmund Freuds in der Gegenwart, hrsg. A. Mitscher-
lich, Stuttgart 1956, 93-113

Bennett, E. A., C.G. Jung. Einblicke in Leben und Werk, Stuttgart 1963
Berger, P. L., Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente einer 

soziologischen Theorie, Frankfurt 1973
Bernfeld, S., Reich, W. u. a., Psychoanalyse und Marxismus. Dokumen-

tation einer Kontroverse, mit einer Einleitung von H. J. Sandkühler, Frank-
furt 1970

Billicsich, F., Das Problem des Übels in der Philosophie des Abendlandes, 
3 Bände, Wien 1952 ff. (im Text abgekürzt: Billicsich, Übel)

Binswanger, L, Erinnerungen an Sigmund Freud, Bern 1956
- ders., Freuds Auffassung des Menschen im Lichte der Anthropologie, 

in: Ausgewählte Vorträge und Aufsätze, Bd. I, Zur phänomenologischen An-
thropologie, Bern 21961

- ders., Mein Weg zu Freud, in: Freud in der Gegenwart, Frankfurter Bei-
träge zur Soziologie Bd. 6, hrsg. Th. W. Adorno und W. Dirks, Frankfurt 
1957, 202-227

Bloch, W., Polarität. Ihre Bedeutung für die Philosophie der modernen 
Physik, Biologie und Psychologie, Berlin 1972

Blomeyer, R., Aspekte der Persona: Analytische Psychologie 5 (1974) 17-
29

- ders., Symbole: Einstellungen - Definitionen - Wirkungen: Analytische 
Psychologie 7 (1976) 1-19

Blumenberg, H., Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt 1966. Vgl. dazu 
die Rezension von L. Oeing-Hanhoff: Philos. Jahrbuch 76 (1968/69) 428-
439

Bollnow, O. F., Dilthey. Eine Einführung in seine Philosophie, Stuttgart ² 
1955

- ders., Die Lebensphilosophie, Berlin 1958
- ders., Die philosoph. Anthropologie und ihre method. Prinzipien, in: Phi-

losophische Anthropologie heute, hrsg. R. v. Rocek u. O. Schatz, München 
1972, 19-36

- ders., Philosophie der Erkenntnis. Das Vorverständnis und die Erfahrung 
des Neuen, Stuttgart 1970



251

- ders., Das Wesen der Stimmungen, Frankfurt, 2., erw. Aufl. 1943
Bonhoeffer, Th., Zum Problem der Weltanschauung in der Auseinander-

setzung zwischen Freud und Pfister: Wege zum Menschen 26 (1974) 63-68
Boss, M., Über Herkunft und Wesen des tiefenpsychologischen Archety-

pus-Begriffs: Psyche 6 (1952/53), 584-597
Bräutigam, W., Anthropologie der Neurose, in: Neue Anthropologie 6, 

hrsg. H.G. Gadamer u. P. Vogler, Stuttgart 1974, 114-137
Brandell, G., Sigmund Freud - Kind seiner Zeit, München 1976
Brenner, Ch., Der psychoanalytische Begriff der Aggression: Psyche 25 

(1971) 417-432
Brun, R., Über Freuds Hypothese vom Todestrieb: Psyche 7 (1953/54) 81-

111
Camus, A., Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch über das Absurde, 

Hamburg 1959
Cassirer, E., Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bände, Tübingen 

1953
Charon, J., Der Tod im abendländischen Denken, Stuttgart 1968
Demetz, P., Kafka, Freud, Husserl: Problem einer Generation: Ztschr. f. 

Religions- und Geistesgeschichte 7 (1955) 59-69
Denker, R., Aufklärung über Aggression, Stuttgart ³ 1971
Dimitrow, Ch. T., Arthur Schopenhauer und Sigmund Freud: Ztschr. für 

psychosomatische Medizin 17 (1971) 68-83
Dörries, H., Zur Geschichte der Mystik. Erigena und der Neuplatonismus, 

Tübingen 1925
D(oolittle), H., Tribute to Freud (With unpublished letters by Freud to the 

author), mit einem Vorwort von M. Moore, New York 1956
Erikson, E. M., Identität und Lebenszyklus, Frankfurt 1966
Evans, R. J., Conversation with C. G. Jung and Reactions from E. Jones, 

Zürich 1967
Feyerabend, P., Von der beschränkten Gültigkeit methodologischer Re-

geln: Neue Hefte für Philosophie, Göttingen 1972, 124-171
Fierz, H. K., Klinik und Analytische Psychologie, Stuttgart 1963



252

von Franz, M.-L., Die alchemistische Makrokosmos-Mikrokosmos-Idee 
im Lichte der Jungschen Psychologie, in: Symbolon I, Basel 1960, 27-38

- dies., C. G. Jung. Sein Mythos in unserer Zeit, Frauenfeld 1972
- dies., Shadow and Evil in Fairy Tales, Zürich 1974
Freud, A., Das Ich und die Abwehrmechanismen, München o. J. (Kindler-

Tb)
Freud, S., Gesammelte Werke; Bd. I-XVIII, chronol. geordnet. Unter Mit-

wirkung von M. Bonaparte hrsg. von A. Freud, Frankfurt 1940 ff. (im Text 
zitiert: FGW)

- ders., Aus den Anfängen der Psychoanalyse. Briefe an W. Fliess - Ab-
handlungen und Notizen aus den Jahren 1887-1902, hrsg. E. Kris, A. Freud, 
M. Bonaparte, Frankfurt 1950

- ders., Briefe 1873-1939, hrsg. E. und L. Freud, Frankfurt, 2., erweiterte 
Auflage 1967 (im Text zitiert: SF, Briefe)

- ders., Abraham, K., Briefe 1907-1926, hrsg. H. C. Abraham und E. L. 
Freud, Frankfurt 1965 (im Text zitiert: SF - KA, Briefe)

- ders., Andreas-Salomé, L., Briefwechsel, hrsg. E. Pfeiffer, Frankfurt 
1966 (im Text zitiert: SF - LAS, Briefwechsel)

- ders., Jung, C. G., Briefwechsel, hrsg. W. McGuire und W. Sauerländer, 
Frankfurt 1974 (im Text zitiert: SF - CGJ, Briefwechsel)

- ders., Pfister, O., Briefe 1909-1939, hrsg. E. L. Freud u. H. Meng, Frank-
furt 1963 (im Text zitiert: SF - OPf, Briefe)

- ders., Weiss, E., Briefe zur psychoanalytischen Praxis. Mit den Erinne-
rungen eines Pioniers der Psychoanalyse. Vorbem. u. Einl. von M. Grotjahr, 
Frankfurt 1974 (im Text zitiert: SF - EW, Briefe)

- ders., Zweig, A., Briefwechsel, hrsg. L. Freud, Frankfurt 1968 (im Text 
zitiert: SF - AZ, Briefwechsel)

Frey-Rohn, L., Von Freud zu Jung, Olten - Freiburg 1969
Fromm, E., Philosophische Anthropologie und Psychoanalyse. Das Men-

schenbild Sigmund Freuds, in: Philosophische Anthropologie heute, hrsg. R. 
v. Rocek u. O. Schatz, München 1972, 84-102

- ders., Psychoanalyse und Ethik, Stuttgart 1954; vgl. dazu die Rezension 
von F. Riefstahl: Psyche 9 (1955/56) 721-724

- ders., Psychoanalyse und Religion, Zürich 1966



253

Gadamer, H. G., Wahrheit und Methode, Tübingen ²1965
Giegerich, W., Ontogeny = Phylogeny? A Fundamental Critique of Erich 

Neumann's Analytical Psychology, in: Spring 1975, New York 1975, 110-
129

Görres, A., Methode und Erfahrungen der Psychoanalyse, München 1958
Grütter, E., Psychoanalytische Bemerkungen zur Jung'schen Heilmetho-

de: Psyche 13 (1959/60) 536-553
Habermas, J., Erkenntnis und Interesse, Frankfurt 1968
Häberlin, P., Das Böse. Ursprung und Bedeutung, München 1960
Haecker, Th., Schöpfer und Schöpfung, München ²1949
Häfner, H., Schulderleben und Gewissen. Beitrag zu einer personalen Tie-

fenpsychologie, Stuttgart 1956
Harsch, H., Das Schuldproblem in Theologie und Tiefenpsychologie, Hei-

delberg 1965
Hartmann, H., Psychoanalyse und moralische Werte, Stuttgart 1973
Heimbrock, H. G., Spinoza und die neuere Religionspsychologie: Wege 

zum Menschen 29 (1977) 79-88
Herwig, H. J., Therapie der Menschheit, München 1969
Hochheimer, W., Die Psychotherapie von C.G. Jung: Psyche 11 (1957/58) 

561-639 (als Buch, erweitert, Stuttgart 1966)
Horkheimer, M., Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen. Ein Interview 

mit Kommentar von H. Gumnior, Hamburg 1970
- ders., Adorno, Th. W., Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-

mente, Frankfurt 1969
Hüllen, J. W., Die philosophischen Relationen der Komplexen Psycholo-

gie C. G. Jungs; Diss., Münster 1966 (im Text zitiert: Hüllen, Relationen)
Hummel, G., Theologische Anthropologie und die Wirklichkeit der Psy-

che. Zum Gespräch zwischen Theologie und analytischer Psychologie, 
Darmstadt 1972

Jacobi, J., Komplex, Archetypus, Symbol in der Psychologie C.G. Jungs, 
Zürich 1975 (im Text zitiert: Jacobi, Komplex)

- dies., Die Psychologie von C. G. Jung. Eine Einführung in das Gesamt-
werk mit einem Geleitwort von C.G. Jung, Olten 6/1972



254

- dies., Versuch einer Abgrenzung der wichtigsten Konzeptionen C. G. 
Jungs von denen Sigmund Freuds. Eine Darstellung: Psyche 9 (1955/56) 
261-278

Jacoby, M., Der Mythus vom verlorenen Paradies - heute: Analytische 
Psychologie 7 (1976) 36-47

- ders., Sinn und Unsinn des Leidens, in: Leiden (Studien aus dem C. G. 
Jung-Institut), Zürich 1976, 36-53

Jaffé, A., Aus Leben und Werkstatt von C. G. Jung, Stuttgart 1968
- dies., Der Mythos vom Sinn im Werk von C. G. Jung, Stuttgart 1967
Jappe, G., Über Wort und Sprache in der Psychoanalyse, Frankfurt 1971
Jaspers, K., Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, Mün-

chen 1962
- ders., Psychologie der Weltanschauungen, Berlin 6, 1971
- ders., Rechenschaft und Ausblick. Reden und Aufsätze, München 1961
- ders., Vernunft und Widervernunft in unserer Zeit, München 1952
- ders., Von der Wahrheit, München 1958
Jones, E., Das Leben und Werk von Sigmund Freud, 3 Bde: I. Die Ent-

wicklung der Persönlichkeit und die großen Entdeckungen, 1856-1900; II. 
Jahre der Reife, 1901-1919; III. Die letzte Phase, 1920-1939, Stuttgart 1960 
u. 1962

Jung, C. G., Gesammelte Werke. 18 Bde (in Anlehnung an die engl. Ge-
samtausgabe Collected Works, Bollingen Series XX, New York und Lon-
don), Olten 1958 ff. Bisher sind erschienen die Bände 1, 4, 5, 6, 7, 8, 9/I, 9/
II, 10, 11, 12, 14/I, 14/II, 15, 16, 17 (im Text zitiert: JGW)

- ders., Erinnerungen, Träume, Gedanken von C. G. Jung, hrsg. A. Jaffé, 
Olten 1972 (im Text zitiert: CGJ, Erinnerungen)

- ders., Über Grundlagen der Analytischen Psychologie. Die Tavistock 
Lectures, übers. H. Binswanger, Zürich 1969

- ders., Symbolik des Geistes. Studien über psych. Phänomenologie. Mit 
einem Beitrag von R. Schärf, Zürich 1953

- ders., Briefe. 3 Bde: Bd. 1, Briefe 1906-1945; Bd. 2, Briefe 1946-1955; 
Bd. 3, Briefe 1956-1961, hrsg. A. Jaffé in Zusammenarbeit mit G. Adler, Ol-
ten 1972 (im Text zitiert: CGJ, Briefe)



255

- ders., Kerenyi, K., Einführung in das Wesen der Mythologie, Zürich 
1951

- ders., Riklin, F., Diagnostische Assoziationsstudien, 2 Bde, Leipzig 
1911

- ders., Wilhelm, R., Das Geheimnis der goldenen Blüte, Zürich 1929 
Jung, E., Animus und Anima, Zürich 1967

Kast, V., Kreativität in der Psychologie von C. G. Jung; Diss., Zürich 
1972

- dies., Das Problem der Erkenntnis bei Jung und Leibniz; Dipl.-Thesis 
des C. G. Jung-Institutes, Zürich 1970

Keller, W., Philosophische Anthropologie - Psychologie - Transzendenz; 
in: Neue Anthropologie 6, hrsg. H. G. Gadamer u. P. Vogler, Stuttgart 1974, 
3-43

Kellner, K., Jungs Philosophie auf der Grundlage seiner Tiefenpsycholo-
gie; Diss., Erlangen 1937

Knapp, G., Der antimetaphysische Mensch. Marx - Darwin - Freud, Stutt-
gart 1973

Kohut, H., Narzissmus, Empathie und die Fragmentierung des Selbst: 
Wege zum Menschen 29 (1977) 49-68

Kuiper, P. C., Diltheys Psychologie und ihre Beziehung zur Psychoanaly-
se: Psyche 19 (1965) 241-249

- ders., Verstehende Psychologie und Psychoanalyse: Psyche 18 (1964/65) 
15-32

Kunz, H., Die Erweiterung des Menschenbildes in der Psychoanalyse Sig-
mund Freuds, in: Neue Anthropologie 6, hrsg. H. G. Gadamer u. P. Vogler, 
Stuttgart 1974, 44-113

Lämmerzahl, E., Der Sündenfall in der Philosophie des deutschen Idealis-
mus, Berlin 1934

Landmann, M., De Homine. Der Mensch im Spiegel seiner Gedanken, 
Freiburg 1962

- ders., Philosophische Anthropologie. Menschliche Selbstdarstellung in 
Geschichte und Gegenwart, Berlin 1955

Laplanche, J., Leben und Tod in der Psychoanalyse, Olten 1974 (im Text 
zitiert: Laplanche, Leben und Tod)



256

- ders., Pontalis, J.-B., Das Vokabular der Psychoanalyse, 2 Bde, Frankfurt 
1973 (im Text zitiert: Laplanche-Pontalis, Vokabular)

Lepenies, W., Nolte, H., Kritik der Anthropologie, München 1971
Lévi-Strauss, C, Strukturale Anthropologie, Frankfurt 1967
Loch, W., Zur Entstehung aggressiv-destruktiver Reaktionsbereitschaft: 

Psyche 24 (1970) 241-259
Lorenzer, A., Über den Gegenstand der Psychoanalyse, oder: Sprache und 

Interaktion, Frankfurt 1973
- ders., Sprachzerstörung und Rekonstruktion. Vorarbeiten zu einer Meta-

theorie der Psychoanalyse, Frankfurt 1970
- ders., Wittgensteins Sprachspiele in der Psychoanalyse: Psyche 28 

(1974) 833-852
Lückert, H. R., Der Mensch, das konfliktträchtige Wesen. Das Konzept 

vom Menschen in der gegenwärtigen Psychologie, München 1972
Lüthi, K., Gott und das Böse, Zürich 1961
Macintyre, A. C, Das Unbewusste. Eine Begriffsanalyse, Frankfurt 1968.
Mann, Th., Freud und die Zukunft, in: ders., Ges. Werke 15, Stockholm 

1948, 561-588
Manonni, O., Freud, Hamburg 1971
Marcuse, H., Triebstruktur und Gesellschaft, Frankfurt 1969
- ders., Das Veralten der Psychoanalyse, in: ders., Kultur und Gesellschaft, 

Bd. 2, Frankfurt 1968, 85 ff.
Mehlich, R., J. H. Fichtes Seelenlehre und ihre Bedeutung für die Gegen-

wart. Mit einer Einführung von C. G. Jung, Zürich 1935
Meinertz, J., Psychotherapie als Wissenschaft, Stuttgart² 1952; vgl. dazu 

die Rezension von H. Richter: Psyche 8 (1954/55) 24-32
- ders., Die Tiefenpsychologie in ihren Bezügen zu wesentlichen Strö-

mungen der gegenwärtigen geistigen Atmosphäre: Psyche 11 (1957/58) 473-
504

Meng, H., Sigmund Freud in Gespräch, Begegnung und Werk: Psyche 10 
(1956/57) 517-528

Mentzos, St., Psychoanalyse - Hermeneutik oder Erfahrungswissen-
schaft?: Psyche 27 (1973) 832-849



257

Meyer, J. E., Tod und Neurose, Göttingen 1973
Mitscherlich, A., Freiheit und Unfreiheit in der Krankheit. Das Bild des 

Menschen in der Psychotherapie, Hamburg² 1948
- ders., Der Kampf um die Erinnerung, München 1975
- ders., Krankheit als Konflikt, 2 Bde, Frankfurt 1966 u. 1969
Möller, J., Zum Thema Menschsein. Aspekte einer philosophischen An-

thropologie, Mainz 1967
- ders., Wahrheit als Problem, München 1971
Müller-Pozzi, H., Psychologie des Glaubens. Versuch einer Verhältnisbe-

stimmung von Theologie und Psychologie, München 1975
Nagera, H., Psychoanalytische Grundbegriffe, Frankfurt 1974 (im Text zi-

tiert: Nagera, Grundbegriffe)
Neumann, E., Zur Psychologie des Weiblichen, München o. J. (Kindler-

Tb)
- ders., Tiefenpsychologie und neue Ethik, München 1964
- ders., Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, München o. J. (Kindler-

Tb)
Oeing-Hanhoff, L., Die Philosophie und das Phänomen des Bösen, in: Re-

alität und Wirksamkeit des Bösen, StKAB 34, Würzburg 1965, 37-68
Odajnik, C. G. Jung und die Politik, München 1975
Peukert, H., Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentale 

Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung, 
Düsseldorf 1976; vgl. dazu die Rezension von K. Schäfer: Orientierung 60 
(1976) 179-182

Panikkar, R., Verstehen als Überzeugtsein, in: Neue Anthropologie 7, 
hrsg. H. G. Gadamer u. P. Vogler, Stuttgart 1975, 132-167

Pfister, O., Karl Jaspers als Sigmund Freuds Widersacher: Psyche 6 (1952/
53) 241-275

Philp, H. L., Jung and the problem of Evil, London 1958
Plack, A., Die Gesellschaft und das Böse. Eine Kritik der herrschenden 

Moral, München 1967
Pontalis, J.-B., Nach Freud, Frankfurt 1968



258

Quispel, G., C. G. Jung und die Gnosis, in: Eranos-Jb, Zürich 1968, 277-
298

Rapaport, D., Die Struktur der psychoanalytischen Theorie. Versuch einer 
Systematik, Stuttgart 1961

Ribi, A., Depression, Krankheit oder Segen? in: Leiden (Studien aus dem 
C. G. Junginstitut 1976) 54-73

Ricoeur, P., Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt 1965 
(im Text zitiert: Ricoeur, Interpretation)

- ders., Der Konflikt der Interpretationen, 2 Bde: Bd. 1, Hermeneutik und 
Strukturalismus; Bd. 2, Hermeneutik und Psychoanalyse, München 1973 f.

- ders., Phänomenologie der Schuld, 2 Bde: Bd. 1, Die Fehlbarkeit des 
Menschen; Bd. 2, Symbolik des Bösen, München 1971; vgl. dazu die Re-
zension von J. Rütsche, Freud in der französ. Philosophie: Phil. Jahrbuch 78 
(1971) 401-422

Riemann, F., Grundformen der Angst und die Antinomien des Lebens, 
München 1961

Riesman, D., Freud und die Psychoanalyse, Frankfurt 1965
Roazen, P., Brudertier. Sigmund Freud und Viktor Tausk. Die Geschichte 

eines tragischen Konflikts, Hamburg 1973
- ders., Politik und Gesellschaft bei Sigmund Freud, Frankfurt 1971
- ders., Sigmund Freud und sein Kreis. Eine biografische Geschichte der 

Psychoanalyse, Bergisch Gladbach 1976
Rosenkötter, L., Über Kriterien der Wissenschaftlichkeit in der Psychoa-

nalyse: Psyche 23 (1969) 161-169
Scharfenberg, J., Sigmund Freud und seine Religionskritik als Herausfor-

derung für den christlichen Glauben; Göttingen 1968 (im Text zitiert: Schar-
fenberg, Sigmund Freud)

Scheler, M., Die Stellung des Menschen im Kosmos, München '1966
Schlegel, Grundriss der Tiefenpsychologie, Bd. IV: Die Polarität der Psy-

che und ihre Integration. Eine kritische Darstellung der Psychologie von C. 
G. Jung, München 1973

Schlippenbach, W. v., Replik auf Balmers Kritik an der Archetypentheorie 
von C. G. Jung; Dipl.-Thesis des C. G. Jung-Institutes, Zürich 1975

Scholem, G.,



259

(1) Kabbala; Jerusalem 1974; (2) Die Geheimnisse der Schöpfung, Frank-
furt 1971 ;

(3) Das Buch Bahir, Darmstadt 1970; (4) Ursprünge und Anfänge der 
Kabbala, Berlin 1962;

(5) Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt 1967; (6) 
Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt 1973; (7) Von der mystischen 
Gestalt der Gottheit, Zürich 1962

(im Text zitiert nach dieser Nummerierung)
Schulz, W., Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen 1972
- ders., Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spätphilosophie 

Schellings, Stuttgart 1955
Schur, M., Sigmund Freud. Leben und Sterben, Frankfurt 1973
Schwartländer, J., Der Mensch ist Person. Kants Lehre vom Menschen, 

Stuttgart 1968
Seidmann, P., Freuds Glaube: Volkshochschule 2 (1968) 3-37
- ders., Der Weg der Tiefenpsychologie in geistesgeschichtlicher Perspek-

tive, Zürich 1969
Seifert, F., Seele und Bewusstsein, München 1962
- ders., Tiefenpsychologie. Die Entwicklung der Lehre vom Unbewussten, 

Düsseldorf 1955
Sertillanges, A.-D., Le problème du Mal. Histoire, Solution, Paris 1948
Sonnemann, U., Hegel und Freud: Psyche 24 (1970) 208-218
Spengler, E., Das Gewissen bei Freud und Jung. Mit einer philosophisch-

anthropologischen Grundlegung; Diss., Zürich 1964
Stern, P. J., C.G. Jung. Prophet des Unbewussten. Eine Biografie, Mün-

chen 1977
Storr, A.G., C.G. Jung, München 1974
Studien aus dem C. G. Jung-Institut Zürich XIII: Das Böse; mit Beiträgen 

von L. Frey-Rohn, M.-L. von Franz, K. Löwith, K. Kerenyi, V. Maag, G. Wi-
dengren u. a., Zürich 1961

Tellenbach, H., Die Begründung psychiatrischer Erfahrung und psychia-
trischer Methoden in philosophischen Konzeptionen vom Wesen des Men-
schen, in: Neue Anthropologie 6, hrsg. H. G. Gadamer u. P. Vogler, Stuttgart 
1974, 138-181



260

Tenzler, J., Imagination und Religion. Zum Grundaspekt von C. G. Jungs 
,Komplexer Psychologie'; Diss., Münster 1971

Thilo, H.-J., Das Menschenbild in der Psychoanalyse Sigmund Freuds: 
Wege zum Menschen 29 (1977) 88-102

Tillich, P" Symbol und Wirklichkeit, Göttingen 1962
Unterste, H., Die Quaternität bei C. G. Jung; Diss., München 1972; als 

Buch erschienen unter dem Titel: Theologische Aspekte der Tiefenpsycholo-
gie von C. G. Jung, Düsseldorf 1977

Urban, B., Zur Entwicklung und Entstehung des freudschen Gottesbe-
griffs: Wege zum Menschen 24 (1972) 375 ff.

- ders., Freud und Plato: Wege zum Menschen 22 (1970) 378 ff.
von Uslar, D., Die Welt als Ort des Menschen (Spinoza, Leibniz, Schel-

ling, Heidegger), in: Neue Anthropologie 7, hrsg. H. G. Gadamer u. P. Vog-
ler, Stuttgart 1975, 305-329

Waelder, R., Die Grundlagen der Psychoanalyse, Bern 1963
- ders., Freud und die Geschichte der Wissenschaft: Psyche 11 (1957/58) 

210-219
Walder, P., Mensch und Welt bei C.G. Jung, Zürich 1953
Wehr, G., C.G. Jung, Hamburg 1969
- ders., C.G. Jung und Rudolf Steiner. Konfrontation und Synopse, Stutt-

gart 1972
Werner, Ch., Le Problème du Mal, Lausanne 1944
White, V., Gott und das Unbewusste, Zürich 1956
Wickes, F. G., Von der Inneren Welt des Menschen. Mit einem Vorwort 

von C. G. Jung, Zürich 1959
Wiesenhütter, E., Freud und seine Kritiker, Darmstadt 1974
Wolff, T., Studien zu C. G. Jungs Psychologie, Zürich 1959
Wucherer-Huldenfeld, A., Zur Genealogie der Moral bei Sigmund Freud: 

Ztschr. Für klin. Psychologie und Psychotherapie 22 (1974) 132-146
Wyss, D., Marx und Freud, Göttingen 1968
- ders., Die tiefenpsychologischen Schulen von den Anfängen bis zur Ge-

genwart, Göttingen ³1970 (im Text zitiert: Wyss, Schulen)



261

Wyss, H. A., Die Revolution des Bewusstseins. Sigmund Freud, C. G. 
Jung und die Gegenwart, in: Symbolon 7, Basel 1971

Zacharias, G., Das Böse. Dokumente und Interpretationen, München 
1972

Zielen, W., Todessymbolik in der heutigen Zeit: Analytische Psychologie 
7 (1976) 64-69

Zusätzliche Literaturhinweise finden sich in den Anmerkungen.


	Einführung
	1. Zugang zum Problem
	2. Erfahrung und Deutung des Bösen
	3. Der Wandel der Fragestellung
	a) Die Rechtfertigung Gottes
	b) Der Grund der Wirklichkeit
	c) Das Unrecht zwischen Menschen
	d) Die Versöhnung mit dem Leben

	4. Deutung des Bösen als Sinndeutung des Lebens
	a) Ein möglicher Deutungsansatz
	b) Die Frage nach der Verantwortlichkeit
	c) Das Konzept Sigmund Freuds
	d) Die Frage nach dem Lebensentwurf
	e) Das Konzept C. G. Jungs
	f) Das Gegenüber von Freud und Jung

	5. Zu Inhalt und Methode der Untersuchung

	1. Teil Sigmund Freud
	A. Das Böse bei Sigmund Freud
	1. Das unverständliche menschliche Leiden
	a) Freuds Ansatz in der geistesgeschichtlichen Tradition
	b) Die Entfaltung der Fragestellung bei Freud

	2. Das Leiden aus Konflikt
	a) Der Ausgang beim moralisch Bösen
	b) Die Konfliktstruktur der Psyche
	(1) Die Libidotheorie
	(aa) Ich (-triebe) gegen Sexualtriebe (Anm. 35)
	(bb) Ichlibido und Objektlibido
	(cc) Eros und Todestrieb
	(2) Stellung und Funktion des Ich
	(aa) Genese des Ich
	(bb) Funktionen des Ich
	(cc) Struktur des Ich
	(3) Zusammenfassung

	3. Die Darstellung des Konflikts
	a) Das Böse in der Ontogenese
	(1) Orale Phase
	(2) Anale Phase
	(3) Phallische Phase, Ödipuskomplex
	(4) Latenzzeit
	b) Das Böse im erwachsenen Individuum
	(1) Der Neurotiker (Fixierung, Regression, Verdrängung)
	(2) Der Normale (Traum, Fehlleistung, Witz)
	(3) Gesundheit und Krankheit

	4. Die Genese des Konflikts
	a) Der repressive Charakter der Kultur
	b) Die Entstehung von Moral und Kultur
	c) Die Rolle der Realität
	d) Der prinzipielle Dualismus

	5. Die Überwindung des Konflikts
	a) Religion und Moral
	b) Die psychoanalytische Wissenschaft
	c) Das Ethos der Psychoanalyse


	B. Freuds Deutung des Bösen
	I. Freuds Ansatz
	1. Schwierigkeiten der Interpretation
	a) Komplexität der psychoanalytischen Theorie
	b) Erfahrungsgebundene Theorie

	2. Polemik und Faszination im Denken Freuds
	a) Die polemische Ausrichtung der Psychoanalyse
	b) Die faszinierende Natur
	(1) Erkenntnis
	(2) Bewunderung
	(3) Beherrschung

	3. Freuds Grundaussage

	II. Die Manifestation des Bösen
	1. Der Zugang: Leiden
	2. Das Zentrum: der Tod
	a) Der unbekannte Tod
	Wir haben im darstellenden Teil zu zeigen versucht, dass sich unter dem Zugriff der psychoanalytischen Fragestellung die Grenzen zwischen der Kran­kheit (malum physicum) und dem Bösen (als malum morale) verwischen. Dies aber nicht deshalb, weil - wie es in
	b) Der gegenwärtige Tod
	c) Der Tod als Rahmen und Grenze der Psychoanalyse


	III. Der Grund des Bösen
	1. Die Zweideutigkeit der Zivilisation
	a) Historischer Bezug: J. -J. Rousseau
	b) Die unnatürliche Kultur bei Freud
	c) Das Modell Marcuses

	2. Die Zweideutigkeit der Vergesellschaftung
	a) Historischer Bezug: Thomas Hobbes
	b) Die unnatürliche Kultur bei Freud
	c) Ideologiekritische Rückfragen an Freuds Theorie

	3. Die maligne Situation des Menschen
	a) Seine Differenziertheit: Mensch und Tier
	b) Seine Zerrissenheit: Eros wider Thanatos
	c) Seine Verlorenheit: die harte Realität
	(1) Unstillbare Sehnsucht
	(2) Das Modell Camus': Die Erfahrung der Absurdität

	4. Freuds Mythos
	a) Die stützende Ananke
	b) Zur Interpretation von Freuds Mythos


	IV. Die Antwort auf das Böse
	1. Die Möglichkeit der Ethik
	a) Das so genannte Böse der Moral
	b) Der Anfang der ethischen Freiheit

	2. Die Ethik der Psychoanalyse
	a) Das Gute
	(1) Historischer Bezug: Leibniz und Spinoza
	(2) Die Grundkraft des Lebendigen bei Freud
	b) Das ethisch Böse
	c) Die Vernunft
	3. Das Scheitern am Problem des Bösen: die Würde


	2. Teil C. G. Jung
	A. Das Böse bei C. G. Jung
	1. Das Geheimnis der widersprüchlichen Welt
	a) Jungs Ansatz in der geistesgeschichtlichen Tradition
	b) Die Entfaltung der Fragestellung bei Jung

	2. Psyche als spannungsvolle Einheit
	a) Polaritäten der Psyche
	(1) Bewusstsein und Unbewusstes
	(2) Geist und Trieb
	(3) Typ und Gegentyp (Anm. 321)
	b) Die Dynamik der Psyche (Anm. 322)
	(1) Kompensation und Korrektur
	(2) Projektion
	c) Die Ganzheit der Psyche

	3. Das Böse. Zugang zu Jungs Sprachgebrauch
	a) Das Böse als das moralisch Schlechte
	b) Das Böse als das Schlimme
	c) Das Böse als das Wertzerstörende
	d) Das Böse als das Dunkle

	4. Die Dimensionen des Bösen
	a) Die erkenntnistheoretische Dimension
	b) Die moralpsychologische Dimension
	c) Die archetypische Dimension

	5. Die Relationen des Bösen
	a) Das vorläufige Böse
	(1) Böses als Mittel zum Guten
	(2) Böses als Element des Guten
	b) Das machtvolle Böse

	6. Der Ort des Bösen
	a) Das kollektive Unbewusste
	b) Das persönliche Unbewusste
	c) Das Ich
	(1) Das archetypisch Böse und das Ich
	(2) Das ethisch Böse im Ich

	7. Der Umgang mit dem Bösen
	a) Die Begegnung mit dem Bösen
	b) Die Erkenntnis und Gestaltung des Bösen
	(1) Verstehen und Bewerten
	(2) Die Symbolik des Bösen
	c) Die Integration des Bösen


	B. Jungs Deutung des Bösen
	I. Jungs Ansatz
	1. Wirklichkeit und Wissenschaft
	a) Die Erfahrung des Umgreifenden
	b) Die Grenzen des Denkens
	c) Analytische Psychologie als Wissenschaft

	2. Das Bild der Wirklichkeit: der Mythos
	a) Die Voraussetzungen mythischer Erkenntnis
	b) Der Begriff des Mythos bei C. G. Jung
	(1) Definition und Funktion des Mythos
	(2) Deutung des Mythos
	3) Konsequenzen für Jungs Sprache
	3. Jungs Grundaussage


	II. Das Böse als konkretes Phänomen in der Lebenswelt
	1. Der Zugang: das Gegensatzproblem
	a) Jungs Einstieg: das Arbeitsfeld der Psychiatrie
	b) Historischer Bezug: Heraklit
	(1) Der Logos der Bewegung
	(2) Die Vielfalt des Ganzen
	c) Die Konkretion: menschliches Leiden

	3. Die Zuspitzung: die Todesfrage
	a) Der Tod als Hinweis auf die Ganzheit
	b) Historischer Bezug: Schopenhauer
	c) Zusammenfassung: Der Sinn von Leiden und Tod

	III. Das Böse als Grundzug der Wirklichkeit
	1. Der mythologische Zugang
	2. Mythologische Aspekte metaphysischer Theorien
	a) Fragestellung
	b) Ich - Selbst - Totalität
	c) Auswertung für Jungs Deutung des Bösen

	3. Mythologische Aspekte theosophischer Theorien
	a) Fragestellung
	b) Historischer Bezug: Böses in der Gottheit
	(1) Nikolaus Cusanus
	(2) Kabbalistische Strömungen (Anm. 527)
	(3) Böhme und Schelling
	c) Auswertung für Jungs Deutung des Bösen

	4. Mythologische Aspekte anthropogonischer Theorien
	a) Fragestellung
	b) Historische Bezüge: die notwendige Ursünde und der Konflikt im Menschen
	(1) Kant
	(2) Schelling
	(3) Freud
	c) Auswertung für Jungs Deutung des Bösen

	5. Jungs eigener Mythos
	a) Die kosmische Bedeutung des Bewusstseins
	b) Zur Interpretation von Jungs Mythos

	6. Exkurs: Der Mythos des östlichen Menschen

	IV. Das Böse als Herausforderung an den Menschen
	Welche Stellung nehmen Ethik und Moral in Jungs Mythos ein?
	1. Das Phänomen: die Moral
	a) Ihre Berechtigung
	b) Ihre Übertretung
	(1) Die Gebotsverletzung
	(2) Das Schuldgefühl

	2. Die Forderung: die Ethik
	a) Ihr Anfang
	(1) Die Realisierung des Schattens
	(2) Historischer Bezug: Gnostische und kabbalistische Motive
	(3) Das Böse als Material des Guten
	b) Ihr Bezug: der Anspruch des Ganzen
	c) Ihre Bedeutung
	(1) Sittlichkeit als Erfüllung des Mythos
	(2) Historischer Bezug: theosophische Spekulationen
	(3) Gottgewollte Selbstverwirklichung
	d) Ihre Richtung: geschenkte Freiheit


	Ertrag
	1. Formale Struktur der Konzeptionen Freuds und Jungs zum Problem des Bösen
	a) Der Ausgang vom erlebten Leiden
	b) Der Überstieg zu philosophischen Aussagen
	c) Die Interpretation der Erfahrung
	d) Die ethische Relevanz der Theorie
	e) Theorie als Mythos

	2. Erfahrung und Deutung des Bösen bei Sigmund Freud
	a) Das mühselige Leben
	b) Die Rolle der Vernunft
	c) Einsicht und Ergebung

	3. Erfahrung und Deutung des Bösen bei C. G. Jung
	a) Die Mehrschichtigkeit des Bösen
	b) Die Stellung des Denkens
	c) Die tragende Ganzheit

	4. Konfrontation der Entwürfe von Freud und Jung
	a) Ansatz und Zielrichtung
	b) Notwendigkeit und Möglichkeit der Ethik
	c) Die grundsätzliche Differenz
	(1) Bruch versus Ganzheit
	(2) Bestimmung der Realität
	(3) Glücksstreben und Heilserfahrung
	(4) Beziehung zum Unbewussten
	d) Zur Deutung der Unterschiede
	(1) Der Faktor der Polemik
	(2) Freuds Erklärungsmodell
	(3) Jungs Erklärungsmodell


	5. Folgerung: Aspekte einer Antwort auf das Problem des Bösen
	a) Außen und Innen
	b) Verändern und Ertragen
	c) Schuld und Schicksal
	d) Sinn und Unsinn des Bösen

	Anmerkungen
	Literaturverzeichnis

