Zum Autor

Horst Obleser, Diplompsychologe und Psychoanalytiker in frei-
er Praxis. Acht Jahre lang Leiter einer Psychologischen Bera-
tungsstelle fur Eltern, Kinder und Jugendliche. Sieben Jahre
Ausbildungsleiter am Psychoanalytischen Institut ,Stuttgarter
Gruppe*“ e.V. (an der Stuttgarter Akademie).
Arbeitsschwerpunkte: Mythen, Marchen, Mystik und Medita-
tion.

Buchverdéffentlichungen: ,Parzival - Ein Initiationsweg und
seine Bedeutung®, ,,Gilgamesch - Ein Weg zum Selbst”, sowie
Beitrage in ,,Angst - Schrei nach Leben®, und ,Vater - ...es ist,
als wiBten sie nichts von ihrer Kraft“. AuBerdem verschiedene
psychologische Fachbeitrage.






Horst Obleser

Odin

Psychologischer Streifzug
durch die germanische
Mythologie



Alle Rechte vorbehalten.

Copyright: Horst Obleser / Verlag opus-magnum 2015
Satz: Verlag opus magnum, Stuttgart

4. Auflage als PDF-Datei 2015



Inhalt

Der germanische Schépfungsmythos
Der germanische Mythos

Odins Schopfung

Der heilige Baum

QOdins Frauen und Kinder

Zwerge und Riesen

Loki und die Gegenwelt

Der Kriegs- und Totengott

Die Schicksalsfrauen

Der néchtliche Jager wird besiegt
Ein Gott wird zum Dichter

Das Runenlied

Odins Attribute und seine Symbole
Balder, Odins Lieblingssohn

QOdins Schicksal erfillt sich

Ein Gott und die Deutschen
Anhang

Runen

Zeittafel

Abkirzungsverzeichnis

Glossar der germanischen Namen
Stammtafeln der Asen
Odinsnamen in der Gylfaginning
Literaturverzeichnis

Weltenbaum Yggdrasil

Legende zum Weltenbaum Yggdrasil

43

63

81

99
115
135
147
169
185
201
225
235
247
259
293
295
296
297
208
314
316
318
322
324



Ginnunga

der mit magiechen und schopferiechen

Niefelheim N
die dunkle Welt im Norden T
durch das
Brunnen HW@I"@G'"’I]I" Zusammentrefi
= brausender Kessel Vi is un
12 FlitBe bilden den ELIWAGAR (= Urmmer) E kor; E 51;:1;‘;',
und brechen aus dem brausenden Kessel hervor unken en
aus den
Reiftropfen
\__//
3 Nornen Kuh Audhumbla A. nahrt Ymir mit
d 4 4 = die (milch-)reiche, hornlose Kuh Mlichetrdmen aus it
Urd, Werdandi, Skul leckt aus den salzigen Eisbldcken Eutern
am 1. Tag: Haare
Mimir 51 amZJag:Kﬁpf
am 3. Tag: ganzen Menechen
= der Erinnerer,
welser Riese, ’
Hiter des .e .
Mimisbrunnen Norfi Buri
Riese (= schmal) = Erzeuger, Vater
Dellingr =7 Nott Burr ————
= Morgentau = Nacht, sie hat einen dunklen Wagen mit = Sohn
dem Rof} Hrimfaxi = Reifmahne |
. [] e []
Da Jord Odin Hénir |
= Tag, hat einen goggr;:n =Erde
Wagen mit einem w
Hengst Skinfaxi = Thor
Glanzmahne = der Donnerer
Wanen und Asen
erschaffen nach dem aus Goldgler o
entstandenen Wanenkrieg beim zerstiickeln gen
Friedensschluf das Wesen KWASIR Zwer 9e finden am Strand 2 = Ymir und erech:
(= aus Beeren gewonnener, vergorener  Werden in Baumstimme und ©  Flelsch -> Erde
Saft), In dem sle in den Met epucken ~ Menechen- erschaffen daraus die 3 gy -5 Meer
und ihn daraus gestalten, Kwasir gilt ~ 9eebalt aus Stammeltern der S Knochen -> Ben
alo der Kliigete und Welseste und wird $‘" Mader;qln Menschen S Zihne -> Steine
epéter von 2 Zwergen getdtet, die aus  YMIrS Leiche Ask und o Haare -> Baum
seinem Blut mit Honlg und Met den ~ 9emacht S Schadel ->Welb
SKALDENMET zubereiten, Embla 4 Zwergen getr:



44 :
Aol A Germanischer
Muspellheim  Schopfungsmythos

die heile Welt im Siiden

hier herrecht der schwarze
Feuer-Riese
o Surt
en ,)
\ unter seiner Achsel wachsen thm im
ﬁ’ Ur-Riese Ymir >50hlaf beim Schwitzen
ren = der Zwitter, zeugt mit seinen 50]’"’] unal TOCI’ItGl”
FiilRen den Sohn ‘ zﬂ ig:lan etalalmmen Idle YRIoeenb dljea ertrin-
f h im Blut Ymire bei
Thrudgelmir Toving ch sl len But Yirirs bel desacn
der Kraft-Schreiende
| . Mundilfari—> Sunna
53 r@ Clmll" = der sich (= Sonne) Ihr Enemann ist
der Berg-Brililler Vs nach Glen = der Glanzende.
‘ B. und seine Frau  bestimmten Sle fahrt den Sonnenwagen,
B Olth orh tiberleben als ein-  Zeiten bewegt der den Schirm Svalin hat und
2ige die Flut bel von den Hengsten
= quUkaDom der Tétung Ymirs Allgeschwind und Frithwach
- in el gezogen wird.
Befﬁflam et Waschtrog Der Wolf Skjéll verfolgt sie.
= Ehefrau, Rinde, Ba
: > Mani
% Riesen = Mond, Bruder der Sonne
in zwei Kinder als Diener
U d Bil = Ermattung
Hjuki = Erholung
tgar wird vom Wolf Hatl verfolgt
Agir und Ran

Meerriese und seine Frau
"Raub", von ihnen stammen die
9 Miitter Heimdalle (Wellen)

einsam den Ur-Riesen  Hirn -> Wellen Fa r‘ba Uti La UFey

iffen daraus die Welt:  und Nebel

Augenbrauen -> i
(Wett) e, OO [Anoboda
— trockenzuhatten Fenrir  Midgardschlange  Hel

Wolf umschlingt die Welt Unterweltsgdttin

je

; u. Straucher
ung des Himmels, die von
gen wird,






Der germanische Mythos






Stellen wir uns vor, wir seien an einem
nordischen Konigshof zuhause, vor
vielen Hunderten von Jahren. Auf dem
nicht weit entfernten Nordmeer peit-
schen die kalten, gischtenden Wel-
len. Dunkle Sturmwolken jagen Uber
das flache Land von Horizont zu Hori-
zont. Es ist die Zeit der Dd&mmerung
und nach vollbrachtem Tagwerk ver-
- sammeln sich alle Manner in der Halle
des Konigs, in deren Mitte eine riesi-
ge Eiche wurzelt. Ihr Stamm, der auch
~Kinderbaum® genannt wird, weil ihn
die Frauen zum Lindern ihrer Schmer-
zen beim Gebaren umklammern, tradgt das Dach der Halle und
ihre Zweige reichen weit darliber hinaus. GroBe Feuer sind
angeziindet und sorgen fur Licht und Warme.

Plotzlich, der Wind rittelt mit Macht am Gebalk und heult
um das Haus, tritt ein Fremder ein. Er ist mit einem flecki-
gen Mantel bekleidet, geht barfliBig und tragt an den Beinen
zusammengeknupfte Leinenhosen. Hochgewachsen steht
der Fremde in der Tir. Ein lang herabhdngender Schlapphut
beschattet sein Gesicht, doch es ist zu erkennen, daB der
Mann nur noch ein Auge hat. In der Hand hélt er ein Schwert.
Der Fremde geht zum Baum, st6Bt das Schwert mit Macht in
den Stamm, daB es bis zum Giriff eindringt und spricht: ,Wer
dieses Schwert aus dem Stamme zieht, der soll es von mir als
Geschenk erhalten. Er soll es selbst als wahr beweisen, daB es
niemals eine bessere Waffe gegeben hat.*

Daraufhin verlaBt er die Halle und niemand weil3, wer er ist
und wohin er geht.

Nacheinander versuchen die Manner nun das Schwert aus
dem Stamm herauszuziehen, selbstverstindlich die Vornehms-
ten zuerst, doch keinem gelingt es. Erst Sigmund, des Konigs

1 Voblsungen-Saga aus ,Nordische Nibelungen“ Ubertragen von Paul
Herrmann, Diederichs 1985, S. 13 ff

11



Sohn, zieht das Schwert mit leichter Hand heraus. Spéter ent-
steht daraus Kampf und grausamer Krieg.

Natirlich haben wir lédngst erraten, daB dieser eindugi-
ge Mann in seinem seltsamen Gewand Gott Odin war, der
hier am Hofe des Konigs auf &hnliche Weise in den Gang der
Geschichte eingriff, wie es spéter der keltische Zauberer Merlin
in der Artussage tat.

Die Germanen im skandinavischen Raum nannten ihren
obersten Gott Odin, wahrend ihn die Ubrigen Germanen als
Wotanz?, den ,rasenden Witer“s verehrten, der seine Gefolgs-
manner und Krieger in Ekstase versetzen und seine Gegner mit
magischem Blick verzaubern konnte.

Doch der in der Vodlsungensage so bescheiden, wenn
auch nicht ohne Pathos auftretende Odin kann auch anders
erscheinen. Er besitzt einen besonders kampferprobten, lan-
gen Speer und tragt an der Hand einen ungewohnlich kunstvoll
geschmiedeten Goldring. Auf seiner Schulter sitzt ein Rabe,
der mit wissenden Knopfaugen alles betrachtet, wahrend ein
zweiter ihn im Flug umkreist. AuBerdem sind zwei méachtige
grau-schwarze Woélfe seine Begleiter. Ein prachtvoller feuriger
Hengst mit acht windschnellen Beinen, der sagenumwobene
Sleipnir, das beste unter allen Pferden, unbesiegbar im Lauf
und von keinem Hindernis aufzuhalten, ist sein Reittier.

So &hnlich erschien Odin an den germanischen Hoéfen oder
auch an einsamer Stelle. Wenn er jedoch in eine Schlacht ritt,
legte er eine goldene Rlstung an und setzte seinen goldenen
Helm auf. Vor Schlachtbeginn schleuderte Odin seinen magi-
schen Speer Gungnir Uber die Heere, um sich so Unbesieg-
barkeit zu sichern. Neben ihm ritten im Kampf die Walkdren.
Far alle feindlichen Krieger unsichtbar, wahlten sie im Auftrag
Odins diejenigen aus, die in dieser Schlacht fallen sollten. Von
seinem Himmelssitz Walhall Gbersah er die Welt, nichts blieb

2 Wenn in diesem Buch von ,,Odin“ die Rede ist, handelt es sich immer
um den nordgermanischen Kulturkreis. Demgegenuber bezieht sich die
Bezeichnung ,Wotan* ausschlieBlich auf die siidgermanische Kultur.

3 Ninck, S. 72

12



ihm verborgen. Er kannte die Zukunft, auch wenn er sich selbst
dem vorherbestimmten Schicksal unterordnen muBte, sprach
ausschlieBlich in Versen und ernahrte sich nur von Wein bzw.
Met.

Wen wundert es da, wenn eine der Lieblingsbeschéaftigun-
gen germanischer Volker war, sich ausgiebigen, maoglicher-
weise heiligen, Trinkgelagen hinzugeben, vielleicht auch um
die Todesgefahr vergessen zu kdnnen, in der sie sich perma-
nent befanden. Jedem Thing, einem demokratisch organisier-
ten Treffen der freien Manner, ob es nun regelmaBig oder zu
einem wichtigen AnlaB3 einberufen war, ging ein groBes Trink-
gelage voraus, auf dessen Hohepunkt sich alle als Bruder und
verschworene Gemeinde flhlten. Die Zubereitung vergorener
Getranke wie Met und Bier gehdrte denn auch zu den heiligen
Brauchen und war wesentlicher Bestandteil jeder feierlichen
Versammlung. Im gemeinsamen Trinken wurde eine magische
Verbundenheit unter den Anwesenden, aber auch zwischen
den Menschen und ihren Géttern bewirkt. Um sich bei den
Gelagen keines Sakrilegs schuldig zu machen, muBten genau
festgelegte Brauche eingehalten werden. So kreisten z.B. die
mit Met geflllten Trinkhérner immer von Ost nach West, ent-
sprechend dem Lauf der Sonne.

Bei der Erforschung der Mythen fallt auf, daB es uns Deut-
schen an einer eigenen Mythologie voéllig mangelt. Wir besit-
zen die Marchen, die durch die Gebrider Grimm, Bechstein
und anderen noch rechtzeitig vor dem Vergessenwerden auf-
gezeichnet wurden, und viele ortliche Sagen mit mehr oder
weniger geheimnisvollen Inhalten. Mythen dagegen basieren
auf dem Hereinwirken géttlicher Krafte auf den Menschen und
beinhalten die damit verbundenen Energien und Ereignisse.
Deshalb mussen wir festhalten, daB wir nur Reste einer deut-
schen Mythologie besitzen, selbst wenn die Gebrider Grimm
einen wichtigen dreibandigen Forschungsbeitrag so benannt
haben. Auch die Uber 500 deutschsprachigen Sagen, die sie
aufzeichneten, sind keine Entsprechung und kein Ersatz fir die
fehlenden Mythen. Uber den Dialog unserer Vorfahren mit inren

13



Gottern wissen wir sehr wenig. Sogar unter meinen psycho-
analytischen Kolleginnen und Kollegen sind haufig elementa-
re Stellen der nordgermanischen Mythen, die uns in beschei-
denem Umfang Uberliefert sind, unbekannt. GewiB3, es gehort
dazu, von Odin, Wotan und Freya den Namen zu wissen, auch
ein Donnergott Thor-Donnar ist bekannt. Doch damit erschép-
fen sich haufig die mythologischen Kenntnisse. Das Fehlen
einer eigenen Mythologie zeigt schmerzlich den eingeschrank-
ten Zugang zu den religidsen Wurzeln unserer Ahnen und den
Kraften unseres Unbewuften.

Als im letzten Jahrhundert eine starke Hinwendung zum
Germanentum erfolgte, geschah dies haufig mit einer gewis-
sen Schwulstigkeit und Verherrlichung alles Deutschen. In
einem inflationdren Ergriffensein von germanischen Inhalten
wurden abenteuerliche Hypothesen Uber die Fahigkeiten und
das Leben der Germanen aufgestellt, die sich nur durch den
Enthusiasmus fur Deutsches im eben erst neu entstandenen
Nationalstaat erkléren lassen.

Der Missbrauch, den der Nationalsozialismus mit seinem
Wahn von der Rassenreinheit und der Verherrlichung alles Ger-
manischen betrieb, was immer das auch gewesen sein mag,
fihrte in der Nachkriegszeit zu einer schweren Lahmung in der
Auseinandersetzung mit den germanischen Mythen, die wir bis
heute noch nicht tberwunden haben. Sich mit den Mythen der
Germanen zu beschéftigen, heiBt hineintauchen in eine wenig
bekannte Welt, die entweder von romantischen Schwérmern
vernebelt oder von Philologen und Religionshistorikern mit
wissenschaftlicher Akribie besetzt ist. Die, gemessen an ande-
ren Kulturvélkern, spérlichen Uberlieferungen lber germani-
sche Kultur, die sich nach wie vor wesentlich auf archaologi-
sche Funde und einige wenige schriftliche Quellen beschran-
ken muB, bewirken, daB nur schwerlich ein klares und umfas-
sendes Bild Uber die Hintergriinde der germanischen Mythen
zu bekommen ist.

Ein weiteres bedeutsames Moment fir das zunehmend
verkimmerte Verstandnis der Nachkriegsgenerationen fur Bil-

14



der und Mythen liegt im erzieherischen Umfeld begriindet.
Die einseitig rationalistische Lebensauffassung, von der auch
die christlichen Religionen miterfaBt worden sind, bringt fir
die Kinder ein vermindertes Angebot an Geschichten und Bil-
dern. So werden, bei gleichzeitigem Uberangebot an flachem,
konstruiertem Bildmaterial der Medien, der kindlichen Psyche
keine echten, aus dem UnbewuBten herauswachsenden Bilder
mehr eingegeben. Hilfreiche Symbole der Psyche kdnnen sich
SO zu einem spateren Zeitpunkt nur erschwert konstellieren.
Der Trost der Marchen bleibt aus und kann auch den Traumen
nicht mehr hilfreich belebende Symbole geben.

Demgegenuber 18Bt sich derzeit ein Phdnomen beobach-
ten, das in unmittelbarem Zusammenhang mit den Bedirf-
nissen des Menschen zu sehen ist: Der Hunger nach Bildern
zeigt sich in den Inhalten der Computer- und Handy-Spiele,
die immer phantastischer werden und sich doch immer wie-
der an der Welt der Mythen orientieren und diese oft auch in
eine ferne Zukunft Ubertragen. Doch befriedigen solche Bilder
den Erlebnishunger aufgrund ihrer oberflachlichen Konstruktio-
nen nicht nachhaltig und wirken deshalb nicht heilend auf die
Psyche.

Eine vollig andere Beobachtung laBt sich anstellen, wenn
wir uns mit den zeitlich spéater auftretenden Heldendichtun-
gen (um die Jahrtausendwende) beschaftigen (z.B. Dietrich
von Bern, Siegfriedsage), auch wenn diese ebenfalls im Dritten
Reich ideologisch miBbraucht wurden. Sie werden den Kindern
immer noch gerne vorgelesen. Wir leben in einer Kultur, die
stark vom christlichen Denken geprégt ist, das von hintergriin-
dig kriegerischen ldealen durchdrungen ist. Das progressive,
erobernde Abenteuer ist gefragt, das es ermdglichen soll, uns
mit Helden oder Heldinnen zu identifizieren. Dies kann jedoch
nicht dartber hinwegtéuschen, daB wir im Gegensatz zu ande-
ren Kulturen, etwa der griechischen, agyptischen, hebraischen,
indischen oder persischen, nur einen duBerst sparlich Gbermit-
telten Gotter- und Schdpfungsmythos besitzen. Hinzu kommt
noch der bittere Wermutstropfen, daB das Uberlieferte Material

15



fast ausschlieBlich nordischen Ursprungs und groBenteils nur
fragmentarisch erhalten ist. Im sldgermanischen Raum sind
so gut wie keine Uberlieferungen vorhanden. Bleibt der Trost,
daB es vermutlich einen allgemeingermanischen Mythos nicht
gegeben hat. Die germanischen Mythen sind sehr weit in die
Vergangenheit abgesunken, groBtenteils vergessen. Bilder der
rémisch-griechischen Kultur, der agyptischen und durch die
Christianisierung, die hebraisch-jidischen Mythen der Bibel,
haben in uns einen weiten Boden bekommen. Darunter liegt
die Schicht der alten germanischen und keltischen Mythen, die
es zu entdecken gilt.

Wenn die Bilder und Symbole der Mythen auch eine star-
ke Aufforderung besitzen, sie zu interpretieren oder sie auf
bestimmte theoretische Modelle zuriickzuflihren, so darf dabei
nicht verloren gehen, daB sich die Mythen nicht zu diesem
Zweck entwickelt haben. Sie entstanden vielmehr aus einem
komplexen ProzeB: aus dem Gesprach mit den Gottern, wie
es sich in Form der liturgischen Rituale ausdrlckte, oder es
waren Traumgesichte, prophetische Eingebungen, die in der
Folgezeit den Kontakt mit der Gottheit in der Gruppe ermdg-
lichten. Im Mythos ist ,Urweisheit” enthalten, deshalb stimu-
liert und drangt er dazu, ihn aus der Tiefe seiner Bilder her-
auszuheben und in die verschiedensten Lebensbereiche und
Theoriemodelle umzusetzen. Solange ein Mythos lebt, werden
die Menschen, die in ihm leben, nicht das Bedurfnis haben, ihn
zu interpretieren. Spéter, wenn er zur archdologischen Realitat
geworden ist, kann er wertvollste Hinweise auf den psychi-
schen Unterbau der Menschen geben, die in seinem Kultur-
kreis gelebt haben und leben.

Einer der kompetentesten Mythenforscher, Joseph Camp-
bell, verweist auf die drei Funktionen, die den Mythos fir ein
Volk bedeutsam machen: Mythen rufen im Individuum ein
Gefiihl der Ehrfurcht hervor, das sich nicht nur auf die Gottheit
beschrankt, sondern auch dessen Schopfung erfaBt, in der die
Existenz des Menschen beinhaltet ist.

Die Mythen bringen die erschaffene Lehre von der Welt-

16



ordnung zum Ausdruck und flhren auBerdem das Individu-
um in die Wirklichkeit seiner eigenen Psyche ein. Auf diese
Weise bekommt der Mensch Bilder, mehr noch, Symbole fur
sein Leben, die ihn mit den kosmischen Energien und seiner
eigenen Realitdt in Verbindung bringen und darlber hinaus
symbolhafte Formeln zur Verfigung stellen, die eine Art psy-
chischen ,Fahrplan® beinhalten. Diesen Fahrplan muB3 der
Mensch nicht kennen, aber er lernt durch die Mythen, diesem
zu vertrauen. Er gibt den Ereignissen Sinn und Ordnung, bet-
tet freudvolle und schmerzhafte Erlebnisse in einen kosmi-
schen Zusammenhang. Dieser psychische Bau- oder Fahrplan,
fir den Menschen der Frihzeit ausschlieBlich in der Hand der
Gotter angesiedelt, besitzt ein Zentrum, das im UnbewuBten
des Menschen angelegt, fur die erforderlichen Stationen in der
psychischen Entwicklung sorgt und aus dem heraus sich die
Symbole dem Menschen darbieten.

C. G. Jung hat es das SELBST genannt. Aus diesem psy-
chischen Zentrum - so kénnen wir hypothetisch annehmen,
denn es kann vorerst nicht mehr als eine Hypothese sein -
kommt es durch ein groBartiges und geheimnisvolles Zusam-
menwirken mit all dem, was den Menschen umgibt, zu den
hilfreichen Symbolen, die Uber Ritual und Mythos auf den
Menschen einwirken.

Odin ist eine Gestalt, in der sich auf seinem Weg zum All-
vater der Welt géttliche und menschliche Persdnlichkeitsantei-
le erkennen lassen. Als Gottheit reprasentiert er das géttliche
Interesse am Wohlergehen der Menschen, die ohne die Inspi-
ration der Gottheit in der UnbewuBtheit verhaftet bleiben. In
seinen menschlichen Personlichkeitsanteilen verkdrpert er den
Weg der Psyche aus dem UnbewuBten heraus zu BewuBtheit
und Individuation.

Die Grundannahme, gewissermaBen das psychologische
Axiom dieser Arbeit, ist die Erkenntnis C.G. Jungs, daB ,die
Gotter unzweifelhaft Personifikationen seelischer Gewalten

17



sind.“4 Damit besteht keinesfalls der Anspruch, daB dies dem
Wesen des Gottlichen vollstandig gerecht werden kénnte. Viel-
mehr sollen die mit der Gottheit verbundenen seelischen Pha-
nomene unter diesem Gesichtspunkt untersucht werden. Sie
machen sich zunachst in der AuBenwelt und nicht im innerpsy-
chischen Erleben bemerkbar.

Die als Gotter personifizierten Gewalten sind in den Mythen
sorgféltig und umfangreich charakterisiert und koénnen in
Gebet, Ritus oder sonstigen theologischen Gehalten Ubermit-
telt, lebendig gehalten und weiterentwickelt werden.

So formuliert sich auf unbewuBte Weise der Archetypus
der jeweiligen Gottheit, intuitiv wird sie erfaBt und im Mythos
dargestellt. Die jeweilige durch die Gottheit reprasentierte,
seelische Kraft wird begegnungsfahig, der Mensch kann sich
mit ihr auseinandersetzen und sich ihr anndhern. Erst wenn
die unbewuBten, bedrangenden seelischen Gewalten auch
im Innern des Menschen verséhnt und schlieBlich integriert
sind, mussen sie nicht mehr im AuBen, in den Menschen sei-
ner Umgebung verfolgt oder befehdet werden. Sobald dieser
Integrationsvorgang ein befriedigendes Niveau erreicht hat,
herrscht Friede.

Besonders C. G. Jung hatte sich bereits 1935 in ,Wotan“
zur Lage der deutschen Nation geduBerts und sah in Gott
Wotan einen verdréangten psychischen Inhalt wieder zutage tre-
ten, der in seiner rasenden Qualitéat, wie es eben einer Sturm-
gottheit entspricht, Gber Deutschland hinwegstirmte und eine
neue zeitgemaBe Antwort auf ihn verlangte. Diese Antwort
wurde vom deutschen Volk nicht gegeben. Vielmehr lieB es
sich in einer psychotisch anmutenden Weise erfassen. Das
fUhrte zu einer auBerst unheilvollen Entwicklung, an der wir
noch lange zu arbeiten haben werden.

Die vielschichtige Gestalt Odins beinhaltet eine Fulle fas-
zinierender Details und Symbole und macht ihn fir eine tie-
fenpsychologische Betrachtung interessant. Aus den Quel-

4  C.G. Jung, Wotan, Zurich 1936, S. 12
5 C.G. Jung, Wotan, a.a.O.

18



len des deutschen Aberglaubens lassen sich, ergédnzend zu
den nordischen Mythen, in bescheidenem Umfang weitere
Details gewinnen. Dabei muB allerdings beriicksichtigt wer-
den, daB der Aberglaube sich besonders im Leben der bauer-
lichen Bevolkerung gehalten hat und Uber die religiése Praxis
und Anschauungen der gebildeten Schichten wenig aussage-
kraftig ist. Immerhin lassen sich auf diesem Weg noch einige
Facetten Odins freilegen, die sonst verloren waren. Folgen wir
QOdin, dieser zentralen Gestalt der germanischen Mythologie,
auf seinem Entwicklungsweg und betrachten den germani-
schen Schépfungsmythos und das Werden der Gottheit vom
schamanischen Naturgott zum Allvater mit monotheistischen
Ansatzen, der sein Volk als Sturmgott ebenso erfaBte, wie er
es als Zauber- und Orakelgott und als Wesen tat, das sich zur
Erlangung héherer Kulturguter selbst opferte. Es sind nur weni-
ge Quellen, die uns wesentliche Anhaltspunkte geben und sich
zum intensiveren Studium der germanischen Mythen heranzie-
hen lassen:

Die ,,V6luspa“ (,Der Seherin Gesicht” oder ,,Die Weissagung
der Seherin“), wie diese Verse heiBen, ist ein Teil der Alteren
Edda und erzéhlt vom Werden und Vergehen der goéttlichen
Welt. Es gibt noch weitere Versdichtungen, doch enthalten die-
se meist nur zuséatzliche Details und kdnnen die Vdluspa nur
erganzen.

Die ,Gylfaginning”, auch Prosa-Edda genannt, ist eine
Prosadichtung, die Snorri Sturluson um 1222 n. Chr. in Island
verfaBte. Dies geschah zu einer Zeit, als Island durch einen
BeschluB auf dem Allthing, dem groBen Treffen der islandi-
schen freien Manner, im Jahre 1000 nach Christus bereits Uber
200 Jahre christianisiert war.

Beim Studium dieser Schriften besteht stéandig die Gefahr,
in den vielen Unklarheiten und Widerspriichen, mit denen die
Texte durchsetzt sind, stecken zu bleiben. Damit erschwert
sich der Zugang zur Mentalitdt der Germanen und der Inhalt
der Mythen bleibt auf unvermeidlich oberflachliches Interpre-
tieren beschrankt. Die Geheimnisse ihrer Religion, ihres Wis-

19



sens um Leben und Tod, ihr Zugang zur Anderswelt und zu
den hdéheren Welten und die damit verbundene Mysterienpra-
xis, bleibt weitgehend verborgen und im dunkeln.

Die Uberlieferten Runeninschriften sind flr die Forschung
ebenfalls nur teilweise hilfreich, da sie aus einer relativ spaten
historischen Schicht stammen, die etwa ab unserer Zeitrech-
nung anzusiedeln ist. Diese Schriften haben auBerdem fast
ausschlieBlich der magischen Praxis gedient. Da uns gerade
diese Praktiken weitgehend unbekannt sind, bleibt ihr Aussa-
gewert beschrankt.

Im hier vorgelegten Versuch wird die Interpretation ausge-
hend von Material gewagt, das Snorri in der Edda niederge-
schrieben hat. Besondere Aufmerksamkeit wird dabei auf die
Ubertragung der altnordischen Begriffe und Namen gerichtet,
da sich in ihnen das Wesen der Dinge auf symbolische Weise
oft besser und klarer darstellt, als wir dies mit unserem heutigen
abstrahierenden Denken gewohnt sind, in dem Namen meist
nur noch operationalen Begriffen entsprechen. Die Wichtigkeit
der Namen in den alten Zeiten 14Bt sich daran erkennen, daB es
noch im friihen Mittelalter Ublich war, bei einer Begegnung den
eigenen Namen mdglichst nicht zu nennen, solange das Gegen-
Uber noch unbekannt war; drohte doch die Gefahr, daB der
Fremde mit Hilfe magischer Praktiken EinfluB ausiiben kénne.

Im Namen waren friher selbstverstéandlich die Qualitéten
seines Tragers beinhaltet, die sich entweder auf seine physi-
schen oder psychischen Qualitdten bezogen oder Auskunft
Uber seine Herkunft oder seinen Stand gaben. Demgegenuber
ist heute der Name nur noch Index, eine Stelle im Alphabet
und oft sogar nur noch Personalnummer.

Auch wenn die Sprache Snorris fir uns heute haufig holp-
rig und manche Details wenig poetisch ausgestaltet sind, hat
er in seinen Bildern versucht, die Welt Odins zu bewahren und
zu Uberliefern - die nachfolgend ausgewéhlten Mythen werden
hier mdglichst genau entlang dem Uberlieferten Text von Gyl-
faginning und Edda nacherzahlt und auf die wesentlichen Ele-
mente reduziert.

20



Am Anbeginn bestand die Welt aus zwei
sehr gegensatzlichen Halften: Kalte
und Dunkel im Norden, Hitze und hel-
les loderndes Licht auf der sudlichen
Erdhalfte. Dazwischen lag ein groBer
leerer Raum, die gahnende Schlucht
Ginnungagap. Die grimmig kalte, eisige
Gegend im Norden wurde Niefelheim
genannt. Dort sprudelte die kalte Quel-
le Hwergelmir (der brausende Kessel).
Zwolf Flisse, die auch Gift und Salz
mit sich fuhrten, entsprangen daraus
und ergossen sich in den géhnenden
Abgrund Ginnungagap. So bestand
die ndrdliche Welt ganz aus Eis, Reif, kaltem Nebel und
Schneestlirmen.

Ganz anders ging es in der heiBen Welt des Slidens zu,
die Muspellheim genannt wurde. Dort loderten Feuer und
die Funken flogen. Und wie von Norden her die kalten
Fluten der elf Strome sich in die gdhnende Leere ergos-
sen, so kamen vom Siiden die heiBen Winde und brach-
ten Funken und Glutteilchen mit sich. Reif und heiBer
Luftstrom trafen aufeinander. Es schmolz und tropfte und
daraus entstand die Gestalt eines Menschen, der Ymir
genannt wurde. Er wurde zum Stammvater aller Riesen.
Als er schlief und zu schwitzen begann, wuchsen ihm
unter dem linken Arm ein Mann und eine Frau. SchlieBlich
zeugte der eine FuB noch mit dem anderen einen sechs-
h&uptigen Sohn.

Als né&chstes entstand durch den tropfenden Reif die Kuh
Audhumbla. Aus den Zitzen dieser hornlosen Kuh ergos-
sen sich vier Milchstréme, die Ymir speisten, der weiter
und weiter zu gigantischer GroBe wuchs.

Die Ur-Kuh ernéhrte sich, indem sie von den salzigen Eis-
blécken leckte. Eines Tages kamen dabei die Haare eines
Menschen zum Vorschein, am zweiten Tag der Kopf und

21



am dritten Tag war der ganze Mensch frei geworden. Er wurde
Buri genannt und galt als besonders schon, groB und stark.
Auch Buri zeugte aus sich selbst seinen Sohn Burr, der spéter
eine Riesin zur Frau nahm. lhre S6hne waren die drei Brider
QOdin, Honir und Lodur.

Die kraftstrotzenden jungen Gotter kamen bald in Konflikt
mit den Riesen, die Uber die Eiswelt herrschten und beson-
ders mit dem immer weiter wachsenden Ur-Riesen Ymir. So
erschlugen sie ihn eines Tages und in dem Blut, das aus sei-
nen Wunden floB, ertrank das gesamte Reifriesengeschlecht.
Nur Bergelmir, der schlaue Enkel Ymirs, konnte mit seiner Frau
in einen Waschtrog klettern und sich retten. Von ihm stamm-
ten in der Folge die weiteren Reifriesengeschlechter ab. Den
riesigen Leib Ymirs warfen Odin und seine Briider in die géh-
nende Leere Ginnungagaps und erschufen aus ihm die Wel-
ten. Aus dem Blut wurde das Meer und alle anderen Gew&asser
gemacht, aus seinem Fleisch das Festland. Aus Z&hnen und
Knochen entstanden Felsen, Steine und Gerodllfelder. Die Haare
wurden zu Baumen und Stréduchern. Und um die Erde trocken
gegen das Meer zu halten, bildeten die drei Goétter aus den
Augenbrauen einen Wall. Aus dem Gehirn Ymirs wurden die
Wellen des Meeres und Nebel erschaffen.

Im verwesenden Fleisch des Riesen hatten sich Maden gebil-
det, denen die drei Bruder Verstand und Menschengestalt
gaben und die sie Zwerge nannten. Sie sollten in der dunklen
Erde und den Steinen wohnen. lhr Reich hieB deshalb Dun-
kelalfenheim.

Aus der Hirnschale Ymirs gestalteten die drei Briider den Him-
mel, der an seinen vier Enden jeweils von einem Zwerg abge-
stitzt wurde. So trugen die vier Zwerge Austri, Westri, Nordri
und Sudri wie vier Sdulen den Himmel. Aus den umherfliegen-
den Blutteilchen und den Funken aus Muspellheim setzten die
drei Brider die Gestirne an den Himmel und schrieben ihnen
Platz und Bahn vor.

22



Odins erste Frau ist die Nacht. Mit ihr zeugt er die Erde und
mit dieser wiederum seinen ersten Sohn Thor, den Gott des
Donners. Ein weiteres Kind der Nacht ist der Sohn Dag. Odin
versetzt sie beide an den Himmel und Ubergibt jedem ein
Pferd, damit sie taglich um die Erde reiten sollen. Voraus rei-
tet die Nacht und ihr Pferd betaut jeden Morgen mit seinem
Sabber die Erde. Dags Pferd erleuchtet mit seiner glanzenden
Méahne den ganzen Luftraum und die Erde.

Von einem Riesen stammen Sonne und Mond ab. Der Mond
wird von zwei Kindern begleitet, die sich Bil und Hjuki nennen.
Bil verkdrpert den Abstand, das Zbégern und Zaudern, wah-
rend Hjuki die heilenden, regenerierenden Kréafte des Mondes
darstellt. Ihr Vater ist Widfin, der Mann im Mond, der nur bei
Vollmond gesehen werden kann. Der schnelle Lauf von Sonne
und Mond ist darin begrlindet, daB beide von Wélfen bedrangt
und verfolgt werden. Diese heiBen Skjoll (das bedeutet Spott,
Falschheit, Lug und Larm) und Hati (der Verachter, der Feind).
Als die S6hne Burrs eines Tages am Meeresstrand spazieren
gehen, finden sie zwei Baumstdmme, die sie dazu inspirieren,
aus ihnen Menschen zu erschaffen. Odin gibt ihnen Atem und
Leben, Honir schenkt ihnen Verstand und Bewegungsvermo-
gen und Lodur die duBere Erscheinung, Sprache, Gehdr und
Sehvermdgen. SchlieBlich geben sie den Menschen Kleidung
und Namen. Der Mann wird Ask genannt, die Frau Embla.
Leben sollen die Menschen in Midgard, dem mittleren Garten.
Gegen die Welt der Riesen, die in Utgard, dem auBeren Garten
leben, waren die Menschen durch einen Wall aus Ymirs Brauen
geschutzt.

Die Gétter, die sich fortan Asen nennen, haben in Asgard ihre
Wohnungen gebaut. Ihre Welt und die der Menschen, ist durch
die Asenbriicke verbunden, die auch Bifrost, der schwan-
kende Weg, genannt wird. Sie schimmert in den herrlichsten
Regenbogenfarben. Es wird auch erzahlt, daB das leuchtende
Rot von den Flammen herriihrt, die den Riesen den Weg nach
Asgard versperren sollen.

Zum Schutz der Brlicke ist der Ase Heimdall abgeordnet. Er

23



wacht an ihrem FuBe mit Schwert und einem Horn, das an
dem Tag erténen wird, wenn die Bricke durch die Anstirme
der Riesen in Gefahr gerét.

In der préachtigsten Wohnburg lebt Odin, sie wird ,,Freudeheim“
genannt. Ein weiterer Wohnsitz Odins ist Walhall, ein Ort, der
urspringlich ein Totenberg mit einer unterirdischen Totenhalle
war. Hierher kommen die gefallenen Krieger, die Einherier (d.h.
der alleine kdmpft) genannt werden und Odins Adoptivséhne
sind.

In Walhall werden Asen und Einherier von den Walkiren (val-
kyra, diejenige, die bestimmt oder auswahlt, wer fallen soll)
bedient. Odin sendet sie in jedem Kampf aus, um die Manner
zu bestimmen, die den Tod finden sollen. Auch entscheiden sie
in seinem Namen Uber den Sieg. Mit dem obersten Asen reiten
sie in die Schlacht, um die Helden zu kuren (kjosa, wahlen) und
nach Walhall zu fiihren (valr, die auf dem Schlachtfeld liegen-
den Leichen; holl, Halle; val, tot, gefallen; Walhall, die Halle der
Gefallenen). Die drei Walkiren Gudr (Kampf), Rotta (wihlen,
wélzen, in Unordnung bringen) und Skuld (Schuld) reiten allen
voran in die Schlacht. Zusatzlich zu diesen sind 13 Walkiren
bekannt, deren Namen ihren kriegerischen Charakter ausdrik-
ken: die zum Beben Bringende, Wolke (Nebel), Axt, Kampf,
Kampflarm, Kréaftige, Waffenklang, Verzauberung (die, die den
Kampfenden ldhmt), Larm, Speerkampf, Schildvernichterin,
Planzerstoérerin und die Hinterlassene.

In Walhall gibt es den Eber Sahrimnir (das ruBfarbige Seetier),
der jeden Tag vom Koch Andhrimnir (der im Gesicht ruBig ist)
in einem besonderen Kessel gekocht wird. Dabei reicht das
Fleisch immer fir alle, und jeden Abend wird der Eber wieder
lebendig. Odin selbst iBt nie davon. Da er keine Speise braucht
und fiir ihn Wein und Met sowohl Getrénk als auch Speise ist,
gibt er das Fleisch seinen beiden Wolfen Geri (der Gierige) und
Freki (der GefraBige).

Auf dem Dach von Walhall weidet die Ziege Heidrun (run,
Rune; heidr, Ehre Ansehen; die ein herrliches Geheimnis
besitzt) und knabbert die Nadeln des Baumes ab, der Larad

24



(*hleadr, der Stille Spendende; hle, Schutz, Obdach, Decke)
heiBt. Aus ihrem Euter rinnt Met, jeden Tag ein Schopfgefa
voll. Dies genugt, um alle Einherier vollig betrunken zu machen.
Jeden Morgen legen die Einherier ihre Ristungen an und
ziehen durch die 540 Tore, von denen jedes so breit ist, daB
800 Krieger zugleich hindurch kénnen. DrauBen kdmpfen und
téten sie einander und ,spielen“ so bis zur Frihstlckszeit.
Danach reiten sie nach Walhall zurlick und setzen sich wie-
der zum Trinken und durch Heidruns Met heilen sogleich alle
ihre Wunden. AuBer der Ziege Heidrun befindet sich dort auch
noch der Hirsch Eikthyrnir (Eichendornbusch, oder der mit wie
Eichendsten gekriimmten Hornern). Er friBt ebenfalls an den
Zweigen des Baumes Larad und von seinem Geweih tropft
Reif bis in die Quelle Hwergelmir hinab, wo die kalten Flisse
entspringen.2

Die erfinderischen Gotter stellen Ofen her, um Eisen zu
schmelzen, bauen sich Ambosse, Hdmmer, Zangen und viele
Gerate wie Axte, Schwerter, Speere. Aus reinem Gold fertigen
sie kunstvolle Becher, Schiisseln und kostbarstes Geschmei-
de. Fur die Goéttinnen ist der mit besonders viel Gold und Silber
ausgestattete Saal ,Wingolf* vorgesehen.

Der hochgewachsene und vornehme Odin ist eine sehr stattli-
che Erscheinung und hat auf Frauen eine besondere Wirkung,
die er auch dann nicht einblBt, als er nur noch ein Auge hat.
Durch die Fahigkeit, seine Rede in gereimten Versen zu gestal-
ten und entsprechend gewandt und eloquent aufzutreten, Ubt
er eine starke Wirkung auf seine Zuhdrer aus.

QOdin ist ein groBer Zauberer, der durch verschiedenste magi-
sche Techniken die Kraft der Verwandlung ebenso beherrscht,
wie die Gabe, Tote wieder zum Leben zu erwecken. Aussehen

Das vorangestellte Zeichen ,** bedeutet den gemeingermanischen

Ursprung des Wortes.

2 Diese Flisse heiBen: Sid, Vid, Sekin, Ekin, Svol, Gunnthro, Fjérm, Fim-
bulthul, Gipul, Gépul, Gémul, Geirvimul. Sie flieBen alle durch das Asen-
gebiet. Ferner gibt es noch folgende Flisse: Thyn, Vin, Tholl, Holl, Grad,
Gunnthrain, Nyt, Naut, Nénn, Hrénn, Vina, Vegsvinn, Thjodnuma.

25



und Gestalt kann er jederzeit und beliebig wechseln und seinen
Aufenthaltsort blitzschnell verandern.

Allein durch sein Wort ist er in der Lage, Feuer zu I6schen und
Stirme zu beséanftigen. Tiere und Menschen heilt er von ihren
Krankheiten, wenn es ihm gefallt.

Doch geschieht es auch, daB Odin Krankheit, Tod und Unheil
verhangt und seinen Gegnern Verstand und Kraft raubt. Um
dies zu bewirken, bedient er sich ausgefeilter Zaubergesange
und Beschworungspraktiken.

Zauberkraft besitzt auch sein Speer, der, wenn er ihn Uber das
gegnerische Heer schleudert, die Erde erzittern 148t und den
Feind dem Untergang weiht.

An seiner Hand tragt Odin einen Ring, der in jeder neunten
Nacht acht gleiche Ringe abtropft. Wenn er nicht gerade in sei-
ner goldenen Rustung auf Sleipnir in die Schlacht reitet oder
Pflichten in Asgard zu erfillen hat, wandert er gerne zu den
Menschen nach Midgard. Dazu legt Odin seinen blauen Him-
melsmantel um und setzt seinen breitkrempigen Hut auf. Gele-
gentlich begleiten ihn dabei seine beiden Woélfe Geri und Freki.
QOdin hat sich zwei Raben gezdhmt und sie sprechen gelehrt.
Jeden Morgen fliegen Huginn (Sinn, Gedanke) und Muninn (der
sich Erinnernde) aus und wenn sie am Abend zurlickkehren,
setzen sie sich auf seine Schultern und berichten ihm von allen
Ereignissen und Neuigkeiten. Die Menschen nennen Odin des-
halb manchmal Hrafnagud, was Rabengott bedeutet.

Auch von seinem Gottersitz aus kann Odin in die Welt sehen,
so daB nichts vor ihm verborgen bleibt. Weil er glaubt, daB
auBer ihm und seiner Gattin Frigg niemand die Weisheit
besitzt, all das Geschaute und Beobachtete zu deuten, ach-
tet er sehr darauf, daB keiner der Asen verbotenerweise sei-
nen Platz auf der Himmelsbank einnimmt. Trotzdem regiert
Odin nicht alleine, vielmehr halt er auf dem Thing an der
Asenbriicke taglich Rat mit seinen Gotterkolleginnen und
-kollegen. Hier entscheiden sie die Geschicke und schlichten
Streit, den sie haufig untereinander haben.

26



Der wichtigste Ase nach Odin ist sein Sohn Thor (*thun-
ra, der Donner). Er gilt als der Starkste unter allen Menschen
und Géttern und besitzt die Burg Thrudvangr mit einer Halle,
die Bilskirnir (der unverwdistlich Starke; oder auch: der sich
[nur] fur einen Augenblick aufhellt - durch den Blitz) genannt
wird. Diese Halle ist &hnlich gro wie Walhall und besitzt 540
Réaume.

Thors Wagen wird von den beiden Bdcken Tanngnjostr (der,
der mit den Zahnen knirscht) und Tanngrisnir (der, dessen
Zahne nicht dicht stehen) gezogen. Stets hat er seinen Ham-
mer mit dem etwas zu kurz geratenen Stil bei sich. Ihn benétigt
er in seinem Kampf gegen die Riesen.

Thors Gattin ist Sif (weibliche Verwandte), die Asin mit den gol-
denen Haaren.3

Weitere S6hne Odins sind der Lichtgott Balder, der Dichtergott
Bragi, der blinde H6dr und der Bote Hermod. Zu spéateren Zei-
ten wird Tyr, der urspringlich ein alter indogermanischer Him-
melsgott war, auch zu den Séhnen Odins gezahlt. AuBerdem
gehodren zu seinen Sohnen der schweigsame Vidar und der
kihne Vali.

Als eines Tages ein kleiner Riese nach Asgard kommt und mit
seinen geschickten Ratschldgen und seiner trefflichen List im
Kampf gegen die Trolle die Asen sehr beeindruckt, wahlt Thor
ihn als Begleiter auf seinen haufigen Reisen. Der kleine Riese
heiBt Loki und ist stets zu lustigen Streichen aufgelegt. In
besonderer Weise sucht er die Nahe Odins und fihlt sich ihm
sehr verbunden. Thor und Balder setzen sich im Rat der Goétter
daflir ein, Loki in den Kreis der Asen aufzunehmen. Auch Odin
preist Lokis Schlauheit, er mischt mit ihm sein Blut und macht
ihn zu seinem Wahlsohn. Lokis Eheweib ist Sigyn (das bedeu-

Mit Sif hatte er die Tochter Thrud (Ebene der Kraft, Ort der Kraft) und
den Sohn Lorride. Aus erster Ehe hatte seine Gattin den Sohn Ullr
(der Herrliliche), der wohl ein Sohn Odins ist und zu den Asen gezahit
wurde. Thor besaB noch die beiden S6hne Magni (der Starke) und
Modi (der Zornige), deren Mutter die Riesin Jarnsaxa war. Diese bei-
den werden in der neuen Welt nach den Ragnardk eine wichtige Rolle
spielen. (Gylf., Kap. 21)

27



tet Sieg oder Freundin, die schwangere Regenwolke), die treu
zu ihm halt und mit ihm zwei Séhne hat. Auch besitzt er ein
Paar Schuhe, mit denen er windschnell Uber Luft und Meer
eilen kann.

Loki wird als hibsch und schén vom Ansehen her, aber mit
listigem Charakter und sehr unbestandiger Art beschrieben.
Seine Klugheit und Verschlagenheit, ja die Arglist in allen Din-
gen, zeichnet ihn besonders aus. Er gehdrt zu den schillernd-
sten Charakteren in Asgard und besitzt die Fahigkeit, sich
unentbehrlich zu machen. Loki ist immer dabei, wenn es Pro-
bleme zu I6sen gilt, auch wenn er haufig selbst fir deren Ver-
ursachung verantwortlich zeichnet. Folgende Geschichte soll
dies verdeutlichen:

Als die Gotter Midgard gegriindet und auch Walhall errichtet
hatten, kam ein Handwerker und bot sich an, ihnen in drei
Jahren eine so groBe Burg zu bauen, daB sie sich sicher und
geschiitzt vor den Reif- und Bergriesen flihlen kdnnten. Als
Entgelt fir diese Leistung beanspruchte er Freya. Zudem ver-
langte er, daB ihm Sonne und Mond ausgehéndigt werden
sollten. Die Asen trafen sich, berieten und kamen (Uberein,
zuzustimmen, wenn die Burg in einem Winter fertiggestellt sei.
Doch verliere der Handwerker jeden Anspruch, wenn nicht am
ersten Sommertag die Burg errichtet sei. Auch dirfe ihm nie-
mand bei der Arbeit helfen. Als ihm diese Bedingungen Ulber-
mittelt wurden, erbat er zur Unterstltzung sein Pferd Svadilfari
(der, der viele beschwerliche Reisen hat; Fahrt, Unternehmung
mit ungliicklichem Ausgang, schmahliche Reise). Loki setzte
sich daflr ein, ihm dies zu erlauben.

Der Riese begann am ersten Wintertag und arbeitete auch in
den Nachten, um die vielen Steine zum Bau heranzubringen.
Sein Pferd leistete ihm dabei unschatzbare Dienste. Der Bau
schritt rasch voran und drei Tage vor Sommeranfang war er
schon am Tor angelangt. Da bekamen es die Goétter mit der
Angst zu tun, traten im Thing zusammen und fragten sich,
wer ihnen dazu geraten habe, diesen Handel einzugehen.
Schnell war Loki als der Ubeltiter ausgemacht und die Asen

28



drohten ihm mit dem Tod, wenn er nicht einen Ausweg fénde.
Loki schwor in seiner Angst Eide, daB3 er auf eine Weise han-
deln werde, die den Baumeister seinen Lohnanspruch verlie-
ren lasse. Als dieser am selben Abend mit seinem Hengst hin-
ausfuhr, um Steine zu holen, sprang aus dem Wald eine Stute
und wieherte laut. Der Hengst wurde wild, zerri8 das Seil und
galoppierte mit der Stute davon. So blieb die Arbeit in dieser
Nacht liegen.

Als der Handwerker sah, daB sein Bauwerk nicht rechtzeitig
abgeschlossen werden konnte, geriet er in eine Riesenwut.
Erst daran erkannten die Asen, daB3 der Baumeister ein Berg-
riese war. Einem Riesen gegenulber fUhlten sie sich nicht an die
Eide gebunden, die sie geleistet hatten. Eifrig riefen sie nach
Thor, der mit seinem Hammer Mjélinir nach dem Riesen warf,
seinen Schéadel in kleine Stlicke zerbrach und ihn hinab in die
Gewalt der Niefel schickte. Die Stute jedoch war Loki, der
etwas spater ein Fohlen zur Welt brachte, das grau war und
acht Beine hatte. Die Goétter nannten es Sleipnir (der Schlupfri-
ge, der Wind).4

Daneben ist Loki noch der Vater dreier Ungeheuer. Zusam-
men mit der Riesin Angrboda (die Schaden-Kiindende; die
Schaden-Verursachende) zeugt er drei Wesen, die in ihrer Art
sehr unterschiedlich, aber fiir die Ereignisse in der Welt um so
bedeutender sind: den Fenriswolf, die Midgardschlange, wel-
che die ganze Welt umspannt und Hel, die Herrscherin des
Totenreiches.

Als die Gotter in Erfahrung bringen, daB diese drei Geschwi-
ster in J6tumheim (bei den Riesen) heranwachsen und durch
Weissagungen gewarnt werden, welchen Schaden und wel-
ches Ungliick ihnen durch diese Ungeheuer widerfahren wird,
schickt Odin die Gétter aus, diese bedrohlichen Geschopfe zu
ergreifen und zu ihm zu bringen. Die Midgardschlange wirft er
ins Meer. Doch dort wéachst und wéchst sie, bis sie das ganze

4

Gylf., Kap. 42

29



Land umschlieBt und sich selbst in den Schwanz beiBt.5

Der Umgang mit dem Fenriswolf (*fen-(h)-ris-ulfr, Sumpf-
Strauch-Wolf) gestaltet sich schwieriger. Zunéchst ziehen ihn
die Asen in Asgard auf. Tyr allein hat den Mut, zum Wolf zu
gehen und ihm Futter zu geben. Als die Gotter sehen, daB der
Wolf von Tag zu Tag gréBer wird und alle Weissagungen dar-
auf hindeuten, daB dieser ihnen eines Tages groBen Schaden
zufligen wird, fassen sie einen EntschluB und fertigen die star-
ke Fessel Lading (der mit List Bindende) an, bringen sie zum
Wolf und bitten ihn, die Kraft dieser Fessel zu erproben. Der
Wolf schopft keinen Verdacht. Doch schon als er mit dem FufB3
dagegen ftritt, reit die Fessel. Also stellen die Asen eine zwei-
te, doppelt so starke Fessel her, die sie Dromi (zbgern, trodeln,
langsam, etwas Hemmendes) nennen. Sie versprechen dem
Wolf, er werde beriihmt, wenn eine solch groBartige handwerk-
liche Schmiedearbeit seiner Kraft nicht standhalten koénne.
Der Wolf zbdgert, doch schlieBlich 148t er sich anketten. Dann
schuttelt er sich, strengt sich etwas an, stemmt mit dem FuB
dagegen, und die Kette zerbricht. Daraufhin schickt Odin den
Boten Skirniré (der Strahlende) zu den Zwergen und |48t dort
die Fessel Gleipnir herstellen. Diese wird gefertigt aus dem
Gerausch der Katze, dem Bart einer Frau, den Wurzeln des
Felsens, den Sehnen des Béaren, dem Atem des Fisches und
dem Speichel des Vogels. Glatt und weich wie ein Seidenband
ist diese Fessel und doch auBerordentlich fest und stark. Die
Gotter zeigen dem Wolf das Seidenband und fordern ihn auf,
seine Kraft daran zu versuchen.

Da antwortet der Wolf: ,,Es scheint mir, daB ich keinen Ruhm
gewinnen werde, wenn ich ein so schmales Band zerreiBe.
Aber wenn es mit List und Ticke gemacht ist, obwohl es klein
scheint, dann kommt es nicht um meine FuBe.“

Die Asen versuchen, ihm zu schmeicheln, doch der Wolf bleibt
vorsichtig. Um sich aber keinen Mangel an Mut vorwerfen zu
lassen, verlangt er, daB ihm einer der Asen als Pfand die Hand

5 Gylf., Kap. 34

6

Skirnir war der Bote Freyrs.

30



in das Maul legen solle. Nur der mutige Tyr erfllt diese For-
derung. Als der Wolf gegen die Fessel tritt, wird sie hart und
je mehr er sich dreht und wendet, um so enger zieht sie sich
zusammen. Alle Asen lachen. Nur Tyr hat das Nachsehen,
denn der Wolf hat ihm die Hand abgebissen.

Nachdem der Wolf nun vollstdndig gebunden ist, nehmen die
Asen ein Tau und ziehen es durch eine groBe Steinplatte. Einen
weiteren groBen Stein? stoBen sie tief in die Erde und befesti-
gen daran das Tau. Als der Wolf seinen Rachen weit aufsperrt
und zu beiBen versucht, stecken ihm die Asen ein Schwert als
Gaumensperre in das Maul. Firchterlich heult der Wolf und
aus dem Maul rinnt der Speichel und bildet so den FluB ,Van®
(Hoffnung, Erwartung, Gefahr?). Hier liegt der Wolf, bis das
Ende der Gotterwelt anbricht (Ragnardk).

Das dritte Kind Lokis, Hel, wird von Odin nach Niefelheim ver-
bannt. Dort gibt er ihr die Gewalt Uber alle an Krankheit und
Alter auf ihrem Lager verstorbene Menschen, die ,,Strohtoten®.
Hel’s Haut ist halb schwarz und halb fleischfarben. So ist sie
in ihrer Dusternis und Grimmigkeit leicht zu erkennen. Hel-
heim, ihre Wohnstétte, liegt unter der Erde. Die Zaune dort sind
auBerordentlich hoch und an den Eingdngen befinden sich
Gittertore. Der Saal trdgt den Namen ,der von Regenschau-
ern Feuchte®, die Schissel und Messer heiBen ,,Hunger”, der
Knecht wird ,der, der trdge geht“ gerufen. Die Turschwel-
le, Uber die man in ihren Saal tritt, heiBt ,,Ort der Gefahr*.
Das Bett nennt man ,Lager” und den Bettvorhang ,bleiches
Unheil“.

Betrachtet man die Personen und Gegensténde in Hels Wohn-
sitz, so ist schon an den Namen unschwer zu erkennen, daB
hier alles Elend der Welt versammelt ist: Larm (so nennt sich
schon der GrenzfluB), die Feuchte, Tragheit, Faule, Gift, Hun-
ger, Verschmachtung, Unheil, fallende Gefahr, dunkle Berge
und so fort.

7 Dieser Stein heit Thviti. Das sind Teile, die Megalithbauten entspre-
chen konnten (de Vries; Lorenz S. 431)

31



Als ,der weiBe Ase“ wird Heimdall (der Uber der Welt Leuch-
tende) bezeichnet. Seine Mitter sind neun Schwestern, die
Tochter des Meerriesen Agir. Er wird auch Hallinskidi und
Gullintanni (der mit den goldenen Zahnen) gerufen, weil seine
Zahne aus Gold sind. Sein Pferd heit Gulltoppr (Goldspitze,
Goldméhne). Heimdall wohnt in Himinbjérg (Himmelsberge) bei
Bifrést. Als Wachter der Goétter sitzt er am Ende des Himmels,
um die Asenbriicke vor den Bergriesen zu schitzen. Heimdall
braucht weniger Schlaf als ein Vogel, und er sieht in der Nacht
wie am Tage in gleicher Weise hundert Meilen weit (eine &ltere
norwegische Meile betrug etwa 12 km). Er hort alles, was lau-
ter ist als das Wachsen des Grases oder das der Wolle auf den
Schafen.

Freya (Herrin) ist die berlhmteste Asin. Sie wohnt im Himmel
in Félkvangr (Kampfflur, -wiese), von wo aus sie auch zum
Kampf reitet. Sie erhélt die Hélfte der Schlachtfeldtoten, die
andere Halfte aber gehort Odin. Freyas Saal Sessrumnir (der,
der viele Sitzplatze umfaBt) ist besonders groB und schon.
Ihr Wagen wird von zwei Katzen gezogen. Sie reist gerne und
steht den Menschen besonders nahe. Sie soll man in Liebes-
angelegenheiten anrufen.8

Unter den Asen und Asinnen gibt es ein Paar, von dem wenig
erzahlt wird. Dies sind Bragi und Idun. Bragi wird wegen sei-
ner Klugheit gerihmt und zeichnet sich besonders durch seine
Beredsamkeit aus. Vermutlich war er der verbale ,Trouba-
dix“ der Asen. Idun (ithunn), seine Frau, ist fUr alle Gotter von
unschétzbarer Bedeutung, weil sie in einem Kastchen goldene
Apfel aufbewahrt. Wer von ihnen iBt, kann gewiB sein, daB er
nicht altert.

Alles beherrschend steht am Mittelpunkt der Welt die immer-
griine Esche Yggdrasil. lhre Zweige breiten sich Uber die
ganze Erde und erstrecken sich weit Uber den Himmel. Mit drei
riesenhaften Wurzeln halt sich dieser Baum aufrecht. An jeder
Wurzel entspringt eine Quelle.

8 Gylf.,, Kap. 24

32



An der ersten Quelle, die auch der Brunnen Hwergelmir
genannt wird, lebt der Drache Nidhdggr und benagt dort,
zusammen mit unzahligen Schlangen, die Wurzeln des Bau-
mes und geféhrdet sein Leben.® In den Zweigen der Esche
weiden vier Hirsche10 und fressen die Knospen ab.

Auf dem Wipfel sitzt der vielwissende Adler Orn, der von hier
aus nach mdglichen Feinden Ausschau hélt. Zwischen sei-
nen Augen hat der vom Sturm zerzauste Habicht (Wedrfolnir)
seinen Platz. Er ist fir das Wetter verantwortlich. AuBer dem
Adler wacht noch ein goldglanzender Hahn, der wie die Sonne
leuchtet.

Das flinke und geschwétzige Eichhdrnchen Ratatoskr rennt
stédndig am Stamm des Baumes hinauf und hinunter und sat
Zwietracht zwischen Adler und dem Drachen Nidhdggr.

Unter der zweiten Wurzel liegt die als Mimisbrunnen bezeich-
nete Quelle, in welcher Weisheit und Verstand verborgen sind.
Diese Quelle wird vom Riesen Mimir, einem Onkel Odins,
bewacht. Mimir besitzt umfangreiches, Ubernatirliches Wis-
sen, weil er taglich mit dem wunderhaften Gjallarhorn, das er
fur Heimdall aufbewahrt, aus dieser Quelle trinken kann.

An der dritten Wurzel entspringt eine Quelle, die sehr heilig ist
und Urdbrunnen heiBt. Dort befindet sich die Gerichts- und
Friedensstatte der Asen, die hier jeden Tag zum Thing zusam-
menkommen. Auf dem Weg dorthin reiten alle Asen Uber die
Briicke Bifrost. Nur Gott Thor geht alleine zu FuB und muB
zahlreiche Flisse durchwaten, denn unter seinen gewaltigen
Tritten droht die Briicke zu bersten.

Am Urdbrunnen steht eine prachtige Halle, in der die drei
Schicksalsfrauen wohnen. Sie heiBen Urd, Werdandi und
Skuld, entscheiden Uber das Leben der Menschen und wer-
den Nornen genannt. AuBer ihnen gibt es noch andere Schick-
salsfrauen, die allerdings namentlich nicht bekannt sind. Die
Nornen kommen bei der Geburt zu jedem Menschen, um Uber
sein Leben zu entscheiden. Sie sind géttlicher Abstammung,

9
10

Gylf., Kap. 16
Dainn, Dvalinn, Duneyrr, Durthror

33



andere gehoren zu den Alfen (Lichtwesen), wieder andere zum
Geschlecht der Dunkelzwerge (Erdzwerge).!! Nicht alle bringen
den Menschen Gutes, denn Nornen aus bdser Abstammung
verhdngen Unheil. Den Lebensfaden spinnen sie unterschied-
lich lang.

Um die Gefédhrdung des Baumes durch Nidhdggr, Schlangen
und Hirsche in Grenzen zu halten, holen die am Urdbrun-
nen lebenden Nornen jeden Tag Wasser aus ihrer Quelle und
begieBen damit die Esche, damit deren Zweige weder aus-
trocknen noch faulen. Dieses Wasser ist so heilig, daB alle
Dinge, die damit in Berlhrung kommen, so wei3 werden, wie
das Hautchen, das unterhalb der Eischale liegt.12 Im Urdbrun-
nen selbst leben zwei Schwane mit einem herrlich weiBen
Gefieder.13

Odins und Friggs Lieblingssohn ist Balder (*bhal, Glanz, der
Kraftgebende). Als der Verstandigste der Asen kann er am
besten reden und wird in seiner Haltung als der Gnadigste
angesehen. In seinem Wohnsitz Breidablik (Weitglanz) kann
nichts unrein werden. Seine Gattin hei3t Nanna (die Wagemu-
tige, die Kampfesfrohe; schwed. = Mutter), ihr gemeinsamer
Sohn ist Forseti (Erndhrer, Vorsitzender), der den Saal Glitnir
am Himmel besitzt. Dieser Saal steht auf goldenen S&ulen und
ist ganz mit Silber gedeckt. Dort schlichtet Forseti die Streitig-
keiten der Menschen und Goétter. In Forseti ist die verséhnende
Gottheit zu erkennen.

Als Odins Sohn muB noch Hédr (hdth, Kampf, Krieger, Kdmp-
fer) genannt werden. Er ist blind und Uberaus stark. Seinen
Namen erwahnen die Asen nicht gerne. Warum dies so ist, soll
hier kurz erzahlt werden:

Diese beriihmte Geschichte beginnt damit, daB Odins Sohn
Balder schwere und Gefahr verheiBende Traume bekommt, in
denen er sein Leben bedroht sieht. Er erzahlt den Asen davon

11 Gylf., Kap. 15
12 Gylf.,, Lorenz, S. 258
13 Gylf.,, Kap. 16

34



und sie beraten, was fir Balders Sicherheit getan werden
konnte. Frigg hat die Idee, eidliche Verpflichtungen zur Scho-
nung von Balders Leben einzuholen. Diesen Eid missen Feuer
und Wasser, Eisen und Erze aller Art, Steine, die Erde, die
Holzer, die Krankheit, die Tiere, die Vogel, Gift und Schlangen
ablegen. Jetzt ist Balders Leben sicher und die Asen beginnen
ein Spiel: Auf dem Thingplatz schieBen, schlagen oder werfen
sie Steine nach Balder. Doch nichts schadet ihm. Er ist unver-
letzlich.

Dies miBfallt Loki. Er verwandelt sich in eine Frau, geht zu Frigg
und fragt, was die Asen auf dem Thing tun. Frigg durchschaut
offensichtlich nicht, wen sie vor sich hat und beantwortet alle
Fragen Lokis bereitwillig: ,Nicht werden Waffen und Hélzer Bal-
der verletzen; Eide habe ich von allen erhalten.”

Der wiBbegierige Loki will wissen, ob alle Dinge Eide geleistet
haben, Balders Leben zu schonen.

Frigg sagt: ,,Es wéchst ein BaumschoéBling, westlich Walhall,
Mistilteinn (Mistelzweig) genannt; er schien mir zu jung, um von
ihm einen Eid zu fordern.“

Loki holt sich den Mistelzweig und geht damit zum Thingplatz.
Dort entdeckt er den blinden Hodr, der auBerhalb des Manner-
rings steht.

»Warum schieBt du nicht auf Balder?“ fragt er ihn.

Hodr antwortet: ,,Weil ich nicht sehe, wo Balder ist und auBer-
dem, weil ich waffenlos bin.“

Verschlagen fordert Loki ihn auf, Balder doch die Ehre zu
erweisen und nach ihm zu schieBen. Er weist die Richtung,
reicht ihm den Mistelpfeil und Hodr schiet nach Lokis Anwei-
sung. Das GeschoB3 durchbohrt Balder und er féllt tot zu
Boden.

Die Asen sind sprachlos und wie gelahmt, als sie den gefalle-
nen Balder sehen. Aber niemand kann ihn rachen, denn hier
auf dem Thingplatz ist die Friedensstétte.

Als die Gotter zur Besinnung kommen, will Frigg wissen, wer
von den Asen ihre Freundschaftsgunst erwerben mdchte,

35



indem er den Helweg zur Hel reitet und dort versucht, Balder
zu finden und gegen Lésegeld freizubekommen.

Der schnelle und tapfere Hermod (kriegs-, kampfmide), ein
Sohn Odins, ist zu dieser Reise bereit. Odin gibt ihm sein Pferd
Sleipnir und Hermod reitet los.

Die Asen nehmen Balders Leiche und tragen sie ans Meer.
Dort wollen sie Balders Schiff Hringhorni (krummhornig), das
groBte aller Schiffe, zu Wasser bringen. Auf ihm wollen sie die
Eindscherung vornehmen. Doch das Schiff rihrt sich nicht
vom Fleck.

Die Asen schicken nach der starken Riesin Hyrrokkin (die vom
Feuer Gerunzelte, Faltige). Als diese auf ihrem Wolf, den sie mit
einem Zaum aus Giftschlangen fiihrt, geritten kommt, muB Odin
vier Berseker rufen lassen, um dieses Tier bewachen zu kon-
nen. Hyrrokkin geht zum Vordersteven des Schiffes und stoBt
es mit der ersten schnellen Bewegung weg, so daB Feuer aus
den Schiffsrollen schlagen und das ganze Land erbebt. Thor,
der dies sieht, wird zornig Uber diese Ungestiimheit und will ihr
seinen Hammer auf den Kopf schlagen. Nur knapp kénnen die
umstehenden Asen dies verhindern.

Balders Leiche wird auf das Schiff getragen und als seine Frau
Nanna dies sieht, bricht ihr das Herz und sie stirbt. So wird sie
neben Balder gelegt. Thor weiht den Scheiterhaufen mit sei-
nem Hammer. Als in diesem Moment der Zwerg Lit (Farbe) vor
seine FiBe ftritt, gibt er ihm einen Tritt und st6Bt ihn ins Feuer,
so daB er verbrennt.

Auch Balders Pferd wird mit allem Sattelzeug auf den Scheiter-
haufen gefiihrt. Odin legt fir Balder seinen Goldring Draupnir
dazu.

Neun Nachte ist Hermod in der Zwischenzeit durch dunkle und
tiefe Taler geritten, bis er zum GrenzfluB Gjoll und zur gold-
bedeckten Gjallarbriicke kommt, die zur Hel flhrt. Diese wird
von der Magd Modgud (zorniger Kampf) bewacht. Sie fragt ihn
nach Name und Geschlecht und stellt fest, daB er bei seinem
Ritt Gber die Briicke mehr Larm macht, als die fiinf Scharen
toter Manner am Vortag. Aber sie gibt ihm auch die Auskunft,

36



daB Balder auf der Jenseitsbriicke Gjallarbru tber den Grenz-
fluB und den Helweg entlang geritten ist.

Hermod reitet weiter, bis er zu Helgrind, dem Zaun der Hel
kommt. Er gibt seinem Pferd die Sporen und kann gerade
noch Uber das Gittertor springen, ohne es zu beriihren. Wer
namlich das Gatter beriihrt, kann Hel nie mehr verlassen. An
der Halle der Hel angekommen, sieht er dort auf einem Ehren-
platz seinen Bruder Balder sitzen. Hermod bleibt die Nacht
Uber und fordert von Hel am anderen Tag, Balder mit ihm
heimreiten zu lassen. Er berichtet von der groBen Trauer unter
den Asen. Hel aber verlangt, daB man prifen solle, ob Balder
wirklich so beliebt sei.

Sie sagt: ,Wenn alle Dinge in der Welt, lebendige und tote, ihn
beweinen, dann soll er zu den Asen zuriickkehren diirfen, aber
er muB3 hierbleiben, wenn auch nur einer Einspruch erhebt oder
nicht weint.”

Balder begleitet Hermod aus der Halle hinaus und gibt ihm flr
Odin zur Erinnerung den Ring Draupnir mit. Hermod berichtet
in Asgard alles, was er gehoért und gesehen hat.

Die Asen senden daraufhin Boten in die ganze Welt und bitten,
daB um Balder geweint wird. Dies tun alle Menschen, die Tiere,
die Erde, die Steine, die Bdume, alles Erz. Als die Boten ihren
Auftrag erflllt haben und heimreisen, entdecken sie in einer
Felsenhohle eine Riesin, die sich Thokk nennt. Auch sie wird
gebeten, um Balder zu weinen, aber sie sagt:

Thokk wird beweinen

mit trockenen Tranen

Balders Feuerbestattung;

weder vom lebenden noch vom toten Sohn
des Kerls hab ich einen Vorteil,

ich habe mich weder am

lebenden noch am toten Sohn

des Mannes erfreut,

behalte Hel, was sie hat.

Es darf vermutet werden, daB3 es Loki gewesen ist, der hier in
verwandelter Gestalt die Rlickkehr Balders verhindert hat.

37



Da die Gotter Uber Loki sehr zornig sind, flieht dieser und ver-
birgt sich auf einem Berg. Dort errichtet er ein Haus mit vier
Tdren, um in alle Himmelsrichtungen sehen zu kdnnen. Oft
verwandelt er sich tagstber in einen Lachs und versteckt sich
in einem Wasserfall, der Franangrsfors (frann, gldnzend; angr,
Kummer; fors, Wasserfall, Sorge, VerdruB)'4 heiBt. Zuhause
knUpft er Leinengarn auf solche Weise, wie seit dieser Zeit die
Fischernetze gemacht werden. Als er sieht, daB die Asen nicht
mehr weit sind (Odin hat ihn vom Himmelssitz aus beobach-
tet), wirft er das Netz ins Feuer, fahrt hinaus auf den Flu und
verwandelt sich in einen Lachs.

Die Asen gehen in sein Haus und Kwasir, der Allerkligste unter
ihnen, sieht in der Feuerstelle das verbrannte Netz und erkennt
sofort, daB dies eine Vorrichtung zum Fischen gewesen sein
muB. Die Asen stellen ein ebensolches Netz her, um Loki damit
zu fangen.1s

Sie werfen es am Wasserfall aus. Thor héalt es auf der einen
Seite, die anderen auf der gegentberliegenden. Aber Loki
schwimmt vor dem Netz und versteckt sich zwischen den Stei-
nen. SchlieBlich beschweren die Asen das Netz, damit Loki
nicht darunter durchschwimmen kann. So treiben sie ihn vor
sich her, bis Loki kurz vor dem Meer hoch Uber das Fischnetz
springt und zum Wasserfall schwimmit.

Nun teilen sich die Asen in zwei Gruppen und Thor watet
schweren Schrittes mitten im FluB und ergreift Loki beim Ver-
such, Uber das Netz zu springen. Die Mythe berichtet, daB
seitdem der Lachs hinten so schmal ist, weil Thor ihn durch
die schnellen Bewegungen erst beim Schwanz festhalten
konnte.

Die Asen fiihren den gefangenen Loki in eine Felsenhdhle.
Lokis Séhne Vali und Nari werden geholt. Vali wird von ihnen in

14 Der Name deutet an, daB der glanzende Wasserfall fiir Loki Kummer
bringt.

15 Dieser Einschub Uber die Herstellung des Netzes kdnnte die Kreativitat
Lokis auch in ihrer Bedeutung flir das Alltagsleben der Menschen erklaren.

38



einen Wolf verwandelt, der sogleich seinen Bruder zerfleischt.
Dann nehmen die Asen dessen Darme und binden Loki damit
Uber drei scharfkantige Steine. Skadi nimmt eine Giftschlange
und befestigt sie so, daB ihm das Gift ins Gesicht tropft. Aber
Sigyn, Lokis Frau, steht ihm bei und halt eine Schale unter die
Gifttropfen. Doch immer, wenn die Schale voll ist und Sigyn sie
leert, tropft Loki das Gift ins Gesicht. Dabei fahrt er so heftig
zusammen, daB die ganze Erde bebt. So liegt Loki bis zu den
Ragnarék in Fesseln.16

Bevor die Ragnardk (das Ende der Gotterwelt) anbrechen,
wird der Fimbulwinter kommen mit Schneetreiben aus allen
Himmelsrichtungen, groBem Frost und scharfen Winden.
Dabei wird keine Sonne scheinen. Drei Jahre hintereinander
werden Menschen und Gotter keinen Sommer erleben. Dem
gehen drei andere Jahre voraus, in denen auf der ganzen Welt
schwere Kampfe stattfinden; Familienangehdrige werden ein-
ander aus Habsucht téten und keiner wird den anderen scho-
nen.

Danach wird sich etwas AuBerordentliches ereignen: Sonne
und Mond werden von den beiden Wdlfen, die sie verfolgen,
verschlungen. Die Sterne werden am Himmel verschwinden,
Erde und Felsen werden beben, daB alle Bdume aus der Erde
herausgerissen werden und die Felsen krachend zusammen-
stlrzen. Alle Fesseln und Bande werden brechen und zerrei-
Ben. Auch der Fenriswolf wird sich losreiBen. Das Meer wird
das Land Uberfluten, weil sich die Midgardschlange in ihrem
Riesenzorn bewegt und an Land kriecht.

Dann wird fiir den Kampf in Niefelheim das Schiff Nagelfar
losgemacht. Dieses Schiff ist aus den Fingernageln der Toten
gefertigt. Der Riese Hrymr wird es durch die von der Midgard-
schlange aufgepeitschte See steuern und die Feinde aus Hel-
heim in den Kampf fihren. Der Fenriswolf 1auft mit aufgesperr-
tem Maul voran, wobei der obere Kiefer den Himmel und der
untere die Erde berlhrt. Seinen Rachen wiirde er noch wei-

16 Gylf., Kap. 50

39



ter aufsperren, wenn genligend Raum dazu vorhanden wére.
Feuer und Funken stoben aus seinen Augen und seiner Nase.
Die Midgardschlange speit furchterregend Gift in Luft und Was-
ser.

In diesem Larm wird der Himmel bersten und die Riesen aus
Muspellheim werden erscheinen. An erster Stelle reitet der
Riese Surt mit seinem brennenden Schwert, das heller leuch-
tet als die Sonne. Wenn sie Uber die Briicke Bifrost reiten, wird
diese zusammenbrechen. Trotzdem werden die Feinde, ange-
fihrt von Loki, dem alle Gefahrten der Hel folgen, gemeinsam
zum Kampfplatz Wingrid in Asgard gelangen.

Wenn dies alles geschieht, steht Heimdall auf und blast in das
Gijallarhorn. Die Gotter halten zusammen ein Thing ab. Odin
wird zum Mimisbrunnen reiten und Mimirs Rat fir sich und
sein Gefolge einholen. Die Esche Yggdrasil wird erbeben und
alle Welt wird sich furchten. Wenn die Asen und alle Einherier
ihre Rlstungen angelegt haben, riicken sie zum Schlachtfeld
vor. An der Spitze wird Odin reiten. Er muB mit dem Fenriswolf
kédmpfen. An seiner Seite streitet Thor, der ihm nicht beistehen
kann, weil ihm sein Kampf mit der Midgardschlange alle Kraf-
te abverlangt. Freyr kdmpft gegen Surt und féllt nach einem
schweren Kampf. Auch der Hel-Hund Garm hat sich aus seiner
Hohle losgerissen und stirzt als furchtbares Ungeheuer auf Tyr.
Sie werden einander téten.

Wenn Thor die Midgardschlange mit seinem Hammer vernich-
tet hat, kann er nur noch neun Schritte von ihr weggehen, dann
fallt auch er, vergiftet vom Atem der Schlange, tot zur Erde. Der
Fenriswolf verschlingt Odin.

Vidar eilt herbei und tritt mit einem FuB auf den Unterkiefer des
Wolfes. An diesem FuB trégt er den besonderen Schuh, der aus
den kleinen Abfallstlicken des Leders gefertigt worden ist, die
man flr Zehe oder Ferse ausschneidet. Er ergreift den Ober-
kiefer des Wolfes, zerreiBt sein Maul und totet den Wolf. Loki
kampft mit Heimdall, und sie téten einander. Danach schleudert
Surt Feuer und die ganze Erde wird verbrennen.1?

17 Vsp. 44 u. Gylf., Kap. 51
40



Wenn Himmel und Erde verbrannt, die Gotter, Einherier und
alle Menschen tot sind, steigt die Erde aus dem Meer empor
und sie wird griin und schén sein. Die Acker werden unbestellt
Frucht tragen. Vidar und Vali werden leben, weil weder das
Meer, noch Surts Feuer ihnen Schaden zufiigen kann. Sie wer-
den auf dem Idafeld wohnen, wo sich friiher Asgard befunden
hat. Dorthin kommen dann auch Thors S6hne, Modi (der Zor-
nige) und Magni (der Starke). Sie werden auch M;j6linir, Thors
Hammer bei sich haben. Danach werden Balder und Hodr aus
Helheim kommen und sie alle werden sich zusammensetzen,
sich erinnern und Uber die Ereignisse sprechen, die geschehen
sind. Dann finden sie im Gras Goldtafeln, die den Asen gehort
haben.18

Der beste Aufenthaltsort wird in Gimle, im Himmel sein. Dort
wird es reichlich und gute Getrénke im Saal Brimir (Brandung,
starker Seegang, Meer) geben, der in Okolnir (der nicht Kalte)
steht.

Ein guter Saal wird sich auch auf den Nidafjoll (die finsteren
Ebenen) befinden. Er wird aus rotem Gold errichtet sein und
Sindri 1%heiBen. In diesem Saal sollen die guten und recht-
schaffenen Menschen wohnen.

Ein anderer Saal aber, dessen Tir nach Norden gerichtet ist,
wird sich in Nastrondir (Leichenstrand) befinden. Die Wande
dort werden aus geflochteten Schlangen bestehen. Dabei wei-
sen die Schlangenkodpfe in das Haus hinein und speien Gifte,
so daB die Giftstrome Uber die Saalwénden flieBen. Alle Eid-
briichigen und Mérder missen diese Flisse durchwaten.20

Im Brunnen Hwergelmir wird es jedoch am schlimmsten sein,
denn dort wird Nidhoggr die Leichen der Gestorbenen qua-
len.21

In Hoddmimirs (hodd, Gold, Schatz; das bedeckte Verborge-
ne, das ist die Weltesche) Holz werden sich zwei Menschen

18 Gylf., Kap. 53

19 Sindri ist eigentlich ein Zwergenname;.sindr sind die Rickstéande bei
der Eisenschmelze, Sinter. sindra, Funken spriihen.

20 Vsp.38f

21 Gylf., Kap. 52

41



verbergen und den Weltenbrand Uberstehen kénnen. Sie hei-
Ben Lif (weibl., Leben) und Lifthrasir (mannl., der das Leben
Verlangende)?2 und erndhren sich vom Morgentau. Aus ihnen
geht das neue Menschengeschlecht hervor. Die Sonne gebiert
Alfrddul (Strahl, Glanz der Alfen), ihre Tochter, die nicht weniger
schon sein wird als die Mutter selbst.23

22 Lifthrasir besitzt vielleicht auch die Bedeutung ,der, der mit Gewalt
leben will“; aber auch ,,der, der Kinder zu hinterlassen winscht*.
23 Gylf., Kap. 53

42



Odins Schopfung

Vélva spa, die Seherin spricht






In dem mythischen Gedicht ,Der
Seherin Gesicht“ (Voluspa) schildert
die Seherin Voélva die Entstehung
der Welt, das Werden der Gotter
und das erste Menschenpaar. Dieser
Mythos ist ausschlieBlich nordischer
Herkunft und erzdhlt in duBerst bild-
hafter Weise das Werden Islands,
der Insel, auf der Snorri gelebt hat.

Der  Schopfungsbericht  der
Germanen erscheint in seinen Bil-
dern und seiner Sprache als etwas
Schlichtes und Elementares. Er
Ubermittelt uns ein tiefes Naturver-
standnis, das z.T. erstaunliche Parallelen zu heutigen naturwis-
senschaftlichen Erkenntnissen aufweist, auch wenn es selbst-
versténdlich mythische Bilder sind, in die das Wissen oder die
Vorstellungen eingekleidet sind. So findet sich in der kalten
Welt Niefelheims die Vorstellung vom Weltraum, den wir heute
mit einer Temperatur von -273° C beschreiben.

Zu Beginn besteht nur ein geheimnisvoller, magisch erfillter
Urraum, der in seiner abstrakten Fassung das Nichts beinhal-
tet. Ginnungagap ist ein sehr komplexer Begriff: gap' bedeu-
tet die ,gdhnende Offnung” oder ,Schlund“; ginnungi beinhal-
tet den germanischen Stamm ginn2, der die Leere bezeichnet;
ginnungi wéare demnach ein Versuch, den leeren, unerfillten
Weltenraum begrifflich zu fassen. Alle Interpretationsversuche
kreisen um den Inhalt, Ginnungagap als eine klaffende Offnung,
einen Abgrund, eine gdhnende Leere oder &hnlich zu beschrei-
ben. Darlber hinaus war jedoch Ginnungagap nicht nur ein
mythisches Thema, sondern spielte in der geographischen Vor-
stellung der Nordwestskandinavier eine wichtige Rolle: Nérd-

1 Alle germanischen Wortbedeutungen sind entweder Lorenz, ,Gylfagin-
ning“ oder Simek, Lexikon der german. Mythologie“ entnommen.

2 nach Mogk, Lorenz, S. 107

45



lich von Norwegen soll sich, entsprechend der antiken oder
mittelalterlichen Vorstellung, von der Erde als Scheibe, dieser
Abgrund befunden haben.

In gewisser Weise erinnert Ginnungagap an die quinta
essentia als die dahinterliegende verursachende Ebene. Aber,
wie das nun einmal der Begriff Leere an sich hat, 1aBt sich tUber
die Leere nur Abstraktes aussagen, was letztlich immer unbe-
friedigend bleiben muB.

Snorri 1&Bt in der Gylfaginning Odin berichten: ,Zuerst aber
war die Welt in der Sidhélfte da, die Muspell heiBt ...“s

Das Wort Muspell kann, je nach seiner sprachlichen Zuord-
nung, verschiedenes bedeuten. Als heidnisches, also altger-
manisches Wort muspelli kdme ihm etwa die Bedeutung von
~ochaden, zerstéren, verderben“ zu ( wobei m(, maGh, der
Erdeentspricht).4

Im Sinne eines christlichen Wortes, wie es im angelséachsi-
schen und norddeutschen Sprachraum entstanden ist, wirde
es mit negativem Inhalt ,Schicksal, Verhdngnis, Prophezeiung*“
bedeuten. Wahrend das Wort etymologisch im dunkeln liegt,
scheint die Erklarung als ,Weltende durch Feuer” eher gesi-
chert zu sein.

In der Formel ,Muspell“ begegnet uns das Element Feuer in
seiner ganzen Komplexitat. Zunachst ist Muspell die Hitze, die
in sich das Feuer beinhaltet, zum Feuer aber erst werden kann,
wenn es auf etwas Brennbares stoBt. Dann kann es ,entflam-
men*, sich auf der materiellen Ebene manifestieren. Hitze aber
besteht eine Zeitlang auch noch nach dem Verbrennungs-
vorgang. So ist die Warme das entscheidende Element, um
Lebensprozesse mdéglich zu machen. Wechselbliter kénnen
sich nur bewegen, wenn sie genligend Wéarmeenergie zur Ver-
figung haben. Eier kénnen nur gebritet werden, wenn sie in
entsprechendem Umfang mit Wéarme versorgt sind, und auch
die Lebensprozesse des Menschen bedingen in entscheiden-
dem AusmaB Warme. Ist diese jedoch zu groB, wird sie zur

3  Gylf.,, Kap. 4
4  Lorenz, S. 115

46



Hitze und verhindert dann Leben oder zerstdrt es. Feuer und
Hitze gelten als Symbol lebensschaffender und lebenszersto-
render Machte, was sich Uber alle Kulturkreise hin verfolgen
laBt.

In Muspellheim bleibt die Hitze nicht einfach sich selbst
Uberlassen. Dort herrscht und gebietet Gott Surt mit seinem
flammenden Schwert, durch das man sich an die Engel des
Paradieses erinnert flhlt. Doch der Unterschied zum Paradies
ist betrdchtlich, denn dieses erscheint als Ort, an dem es wiin-
schenswert sein kénnte zu verweilen. Das 148t sich in gleicher
Weise nicht von Muspellheim sagen.

surtr heiBt ,,der Schwarze“s und kann in einer naturmytho-
logischen Betrachtungsweise als Erdriese angesehen werden,
der Erdbeben und Vulkanausbriiche verursacht. Seine Existenz
beweist, daB in der germanischen Vorstellung bereits eine
gewisse Differenzierung der Feuerkréfte vorhanden war. Wenn
die Feuerwelt bewacht ist, bedeutet dies, daB sie gesteuert,
beherrscht und in einer sinnvollen Weise in das kosmologi-
sche Ganze eingegliedert ist. Daraus ergibt sich eine weitere
Entwicklungs- und Ausdifferenzierungsmoglichkeit fir diese
Energie, wie sie vor allen Dingen bei einer hdheren BewuBt-
seinsentwicklung erforderlich ist, denn Feuer reinigt, heiligt und
transformiert das Unreine.

Nach Muspellheim entsteht Niefelheim, das als Antipo-
de der Hitzewelt betrachtet werden kann. In Niefelheim ist es
kalt, eiskalt. Kein Leben ist mehr moglich an diesem Ort, nichts
kann sich mehr ereignen. Hier herrscht entweder Tod, minde-
stens jedoch Bewegungslosigkeit und Stillstand. Ein moglicher
naturphdnomenologischer Hintergrund kénnte darin bestehen,
daB der kalte Labradorstrom und der warme Golfstrom in die-
ser Region aufeinandertreffen. In der Polaritdt der beiden Wel-
ten bildet sich in der Wechselwirkung ihrer Krafte Hitze, Fun-
kenbildung, Taubildung, Schmelzwasser, Reifbildung, die Erde
selbst und mit ihr mégliches Leben. Obwohl keine Zusammen-

5 Lorenz, S. 11

47



héange zu den Symbolen Yin und Yang der
alten chinesischen Philosophie Ubermittelt
sind, ist die Entsprechung erstaunlich. Wir
finden dort das schoéne Bild wie im Tai-Chi,
dem Allerersten, die beiden Kréfte Yin und
Yang als vollig gleichwertige und gleich-
berechtigte Wirkprinzipien ineinander ver-
schlungen sind und doch getrennt ein Ganzes bilden. Erst aus
ihrer Vereinigung entstehen die finf Elemente (Wandelzustén-
de). In dieses dynamische Zusammenspiel der beiden Natur-
krafte von Himmel und Erde, ist der Mensch eingebettet und
von ihm durchdrungen. Yin, die Erde, wirde hier der Hitze und
dem Feuer und Yang, der Himmel, der kalten Welt entsprechen.

So ist es nur ein logischer Schritt, daB sich aus diesem
Gegeneinander und Miteinander der Urriese Ymir (der Toser,
der Larmer) entwickelt, der die Welt als erstes Lebewesen
bewohnt. Er bringt mit seinem Leben und seinen Lebensau-
Berungen Bewegung in die tonlose Leere. Allerdings a8t sich
auch aus dem urgermanischen *iumiiaz (bzw. altind. yama)
die Bedeutung ,,Zwilling“ ableiten, was bei Ymir wiederum auf
einen Zwitter hindeutet.6 Ymir ist ein androgynes Urwesen, das
aus sich selbst Leben erschaffen kann. Er bleibt im Mythos
nicht lange allein: Im Schlaf schwitzt er, gebiert unter seiner
Achsel einen Mann und eine Frau und zeugt mit seinen beiden
FlUBen einen Sohn. Von nun an ist die Fortpflanzung auch auf
heterosexuelle Weise moglich.

Zunachst muB der Urriese jedoch erndhrt werden, und die
Weisheit der Schoépfung 18Bt aus dem tropfenden Reif die Kuh
Audhumbla entstehen. Sie erndhrt Ymir und kann als beson-
ders fruchtbar angesehen werden, denn aus den salzigen Reif-
blécken leckt sie in drei Tagen einen ganzen Mann frei. Dieser
wird Buri genannt und als schén, groB und stark beschrieben.

Buri kann Ubersetzt werden als ,Erzeuger”, aber auch der
,Gebdrende, Erndhrende”. Letztere sind weiblich-mutterliche
Funktionen und zeigen, daB in Buri und Ymir das Mannlich-

6 Lorenz, S. 127
48



Vaterliche noch nicht ausdifferenziert ist und beide noch dem
androgynen Formenkreis angehoéren. Beide sind ,Mutter-Vater”
und verkdrpern die ungetrennte Welt der Geschlechter. Die Dif-
ferenzierung erfolgt erst in den nachfolgenden Generationen.

Der Mythos Uberliefert uns zwar nicht, wie Buri einen Sohn
zeugt. Durch das Fehlen einer Gefahrtin kann jedoch ange-
nommen werden, daB3 Buri, dhnlich wie Ymir, aus sich selbst
heraus seinen Sohn Burr, das heiBt ,Sohn, der Geborene“,
zeugt. Dieser ehelicht die Riesentochter Bestla, was wohl
s,Ehefrau, Gattin“ bedeutet. Zu Bestlas Ahnen gehoért Ymir.
Mit Burr und Bestla verbinden sich damit zwei verschiedene
Geschlechter und ein véllig neues Geschlecht kann entstehen:
Ihre S6hne Odin, Hénir und Lodur werden zu den Begriindern
des Asengeschlechtes.

Wenn Ymir und Audhumbla gegenlbergestellt werden, so
zeigt sich, daB Audhumbla in der Lage ist, ein geistig h6heres
Wesen als Ymir hervorzubringen, das geniligend Starke und
Fahigkeiten besitzt, um die noch im UbermaB vorhandenen
chaotischen Energien des Schopfungsbeginns zu besiegen.”

Hinter Burr und Bestla stehen damit verschiedene geistige
Prinzipien: Burr tragt eher goéttliche Qualitéaten, Bestla mehr
die erdhaften, respektive triebhaften Seiten Ymirs in sich. Die
Spannungen und kriegerischen Gegensatze, die sich zwischen
den Asen und den Riesen entwickeln und besonders in Gott
Thor ihren Hohepunkt finden, scheinen erst eine spatere Ent-
wicklung gewesen zu sein.

Es sind mehrere Verbindungen zwischen Asen und Rie-
sinnen oder umgekehrt bekannt, so daB man von einem sehr
ambivalenten Verhélinis zwischen diesen Geschlechtern aus-
gehen muB. Erklarbar oder verstandlicher wird die Entwicklung
dieser Feindschaft, wenn wir den bereits erwdhnten Gedanken
aufnehmen, daB die Nachfahren Audhumblas bereits einen
hoheren BewuBtseinsstand in sich tragen als die Nachfahren
Ymirs.

7  nach Lorenz, S. 138

49



Ginnungagap
(die géhnende Leere)

Niefelheim Muspellheim
(die kalte Welt)  (die heiBe Welt)

Kuh Audhumbla Ur-Riese Ymir — (aus der Achselhdhle, Sohn und Tochter
ertrinken im Blut)

sechshauptiger Sohn Thrudgelmir
(von Ymirs FliBen gezeugt

Buri Bergelmir
(Mensch aus dem Eis)

Burr 00 Bestla

\ \
QOdin Honir Lodur

Stammtafel von Odin, Honir und Lodur

Mit Burr und Bestla entsteht die erste Generation, die sich spa-
ter Asen nennen: Odin (der wohl friher Vodin genannt wurde),
Honir (Vili) und Lodur (Vé). Es ist immer wieder vermutet wor-
den, daB es sich hier um eine der christlichen Theologie ent-
liehenen Dreifaltigkeit handelt. Dem ist entgegenzuhalten, daB
sich Gottertrinitdten bis in alte indogermanische Zeiten nach-
weisen lassen. Allerdings laBt sich annehmen, daB hier Honir
und Lodur hypostasierte Aspekte Odins sind.

Der Name Odin leitet sich aus zwei Quellen ab: odr ist in der
adjektivischen Form ,witend, rasend*, als Substantiv bedeutet
es ,,Gesang, Dichtung“. Wotan geht etymologisch auf das ger-
manische wodana zurlick. Es ist verwandt mit dem gotischen

50



wods und dem lateinischen Wort vates und bedeutet ,,Seher,
gottlich inspirierter Sanger“. Dem germanischen wod ent-
spricht das deutsche Wort Wode, ein Name unter dem Odin-
Wotan besonders bekannt war.

Die Goéttertrias, Odin, Honir und Lodur entwickelt sich wei-
ter in die Welt hinein und es scheint, daB3 sie als erstes damit
beginnen, den Autopater Ymir (Autopater ist das Urwesen,
das selbst keinen Vater hat und sein eigener Vater ist) zu ent-
thronen. Es wird nicht berichtet, welche Auseinandersetzungen
es zwischen ihnen gegeben hat, ob Ymir als Urriese in seiner
chthonischen und archaischen Qualitdt angsteinfléBend war
und als bdse betrachtet wurde, oder ob es dabei um elemen-
tare Machtfragen ging. Allerdings diirften derartige Uberlegun-
gen sehr oberflachlicher Natur sein, denn Snorri erzahlt uns hier
einen Schoépfungsmythos. Es geht um das Ringen der antago-
nistischen Kréfte, die aus dem Chaos heraus die Welt bilden.

Aus Ymir wird die Welt erschaffen, ein mythischer Vorgang,
wie wir ihn in vielen Mythen der verschiedensten Kulturen fin-
den, so im indischen Purusha, im chinesischen Panku und
beim iranischen Gayomard. Der zum Riesen herangewachsene
Purusha (sanskr. purusha Mensch) wird von den Devas (gei-
sterhafte Wesen) zum Opfer dargebracht und aus seinen ritu-
ell zerlegten Gliedern geht die Welt hervor. Aus seinem Kopf
entsteht der Himmel, aus seinen FiBen die Erde, aus seinen
Augen die Sonne und aus seinem Atem der Wind.

Etwas anders sind die Ereignisse beim Tod des persischen
Gayomard. Aus seinem Korper werden die sieben Metalle,
die den sieben Planeten entsprechen und aus seinem Samen
wachst eine Pflanzenstaude, deren Knospen die ersten Men-
schen sind. Beim chinesischen Panku entstehen ebenfalls aus
dem verwesenden Korper alle Dinge: aus dem Kopf die Berge,
aus den Augen die Sonne und der Mond, aus seinem Atem der
Wind, aus dem SchweiB wird der Regen und aus seinem Blut
die Flusse der Welt.

In der indischen Mythologie heif3t die Schépfungssilbe bhdr.
Klanglich hat sie groBe Ahnlichkeit mit dem germanischen

51



Burr. Mit dieser Silbe erschuf Gott Prajapati, der Herr der
Geschdpfe, die Erde. Die indische Parallele zum germanischen
Schopfungsbericht zeigt weitere interessante Details, die auf
die gemeinsame indogermanische Vergangenheit hindeuten.
Vom obersten indischen Gott Brahma und seiner Schépfung
wird berichtet, daB im Mittelpunkt der Welt der Berg Meru (=
Asgard) liegt, auf dessen Gipfel Brahma (= Odin) sitzt. Meru
wird mit den Wohnungen der Goétter vom Ganges umflossen
und im Tal hausen die Damonen (= Riesen). Der Schlangenda-
mon (= Midgardschlange) tragt die Erde. Er liegt zusammenge-
rollt auf dem Ricken einer im Wasser schwimmenden Schild-
kréte. Anfangs umhdiliten Nebel (= Niefelheim) die Schépfung,
nichts war wahrnehmbar, nichts vom anderen zu unterschei-
den, als der Herr des Universums einen Keim in das Wasser
gab, aus dem ein goldenes Ei entstand, der ,Goldkeim®, in
dem die gesamte schopferische Potenz (= Ginnungagap) ent-
halten war, die als Brahma in dem Ei reifte. So wurde er, Brah-
ma, zum Ahn aller Welten.s

In der Welt der Séhne von Bestla und Burr muBte sich
etwas ereignet oder eine Erkenntnis entwickelt haben, um in
der bis dahin existierenden Schépfung einen Eingriff vorzuneh-
men. Man wird wohl annehmen, daB Odin, H6nir und Lodur
erkannt haben, daB sie ein Opfer bringen missen, wenn sie
die vorhandene Welt verandern wollen. Hierzu wahlen sie den
androgynen Ymir, der als erstes Urwesen der Schépfung Mus-

8 Nach einem Jahr spaltete er das Ei durch die Kraft seiner Gedanken
in zwei Teile: die obere Halfte wurde der Himmel, die untere zur Erde, zwi-
schen beiden bildete sich die Athmosphare. Aus dem sich 6ffnenden Ei
trat das Urwesen Purusha hervor, dessen Seele mit dem Weltgeist iden-
tisch war. Aus seinen 1000 Schenkeln, 1000 Armen, 1000 FuBen, 1000
Kopfen, 1000 Gesichtern mit 1000 Augen entsprangen alle Kreaturen und
jedes Paar zeugte neue Nachkommen. Aus seinem Mund entstanden die
Brahmanen, die Ziegen, Agni und andere Gotter und das Wort; aus den
Achselhéhlen: die Jahreszeiten; aus den Armen: die Krieger, Indra und die
Hammel; aus dem Unterleib: die Damonen; aus den Schenkeln: die Kaste
der Handler und die Kihe; aus den FuBen: die Handwerker und Pferde;
aus den Augen: die Sonne und der Mond aus der Seele. Aus dem Nabel:
die Athmosphare. und aus dem Kopf der Himmel und vieles mehr. (Gott-
schalk, H.: Sonnengétter und Vampire, Berlin 1978, S. 203)

52



pells Warme ebenso in sich enthélt, wie die Kélte Niefels. Sie
opfern das Urwesen und erschaffen aus ihm eine neue Welt.
Sie geben eine Existenzstufe auf, um eine hohere Daseins-
form zu erringen. Da bei der Tétung alle Reifriesen, bis auf Ber-
gelmir und seine Frau, im Blut Ymirs ertrinken, schreiten die
Abspaltungsvorgange und Differenzierungsprozesse weiter
voran. Andeutungen an die biblische Sintflut tauchen hier auf,
die nur von Noah und seiner Frau in der Arche Uberlebt wird.
Die Snorri-Edda 14Bt jedoch nirgends Anklange von Siinde oder
Schuld aufkommen.

Marie Luise von Franz weist darauf hin, daB dieses Urwesen
einen Aspekt der vorbewuBten Ganzheit darstellt, der unter der
weiteren BewuBtseinsentwicklung zerstort wird.eUnvermeidlich
ist damit verbunden, daB jeder Schritt zum Aufbau von mehr
BewuBtsein das vorhergehende lebendige Gleichgewicht zer-
stort. Die passive Haltung ist die Folge einer allzu groBen
Bequemlichkeit. lhr liegt der Wunsch zugrunde, auf der erreich-
ten BewuBtseinsstufe zu verbleiben.

Dies drlickt sich unter anderem in einem vermehrten Bedurf-
nis nach Sicherheit aus. Es kommt zu einem Interessenkonflikt
zwischen Bedirfnissen der bewuBten Personlichkeit, die den
vorhandenen Zustand bewahren mdchte, und den auch aus
dem Selbst aufsteigenden Impulsen, die eine Veranderung der
dominierenden BewuBtseinsstruktur bewirken mochten. Es ist
nach C. G. Jung das SELBST, das die Veranderung veranlaBt.
Umgesetzt werden muf es allerdings durch das ICH.

Ymir war der Reprasentant der alten Welt. Er wurde geop-
fert. Aus dem lebenden Organismus Ymirs erschufen die jun-
gen Gotter eine neue Welt mit neuem Leben und neuer Dyna-
mik. Nun erst ist menschliches Leben mdéglich, das die drei
Gottersdhne zwei am Meeresstrand liegenden Baumstdmmen
einhauchen.

In der germanischen Schépfung besteht eine Entwicklungs-
reihe von der Leere, dem Chaos und seiner beginnenden Ord-
nung, die in der Zweiteilung der Welt fihrt und in einer heiBen

9 Franz, von Marie-Louise, Schopfungsmythen, S. 132

53



und einer kalten Welt zum Ausdruck kommt. Uber eine wei-
tere Ausdifferenzierung in die Urwesen Ymir und Audhumbla,
und den von ihnen hervorgebrachten Geschlechtern der Rie-
sen und Asen kommt es zur zweiten Ordnung. Auf dieser Stufe
erschaffen die neuen Gotter ihrerseits aus Ymir die Welt und
rufen die Menschen ins Leben.

Der Schopfungsmythos enthillt uns das tiefe vorbewuB-
te Wissen der Germanen Uber grundsétzliche Strukturen des
Werdens. Diese sind nicht explizit ausformuliert - das kann auf
einer solchen BewuBtseinsstufe auch nicht geschehen - aber
in symbolischer Form sind elementare Tatsachen angedeutet,
wie sie unserem heutigen naturwissenschaftlichen Erkenntnis-
stand entsprechen.

Lenken wir unsere Aufmerksamkeit besonders auf die Wer-
deprozesse, wie sie uns in Ymir und Audhumbla beschrieben
werden. Bis zu ihrer beider Entstehen war die Entwicklungs-
geschichte vdllig apersonal bestimmt. Jetzt treten Ymir und
Audhumbla als Erzeuger auf. Ymir zeugt aus sich selbst zwei
Geschlechter auf unterschiedliche Weise: Beim Schwitzen
gebiert er unter seinen Achseln einen Sohn und eine Tochter
und eine klare Geschlechtertrennung wird erreicht. Wahrend
dieser ProzeB noch véllig unbewuBt im Schiaf stattfindet, ist
die zweite Art der Fortpflanzung bereits eine deutliche Steige-
rung der BewuBtseinsstufe, denn nun zeugt Ymir durch das
masturbatorische Aneinanderreiben seiner FiBe den Sohn
Thrudelmir. Die spateren Ereignisse zeigen, daB allein dieser
bewuBte Aspekt Ymirs Uberlebensfahig ist, denn die Nachfah-
ren seiner beiden im Schlaf entstandenen Kinder ertrinken aus-
nahmeslos in seinem Blut. Es ist also Ymirs dritter Aspekt, der
sich schon allein durch die Zahlensymbolik als BewuBtsein-
saspekt zu erkennen gibt, der in die Zukunft eingehen wird.

Audhumbla hingegen scheint mehr eine katalysierende
Funktion fir den ProzeB3 zu haben. Sie leckt aus den salzigen
Eisblécken in drei Tagen - wiederum findet sich die Drei - Buri.
Sie bringt etwas aus dem Eis hervor, was dort wohl als Idee in
anonymer Weise vorher eingegeben, eingelagert worden sein

54



muB. Dies kann nur die Manifestation eines géttlichen Gedan-
kens sein, der hier durch die leckende Betatigung der Kuh aus
dem Dunkel des kalten Eises in die Helle des Tages hervorge-
bracht wird. Das Lecken zeigt, daB es sich um eine intensive
Betéatigung mit starker Zuwendung handeln muB. So geschieht
es bei Tieren, die ihre neugeborenen Jungen ablecken, um
sie auf diese Weise als ihre Nachkommen anzuerkennen und
ihnen so zum ersten Zirkulieren ihrer Lebenskrafte zu verhel-
fen. Dies ist eine archetypische Grundfunktion des Miutter-
lichen. Aus dem SchoB der Erde wird Buri durch Audhumbla
geboren, denn sie ist ein Teil der Erde.

Buri, der selbst ein Urwesen ist, wie dies aus seinem
Namen zweifelsfrei hervorgeht, bringt seinen Sohn Burr zur
Welt. Erst dieser ist dann zu heterosexueller Fortpflanzung
féhig. Seine Generation nimmt die Verbindung zu Ymirs Nach-
fahren auf und schafft die Voraussetzungen, daB beide Ent-
wicklungsstrémungen ineinander aufgehen kénnen.

Ymir ist das Urbild des Menschen, wenngleich der Mensch
in seiner Ganzheit noch nicht erkennbar ist. Der mit seinen
FlUBen gezeugte Sohn ist sechshiuptig und zeigt so das Bild
des Drachen, der in seiner Vielhduptigkeit schwer zu besiegen
ist. Doch tragt er durch seine Androgynitat auch weibliche und
mannliche Anteile in einer solchen Weise in sich, daB sie ihm
die Mdglichkeit bieten, sich voller Harmonie zu entfalten. Erin-
nern wir uns, daB dieser ,Kraftschreiende‘, wie Ymirs sechs-
hauptiger Sohn Thrudelmir in unsere Sprache Ubertragen heift,
der UrgroBvater Bestlas (der Mutter Odins) ist.

Allein diese Riesenlinie Uberlebt spater die Tétung Ymirs.

Ndhert man sich vorsichtig den Motiven, die Odin, Honir
und Lodur veranlaBt haben kénnten, ihren Ahnen zu téten,
so kénnen wir annehmen, daB Ymir in seiner physischen und
psychischen Gestalt ein Ungeheuer gewesen sein muB. Wel-
che reiche und schdpferische Vielfalt in ihm angelegt ist, zeigt
sich an dem, was die drei Brlder aus ihm gestalten kdnnen.
Es entsteht eine fein ausdifferenzierte Welt, die in ihrem Nuan-
cenreichtum den in den drei Bridern anbrechenden inneren

55



Méglichkeiten entspricht und ihrer neuen Bereitschaft, Verant-
wortung fir diese neue Welt mit den kurz danach erschaffenen
Menschen zu Gbernehmen.

Odin, Honir und Lodur bringen damit nicht nur einen ihnen
lastigen Teil ,um die Ecke“, nein, sie opfern den ,Erstgebo-
renen vor aller Schépfung“ wie Paulus es im Kolosserbrief
beschreibt: ,,... denn in ihm (Christus) ist alles erschaffen, was
im Himmel und auf Erden ist, das Sichtbare und das Unsicht-
bare ...“10

Es entspricht einem weit verbreiteten Glauben Uber die Vol-
ker der Erde hinweg, daB vom Opfer in zweifacher Richtung
eine starke Kraftwirkung ausgeht. Die Gétter werden durch das
Opfer besanftigt, ihnen wird Nahrung und Starkung angeboten.
Fur sich erwarten die Opfernden die Beseitigung von Krankhei-
ten, Not und Schmerz. Hierzu gehért im Christentum auch die
Befreiung von den Siinden und die Erlésung. Um neue Lebens-
kraft zu erhalten, opferten die Volker im Altertum in einem
rituellen Mord ihren Kénig. Und was uns in grausamer Weise
anmutet, wenn die Azteken den Opfern das noch zuckende
Herz der Brust entrissen und der Sonne entgegen hielten, war
das Bemiuhen dieser Menschen, Leucht- und Lebenskraft vom
lebenswichtigen Gestirn zu erbitten.

In spéateren Zeiten wurden zundchst Tiere statt Menschen
geopfert, dann Feldfriichte und Brote (erinnert sei hier an das
Erntedankfest und das Backen des Osterlammes), bis schlieB3-
lich, bei einer weit vorangeschrittenen Geistesentwicklung, nur
noch symbolische Opfer in visualisierter Form dargebracht wer-
den, wie dies bei vielen buddhistischen Ritualen der Fall ist und
mandala offering genannt wird. GewiB3 eine weite Spanne von
Ymirs Toétung zur visualisierten Opfergabe der modernen Hoch-
religionen.

10 Kol. 1,16

56



Immer ist der tiefere Sinn eines solchen Opfers die Erneue-
rung der Welt oder gar im christlichen Sinne ihre Erlésung.t

Der mystische Zusammenhang von Tod und Leben durch-
zieht viele Mythen. Im indonesischen Mythos vom géttlichen
Madchen Hainuwele wird das Madchen zerschnitten, seine
Leichenteile vergraben, bis schlieBlich daraus die ersten Feld-
frichte entstehen.

Aber auch im deutschsprachigen Raum ist Uberliefert,
daB bei Fruchtbarkeitsriten Frau Holle get6tet und zerstlckelt
wurde, um der Erde Fruchtbarkeit zu verleihen.2

Die mittel- und norddeutsche Frau Holle oder Frau Holda,
die mit der oberdeutschen Percht identisch ist, war nicht nur
die freundliche Waldelfe, das bedeutetet hulda, sondern auch
die Todesddmonin und -mutter, denn hludana, von dem Holda
stammt, heiBt ,die Verhillende® und weist in diesem Zusam-
menhang unmiBverstandlich auf den Todesaspekt hin. Auch ist
Uberliefert, daB in Mitteldeutschland Frau Holle selbst ein ,,Wil-
des Heer” anflhrt.

Die der Gottheit dargebrachten ,Erstlinge”, seien es Pflan-
zen oder Tiere, anerkennen die gottliche Souveranitat. Im
Opfervorgang bietet der Opfernde sich in Form des Opfers der
Gottheit selbst dar und verschmilzt mit Gottheit und Universum
in diesem mystischen Vorgang. Der Opfervorgang ist auch ein
Akt des BewuBtmachens, durch den in Form eines Selbstop-

11 In der Dynamik des entstehenden IchbewuBtseins, aus dem heraus
der Opfer- und Tétungsvorgang méglich wird, driickt sich eine groBe
Spannung aus, das C.G. Jung folgendermaBen beschreibt: ,,Das Ich-
bewuBtsein ist, wenn es sich selber ausschlieBlich folgt, stets auf dem
Wege zu Gottahnlichkeit und zum Ubermenschentum. Die ausschlieB-
liche Anerkennung der Abhangigkeit aber fuhrt zu einer fatalistischen
Kindlichkeit und zu welt- und menschlichkeitsfremder geistiger Anma-
Bung. Dieser Konflikt zwischen BewuBtsein und UnbewuBtem wird
durch BewuBtwerdung der L&sung wenigstens nahergebracht. Ein
solcher Akt der BewuBtmachung unbewuBter Tatbestande ist im Selb-
stopfer vorausgesetzt. Das Ich muB sich seinen Anspruch bewuBtma-
chen, und das Selbst muB ihn aufheben gegen das Ich.“ (C.G. Jung:
Wandlungssymbolik in der Messe, GW Bd. 9/2 oder: Eranos Jahr-
buch 1940/41, S. 139).

12 Herzog, E.: ,,Psyche und Tod“, Zirich 1960

57



fers die bisherige Lebensform aufgegeben wird. Im Opfer wird
ein Teil hergegeben, um einen anderen daflir zu erhalten. Fir
die Asen entfaltet sich aus Ymirs Kérper Reichtum und Frucht-
barkeit in unvorhersehbarem Ausmaf.

Ein weiteres Motiv zur Totung Ymirs besteht darin, daB
die drei S6hne mit den in ihnen angelegten, Uberreichen und
noch nicht ausdifferenzierten Naturmachten (Erbe der Riesen-
welt) nicht umgehen kdnnen. Sie fiihlen sich von dieser, Uber
die Mutter zu ihnen gekommene, gewaltige Potenz Uberfor-
dert und versuchen, die Kraft wieder loszuwerden. Sie toten
ihren Ahnen Ymir und schaffen auf diese Art und Weise Vor-
aussetzungen fur ihre eigene Entwicklung. Indem sie Ymirs
Potenz zerstéren und in viele Teile zergliedern, bringen sie
eine Spaltung zustande. Erst im Laufe der Zeit, wenn die
Krafte der Assimilation und Integration zugenommen haben,
kénnen diese abgespaltenen Anteile wieder zu ihnen zurlck-
kehren. Dies ist ein ProzeB, den wir auch bei individuellen
psychischen Prozessen als Grundfaktum annehmen mis-
sen. Schon Kleinstkinder sind gezwungen, die Abspaltung
des Bosen und Bedrohlichen vorzunehmen, um sich und das
psychische System fiir eine gewisse Zeit von Angst zu entla-
sten. Wenn das Ich belastungsfahiger und reifer ist, kann die-
ser Spaltungsvorgang wieder zurickgenommen und die bis
dahin in der Abspaltung gehaltenen Bereiche, dies ist meist
der Bereich der Aggression, aufgearbeitet und integriert wer-
den. Diese Prozesse lassen sich nicht nur auf der individuel-
len Ebene, sondern auch auf der Gruppenebene beobachten.
In der Spaltung 188t sich das Gefahrliche und Bedrohliche im
AuBen bekdmpfen, wahrend im Innensystem eine Entlastung
erreicht wird.

In den naturmythologischen Schilderungen der Germanen
werden, mit einfachen Bildern, Ereignisse um das geheimnis-
volle Wirken der Tag- und Nachtkrafte ebenso erklart wie die
komplizierten Verhéltnisse der Sonnen- und Mondfinsternis.
Der befruchtende Himmelsgott zeugt mit der jungfraulichen
Erde, die ihrerseits bereits eine Tochter desselben Vaters mit

58



der Nacht ist, den Donner und das Gewitter. Damit weist uns
die Mythe darauf hin, daB Leben zunédchst in der Nacht enthal-
ten ist und aus ihr durch das Einwirken des zeugenden, gott-
lichen Geistes befreit wird. Von der Nacht und ihrem Symbol-
kanon geht alle Entwicklung aus. Dies ist der Grund, warum
die Germanen die Zeit nicht in Tagen zahlten, sondern in der
Anzahl der vergangenen Nachte zum Ausdruck brachten.

*

Ein ganz anderer Weg zur Erschaffung neuen Lebens gelingt
den drei jungen Gottern, als sie eines Tages am Strand spazie-
rengehen und zwei angeschwemmte Baumstadmme finden. Die
Véluspa erzahlt:

Bis drei Asen Nicht hatten sie Seele,
aus dieser Schar nicht hatten sie Sinn,
stark und gnadig nicht Lebenswérme
zum Strand kamen,; noch lichte Farben;
sie fanden am Land, Seele gab Odin,

ledig der Kraft, Sinn gab Honir (Vili),
Ask und Embla, Leben gab Lodur (Vé)
ohne Schicksal. und lichte Farben.13

Jetzt waren die Menschen erschaffen. Aus angeschwemmten
Baumstammen, aus Materialien, die das Meer an Land wirft,
also aus dem groBen UnbewuBten, der GroBen Mutter, kommt
die Lebenssubstanz von Ask und Embla, die klanglich und
mythologisch eine erstaunliche Ahnlichkeit zum biblisch-he-
braischen Paar Adam und Eva aufweisen.

Offensichtlich erinnern die Baumstdmme die drei Gotter-
s6hne an ihre eigene Gestalt und sie beschlieBen, daraus Men-
schen zu gestalten. Aus dem einen Stamm erschaffen sie den
Mann Ask, dies ist auch eine identische Bezeichnung fir den
Baum Esche, aus dem anderen die Frau Embla. Die etymolo-
gische Bedeutung fir Embla ist nicht ganz geklart. Es kdnn-

13 Vsp. 11-12, Genzmer, S. 28
59



te von dem gemeingermanischen Wort emla ,Uime* abge-
leitet werden, aber auch aus dem germanischen ambilo, das
»Ranke, Rebe, GeiBblatt“ heit. Einige Autoren vermuten, daB
sich dahinter Phantasien verbergen, als kdnnte sich die Frau
in sexueller Weise wie der Efeu um den Stamm der Esche win-
den.

In der mythischen Ausgestaltung von Ask und Embla findet
sich das germanische Mann-Frau-Verhaltnis wieder.14 Beide
werden ohne Rangunterschiede beschrieben, aber sie sind
nicht ,aus einem Holz“ gemacht. Sie verwirklichen sich dem-
entsprechend in verschiedenen Rollen, ohne einander patriar-
chal oder matriarchal untergeordnet zu sein. Dieses aufgelo-
ckerte Verstandnis von Mann und Frau 18Bt sich im Gegensatz
zu uns in den skandinavischen Landern hdufig beobachten.

Mit den nun erschaffenen Menschen treten die Gétterséhne
eine neue Herrschaft Gber die Welt an. Das von ihnen aufgeru-
fene Leben will und muB verantwortet werden und gibt ihnen
neue Herausforderungen. In der nachfolgenden Geschichte bil-
det sich rasch Odin als der zur Fihrungspersonlichkeit Geeig-
nete heraus. Seine beiden Brlider sinken zur Bedeutungs-
losigkeit ab. Doch gibt es einen Grund, wenn die Mythe hier
die Dreizahl verwendet. Nicht ein einzelner Gott wird genannt,
sondern eine Trinitdt an dieser Stelle als Schépfungsprinzip
installiert. Die Dreigliederung des Menschen kann dadurch
ebenso gut erklart werden, wie die schon im Altertum bekann-
te Schichtung des Seelischen in tiefere, mittlere und obere
Regionen, was sich bis in die Gegenwart als gangiges Erkla-
rungsmodell des Psychischen erhalten hat (z.B. Es, Ich, Uber-
Ich bei S. Freud oder besonders im anthroposophischen Men-
schenbild die Unterteilung in (1) Empfindungs-, (2) Verstandes-
und Gemiutsseele, (3) BewuBtseinsseele). Entsprechend sol-

14 Lorenz berichtet nach einer Erklarung Nordals, um den Zusammen-
hang zwischen Ask und Embla zu verdeutlichen: Das Leben entstehe wie
das Feuer durch Bohren eines harten Holzes in einem weicheren. Dieses
Bild des Feuerbohrers kdnne dem Geschlechtsakt gleichgesetzt werden.
(Lorenz, S. 172)

60



cher oder &hnlicher Vorstellung schenken die drei Gottersbhne
ihre Gaben an die Menschen: Atem und Leben, die ihnen Odin
gibt, stehen am Beginn, danach erhalten sie von Honir Ver-
stand und Bewegungsvermogen. Die &uBere Erscheinung,
Sprache, Gehor und Sehvermdgen erhalten sie von Lodur.

Der Lebensatem steht am Anfang, danach folgen der Ver-
stand und das Bewegungsvermégen. Wenn diese Grundfak-
toren angelegt sind, kann die gefdBhafte Ausformung in der
auBeren Gestalt und der Sprache erfolgen, die von den Sinnen
des Gehors und der Augen gekrdont werden. Erst das Einhau-
chen von Leben in die Materie durch die Gottheit, erméglicht
Menschsein in seiner Eigentimlichkeit und bewirkt die Verwirk-
lichung der géttlichen Matrix auf einer niederen Seinsstufe.

Die Gottheit steigt herab, wie der Mensch schlieBlich wie-
der zu ihr hinaufsteigen méchte.

61






Der heilige Baum






Eine Esche weiB ich,

sie heiBt Yggdrasil,

die hohe, benetzt

mit hellem NaB:

von dort kommt der Tau,
der in Taler fallt;
immergrin steht sie

am Urdbrunnen.t

Im Schoépfungsbericht der Ger-
manen ist die Weltesche Yggdra-
sil seltsamerweise nicht enthalten.
Sie steht zeitlos im Mittelpunkt der
Welt und ist das groBartige und fas-
zinierende Bild einer Ganzheit, die
in ihrer Zahlen- und Raumsymbolik
reich ausdifferenziert ist. Bestimmt
von der Dreiheit ist ihre rdumliche
und zeitliche Struktur. Drei Wurzeln,
drei Quellen, drei Lebensbereiche
(Wurzel, Stamm, Krone), drei Nor-
nen, drei Reiche (Asgard, Midgard,
Utgard) in Wurzel, Stamm, Krone
und drei durch Streit miteinander verbundene Tiere (Nidhdggr,
Ratatoskr, Adler) lassen eine komplexe Struktur erkennen, die
sich auf symbolische Weise durchdringt und viele geheimnis-
volle Verschlingungen enthalt. Die mythische Ebene beinhaltet
psychologische Weisheiten Giber Welt und Mensch.

Dieser germanische Baum ist in seiner Struktur so komplex,
daB er sich nicht ohne weiteres in ein raumliches Bild Ubertra-
gen laBt, obwohl beim ersten Hinsehen nicht unbedingt Prob-
leme dabei zu erkennen sind. An seinen Wurzeln und in seinen
Zweigen verbergen sich neun Welten und Herrschaftsbereiche,
die sich zwar rdumlich nebeneinander, unter- und Ubereinan-

1 Vsp.13, Genzmer, S. 28

65



Asgard
Asen

Alfenheim
L

Norden

Wanaheim Niefelheim
Wanen \ i dgar die kalte Welt
Menschen

Muspellheim T Jotumheim

die hetRe Welt Rlesen

Dunkelalfenheim
Erdzwerge

Helheim
Unter- und
Totenwelt

Die neun Welten

der anordnen lassen, doch wird man damit den Verbindungen,
die zwischen ihnen bestehen, nicht gerecht. Yggdrasil ist mehr
Bild oder Symbol, denn es werden Zusammenhange der Psy-
che aufgezeigt, ohne diese explizit zu benennen.

Gleichzeitig muB in diesem Zusammenhang die Zustan-
digkeit anderer Bereiche mitbetrachtet werden, die sich nicht
einfach mit dem Begriff Welten beschreiben lassen. Hierher
gehoéren zum Beispiel der weise Mimir, die Nornen oder die im
Baum lebenden Tiere. Doch darf das Bedurfnis nach Ordnung
nicht die Zusammenhéange zwischen den Welten vernachléssi-
gen, auch wenn sie sich durch rdumliche Vorstellungen nicht
erfassen lassen.

Wie jeder Baum aus Keim und Same hervorgeht, so mus-
sen wir den Ursprung Yggdrasils im Zusammenwirken der
Welten Niefelheim und Muspellheim sehen, die sich um Gin-
nungagap gruppieren.

An jeder Wurzel der Weltesche befindet sich eine Quel-
le. Eine davon speist den Brunnen Hwergelmir. Er ist der

66



Ursprung der kalten Flisse, die mit ihren eisigen Strémen
lebensfeindlich und unheildrohend wirken, flir das Gesamtgefi-
ge der Welt jedoch von groBer Bedeutung sind. Sie tragen oder
reiBen mit sich fort, was nicht mehr lebensfahig ist und was als
Leben keinen Bestand mehr haben kann. Insofern sind es Flus-
se des Todes.

Zwolf Strome sind es, die von Hwergelmir ausgehen. Ver-
mutlich entstand die Symbolik der Zwdlf erst unter christlichen
Einflissen. Auch 148t sie an die kosmische Zwolf denken, die
den Tierkreiszeichen entspricht und hier ihre negativen, ,gifti-
gen“ Aspekte aufzeigt, wie die Namen dieser zwélf Flisse und
die von ihnen angesprochenen Qualitaten kiinden: die Witen-
de, die Klaffende, die Alte, die Vorwértsdradngende, der Lang-
same, der Kihle, die Breite, der machtige Wind, von Speeren
sprudelnder FluB, Kampfrinne. Zuséatzlich werden noch zwolf
andere Flisse genannt, die der Eiswelt entspringen und deren
Qualitdten &hnlich bedrohlich klingen: die Gierige, der Glatte,
die Welle, die Starke, die Stechende, die Menschenverschlin-
gende. Namen, die man verstandlicherweise auch mit Tod in
Verbindung bringen muB.

Die beiden anderen Quellen besitzen eindeutig freundlichere
Qualitaten, denn ihr Wasser bringt Weisheit oder Heilung.

Am Mimisbrunnen lebt der Riese Mimir. Er ist Hiter die-
ser besonderen Quelle, deren Wasser auch das ,Wasser des
Gedachtnisses’ genannt wird, denn der Trank von ihrem Was-
ser gewahrt Weisheit und Verstand.

So ist es nur selbstverstandlich, daB sein Huter, der die
Mdglichkeit besitzt, taglich aus diesem Weisheitsquell zu trin-
ken, als Reprasentant der Weisheit gilt. Mimirs Name weist
auf sein Gedachtnis hin und bedeutet ,,der mit dem Gedéacht-
nis Begabte“ (siehe auch das lat. Wort memor, sich erinnernd,
etwas im Gedachtnis behalten). Wer so gut um die Vergangen-
heit weiB, also ein besonderes GeschichtsbewuBtsein hat, ist
bei schwierigen Entscheidungen ein hochgefragter Mensch.
Entsprechend war Mimirs Rat und Auskunft bei den Asen
besonders begehrt. Selbst als Mimir enthauptet wird und Odin

67



dessen Haupt an sich nimmt, kann der rumpflose Mimir weiter
seine Auskinfte erteilen.

Sorgfaltig wacht Mimir Uber den Brunnen und dessen
bedeutsames Wasser. Als Odin ihn bittet, nur einen Schluck
von diesem Wasser trinken zu durfen, wird ihm das verweigert.
Erst als er sich entschlieBt, das von Mimir daflir geforderte
Opfer zu bringen, wird es ihm gestattet. Doch es ist ein teures
Opfer: Wissen auf einer tieferen Ebene, Wissen um Geheim-
nisse, Hintergrinde, Abgriinde, Entwicklungsgegebenheiten,
Erkenntnisse, laBt sich nur erwerben, wenn daflr auf der auBe-
ren Ebene Opfer erbracht werden - fir Asen und Menschen
gleichermaBen ist dies das Auge. Wenn Odin auf einen Teil des
auBeren Sehens verzichtet, kann er zum Seher und Propheten
werden. Odin (einer seiner Namen war auch Vates = Seher)
gab sein Auge, weil er wuBte, was er daflr erwerben konnte.
Jetzt hatte er Zugang zu einer Dimension, die der auBeren,
materiellen Wahrnehmung verschlossen ist.2

Die dritte Quelle ist die der Urd, der &ltesten der drei Nor-
nen. Sie und ihre ebenfalls dort lebenden beiden Schwestern
treten an die Wiege der Menschen und kiinden dem Neugebo-
renen sein Leben.

So quillt aus jedem der Brunnen ein Wasser mit anderer
Qualitdt und reprasentiert einen anderen Aspekt des Lebens,
wie wir es spater in unseren Volksméarchen wiederfinden, wenn
die Mérchenhelden und -heldinnen eine Flasche mit Todes-
wasser und eine mit Lebenswasser in ihrer Verantwortung
haben. In dieser Aufteilung der Quellen an den drei Wurzeln
berichtet uns der Mythos ein Lebensgeheimnis. Es bedarf des
Prinzips der Ausdifferenzierung in verschiedene, polare Aspek-
te oder Qualitdten, um in der Welt wirksam werden zu kdnnen.
Ohne solch eine Ausdifferenzierung existieren Tod und Leben
gleichzeitig nebeneinander, wodurch sie sich aufheben und
eine Manifestation in dieser Welt unmdéglich machen. Erst ihre

2 Sehr wahrscheinlich war Mimir in alten Zeiten kein mannliches Wesen,
sondern eine Riesin oder Seherin, die im Besitz dieser Krafte war. Mimir
steht hier vermutlich fiir den Geistaspekt der Erinnerung.

68



Aufspaltung und ihre zeitlich versetzte Quantifizierung ermdg-
licht Leben. Dabei spielt vor allen Dingen der mittlere Brunnen
mit dem Wasser des Urwissens eine besondere Rolle, denn
in ihm ist der Weg zur BewuBtheit angelegt. Ohne sein Was-
ser, ohne sein Wirkprinzip, existiert Leben nur in einer dump-
fen Qualitdt und dem Lebewesen ist sein eigenes Dasein nicht
bewuft.

Der Name Yggdrasil ist ein Kompositum und besteht aus
dem Teil iggr (adj.) und drasill (Subst.). iggr kann mit ,furcht-
bar, verdachtig® Ubertragen werden und steht mit einem
Namen Odins ,der Furchterliche” in Verbindung. drasill heiBt
»Pferd, RoB“. So bedeutet Yggdrasil , Yggs (Odins) Pferd“. In
Ubertragener Weise bedeutet es ,der Baum, in dem sich Odin
aufhangte”, um spater die magischen Krafte der Runenkunst
zu erwerben.? Da jedoch das Pferd als Reittier zum Totenreich
anzusehen ist, erhélt eine andere Deutung durchaus ihren Sinn
und Yggdrasil ware der ,Schreckensbaum® oder ,Galgen®.

Um diesen Gehalt kreist eine ganze Reihe von Interpretatio-
nen, die versuchen, die Esche als den Weltenbaum zu sehen,
an den der Gott sein Reittier festbindet, wenn er in die Toten-
welt hinabsteigt. Dabei ist Yggr, also Odin, entweder selbst der
Totengott oder das Totenpferd. Dies entspricht der Vorstellung
von Yggdrasil, als den das All tragenden Weltenbaum. An ihn
wird Odin sein Pferd Sleipnir festbinden.

Der Mythologe Mircea Eliade verweist auf eurasische
Baumriten, auf die diese Mythe zurlickgehen kdnnte. Noch
heute findet sich diese Praxis bei eurasischen Schamanen,
wenn diese ihr rituelles Reittier in ihren Trancereisen festbin-
den. Der Weltenbaum erscheint hier auf den Polarstern ausge-
richtet. Odins Pferd miBte demnach an der Stelle des groBen
Wagens gesehen werden.4

Yggdrasil ist jedoch mehr als ein Weltenbaum, der in der
Mitte des Kosmos steht und in sich die Welt birgt, tragt, stttzt
und schuitzt. Er ist auch, wie wir gesehen haben, Lebensbaum,

3 Lorenz, S. 237
4 Germanische Gotterlehre, Diederichs, S. 284

69



denn unter einer Wurzel befindet sich die Urquelle, die das
Lebenswasser enthélt.

Aber Yggdrasil ist auch ein Totenbaum, denn an einer
anderen Wurzel befindet sich die Quelle Hwergelmir mit dem
leichenfressenden Damon Nidhdggr. Gerade diese Doppel-
funktion 148t Yggdrasil zu dem Ort werden, von dem aus der
Weg in die Jenseitswelten moglich ist und die Erkenntnisfunk-
tion in besonderer Weise grenziiberschreitend wirksam werden
kann.

Ein weiteres Element der Weltesche ist Asbru, die Asen-

bricke. Sie spannt sich vom Urdbrunnen nach Asgard. Taglich
reiten die Asen Uber die von Flammen gegen eindringende Rie-
sen geschutzte Brlcke, wenn sie zum Thingplatz am Urdbrun-
nen wollen. Nur Gott Thor geht zu FuB3 und durchwatet dabei
die trennenden Grenzfliisse Kérnt, Ormt und Kerlaugar. Hier
deutet sich eine gewisse Polaritat Thors mit den Ubrigen Asen
an. Wéhrend alle Asen zum Thingplatz reiten, kommt Thor als
einziger zu FuB und muB dabei noch drei Fllisse durchwaten.
Sein Weg fuhrt also durch das Wasser, wahrend die anderen
durch das Feuer kommen.
Im Wurzelbereich der Weltesche lebt der Drache Nidhoggr. Der
Name 148t sich mit Neiddrache Ubersetzen. An den Wurzeln
des Baumes also friBt der Neid, an tiefster Stelle, in friihesten
Urspriingen angesiedelt. Er nagt in den Tiefen des Baumes
und den Tiefen der Seele gleichermaBen. nid bedeutet ,was
zur Beschimpfung, Verhdhnung dient (sei es Wort oder Tat)®;
hégg ,,Hieb, Schlag” wird in nidhéggr zu ,der bitter Hacken-
de” und eine mogliche Ubersetzung ware auch ,der voller HaBB
Dreinschlagende®.5

Aus verschiedenen Quellen 148t sich entnehmen, daB Nid-
héggr auch eine Art Leichenddmon war. In der Véluspa wird er
auch als Wolf bezeichnet,6 was ihn eindeutig in die N&he der
Totengottin stellt.

5 Lorenz, S. 243
6 Vsp. 30

70



Das urspriinglich ambivalente Symbol des Drachens mit
seinen guten und bdsen Aspekten 8Bt sich im germanischen
Mythos nicht mehr finden. Hier wird Nidhdggr ausschlieBlich
in seiner Negativitdt beschrieben, der in Zwietracht mit dem
Adler, den oberen Kraften, lebt.

Er ist damit nicht mehr das Ursymbol des Nichtmanifesten
oder Undifferenzierten und des Chaos, sondern bereits in einer
monotheistischen Ausformung zum Bdsen abgestempelt, was
maoglicherweise mehr eine Interpretation der Zeit um Snorri
ist und nicht identisch sein muB mit einer frihgermanischen
Betrachtungsweise.

Auch im hebréischen Kulturkreis (Altes Testament) war der
,Ort des Drachens” mit dem ,,.Schatten des Todes* verbunden.
Dort waren die Wasser der Tiefe die Wohnstatte des Drachens
und ein Ort der Verheerung und Zerstorung.”

Bei Nidhoggr finden wir die Verbindung zum Element Was-
ser. Dies ist ein flr Drachen typisches Phanomen. Nidhoggr
ist in seiner symbolischen Ausdifferenzierung ausschlieBlich
ein Ungeheuer der Unterwelt. Es finden sich keine Mythen, in
denen irgendwelche Helden mit ihm k&mpfen. Trotzdem muB
man in ihm einen Huter erdhafter (chthonischer) Potenzen
sehen, die noch weitgehend unbewuBt sind, aber gerade des-
halb eine so méchtige Wirkung haben.

Erst die zeitlich spéater einzuordnenden Drachenmythen und
Kampfe der Helden mit den Ungeheuern bringen die Entwick-
lung erneut in Gang.

Nidhéggrs Werk wird noch verstarkt oder unterstttzt durch
die vielen Schlangen, die sich im Brunnen Hwergelmir befin-
den.

So heiBt es im Grimnirlied:

Mehr Wirmer
liegen an den Wurzeln Yggdrasils,
als ein Unweiser ahnt:

7  Altes Testament: Nehemia 2,11; Matth. 4,12; Hiob 10,21

71



Guin und Moin,

Grafvitnirs Sdhne,

Grabak und Grafwoéllund
Ofnir und Swafnir,

sollen immerdar,

zerfressen die Faserwurzeln.s

Die Ubertragung der Namen dieser Schlangen bringt deut-
lich zutage, daB es sich hier weitgehend um Synonyme fir
die Tatigkeit von unterirdischen Nagern und unterirdischen
Bewohnern handelt: Erzbewohner (goin), Heidebewohner
(moin), Hohlenwolf (grafvitnir), Graurlicken (grabakr), der im
Fels sich Eingrabende (grafwdludr), Weber oder der Schlingen-
macher (ofnir) und der, der (im Sinne von Téten) einschlafert
(swafnir).

Es sind die Triebe und Bedurfnisse auf einer sehr elemen-
taren Ebene, die sich hier melden und an der Vitalitat des Bau-
mes nagen. Setzen wir den Baum dem Menschen gleich, so
nagen hier an Korper und Psyche die Begierden, die zur Zer-
stérung fihren, wenn sie nicht durch andere Prozesse neutrali-
siert werden.

Es gehort zu den Aufgaben der Nornen, den Baum taglich
mit heilendem Wasser zu besprengen, denn in der Krone der
Esche asen vier Hirsche - die vier Jahreszeiten (?!) - und fres-
sen die Blatter von den Zweigen, beiBen an den Trieben und
bedrohen so ebenfalls das Leben des Baumes. Sie fahren
ihm - wahrscheinlich sind sie auch die Winde - durchs Geést
und zerren an seinen Zweigen. Diese sollen weder faulen,
noch austrocknen. So war Pflege dringend notwendig und die
Nornen praktizieren eine Hygiene, ohne die der Baum seinen
immergrinen Zustand bald verloren hatte. Damit ist jedoch
keinesfalls ausgedriickt, daB es bei ,,unteren“ Bedurfnissen um
schlechte oder negative Bedirfnisse geht. Sie sind in jedem
Fall selbstversténdliche Bestandteile natlrlichen Lebens und

8  Grm. 33, Genzmer, S. 48

72



als solche archetypische Bausteine. Sie arbeiten gewisserma-
Ben im Dunkel der Erde oder der Psyche und treten erst im
Laufe der Zeit durch ihr beharrliches, uns negativ erscheinen-
des Wirken, zutage. Wir erschrecken jedoch, weil wir sie erst
wahrnehmen, wenn ihr Tun fiir uns faBbare AusmaBe ange-
nommen hat. Dies ist dann meist zu spat, wie sich das an den
Krankheitssymptomen haufig beobachten 1&6t. Die Schlangen
an der Wurzel Yggdrasils sind die Gehilfen des Alters und des
Todes. Ihr unerkanntes Wirken bedeutet vorzeitiges Erkranken.

Eine wichtige neutralisierende Funktion hat in diesem
Zusammenhang der Adler, der im Wipfel Yggdrasils sitzt und
Uber allem wacht. Mit der Stellung des Adlers an oberster Stel-
le im Baum wird das geistige Prinzip, er ist Herrscher des Luft-
raumes, hoch bewertet. Der Adler gilt als Sonnentier und wird
bei vielen Volkern als Sieger Uber die Machte der bésen und
chthonischen Krafte angesehen. So vereinigt sich in ihm das
Element geistiger Macht, die im religidsen wie im politischen
Bereich in gleicher Weise ihre Wichtigkeit erhalten hat. Der
Adler zeigt die Vormachtstellung der neuen Sonnenreligion und
die Verdrangung der matriarchalen, mondhaften Kulturstufe an.
Als das Symbol flr Macht und Herrschaft schlechthin, ist er
ein beliebtes und vielfach ausgestaltetes Symbol fir National-
embleme.

Namentlich wird der Adler nicht besonders benannt, dafir
ist jedoch seine Bedeutung um so gréBer. Seine Aufgabe ist
die erkennende Weitsicht, die elementare Voraussetzung ist,
um ,auf lange, weite Sicht” zu einer ausgeglichenen Entwick-
lung zu kommen. Die beiden polaren Positionen, der in der
Taghelle, BewuBtseinsklarheit sitzende Adler und der in der
Tiefe der Dunkelheit hausende Nidhoggr, werden durch das
informationstragende Eichhdrnchen Ratatoskr verbunden.
Man kdénnte sich hier erinnert flihlen, an das von der Esote-
rik beschriebene untere Geschlechtszentrum und das obere
BewuBtseinszentrum im Gehirn. Beide sind miteinander ver-
bunden Uber den Rickenmarkskanal, Shushuma, und den
Chakren als weitere Energiezentren.

73



Das Eichhdrnchen gilt auch als Regenbringer und wird mit
Wasser und Schnee in Verbindung gebracht.® Andererseits
darf in der Dynamik des Weltenbaumes die negative Seite des
Eichhdrnchens nicht (bersehen werden, denn Snorri 148t in
ihm eher den Austausch von Gehéssigkeiten zwischen Adler
und Nidhoggr erkennen. 10

Die Bedeutung des Habichts zwischen den Augen des
Adlers erschopft sich wohl nicht allein in einer naturmythologi-
schen Betrachtung, nach der in ihm das Wetter oder der Sturm
gesehen wird. Mit dem Sitz zwischen den Augen laBt sich an
das dritte Auge denken, ein Bild der Ubersinnlichen Krafte im
menschlichen BewuBtsein. Die Entwicklung dieser Krafte und
Fahigkeiten im Laufe des menschlichen Lebens gilt es anzuer-
kennen, da sich sonst der Habicht verselbstéandigt, als Wach-
ter nicht an seinem Platz bleibt und der Sinnenwelt verfallt,
indem er sich ganz von seinen Jagdinstinkten bestimmen IaBt.

Die beiden Schwane, die am Urdbrunnen leben, sind
selbstversténdlich weiB, denn alles, was mit den Wassern des
Urdbrunnen in Berthrung kommt, wird wei. Vermutlich han-
delt es sich bei ihnen um eine jingere Ergdnzung der Mythe
aus der christlich orientierten Zeit des Mittelalters. Der Schwan
steht als Symbol fiir Reinheit und Licht und kann als Wand-
lungssymbol betrachtet werden. 1"

Wenn wir uns die drei Brunnen nebeneinander ansehen, so
werden uns hier wichtige Geheimnisse anvertraut: In der Drei-
zahl der Wurzeln wird die Ganzheit der menschlichen Basis
angedeutet. Die vitalen Interessen und Bedirfnisse, die ihrer-
seits zum Kreislauf des Lebens gehdren, finden wir bei Hwer-
gelmir, der kalten Quelle. Mimirs Brunnen steht fir die Weis-

9  Cooper, S. 42

10 In diesem Zusammenhang verweist de Vries (§ 584), daB dem Eich-
hérnchen hier eine Rolle zukommt, wie sie in anderen Mythen ebenfalls
zu finden ist. In der indischen Tradition [Mahabharata 229] oder bei den
Griechen gibt es die Vorstellung vom Streit zwischen Vogel und Schlange.
11 Wir kennen einige européische und auBereuropdische Marchen, in
denen der Schwan diese Wandlungslibergangsfunktion besitzt (KHM 49:
Die sechs Schwane).

74



*

Yggdrasils Bauplan

3 Brunnen: Hwergelmir (dort nagen die Schlangen
den Baum an), Mimisbrunnen und Urdbrunnen
3 Nornen: Urd, Werdandi, Skuld

3 Reiche: Asgard (Asen) - Midgard (Menschen)-
Utgard (Riesen)

3 Wurzeln

3 Ungeheuer: Hel, Fenrir und Midgardschlange
(diese umschlingt die Erde, das Meer)
Lichtalfenheim - Bifrost (Asenbriicke) -
Schwarzalfenheim - Niefelheim

Reich der Hel

Thingstéatte der Gétter (die Rater) am
Urdbrunnen

vier Hirsche

vielwissender Adler

Habicht zwischen den Augen des Adlers
Eichhérnchen Ratatoskr

Nidhéggr

Im Baum Lé&rad, der zu Walhall gehort und
gelegentlich Mimameid genannt wird und wohl
weitgehend identisch mit Yggdrasil ist, befindet sich:
Walhall, Odins Halle und Ort der Einherier,

die hier nach ihrem Tod im Kampf leben
Einherier

Hirsch Eikthyrnir (Eichdorn), der die Blatter und
Knospen von Léarad friBt. Es traufelt von
seinem Geweih hinab nach Hwergelmir und
bildet dort die ,, Eliwagar, woher alle Quellen
kommen* (wahrend es von Yggdrasil heiBt,

er sei nebelumhdllt und von ihm falle der Tau
auf die Erde).

Heidrun, die GeiB, friBt ebenfalls von Léarad,
spendet den verwundeten Einheriern die Kraft
und heilt ihre Wunden, die sie bei ihren
taglichen Schlachten erleiden.

Widofnir, der Hahn in Larad

75




heit, die erst entsteht und zu gewinnen ist, wenn die Kréfte
des Hwergelmirbrunnens in rechter Weise in Besitz genommen
sind. Dies ist kein linearer Weg, sondern mit vielen Mihen und
Beschwerden verbunden. Wéhrend dieser ganzen Entwick-
lungszeit wirkt aus dem Hintergrund die Qualitat des Urd-
brunnens mit seiner heilsamen Substanz. Schicksalsméachtig
bestimmt sie Zusammenhange, die uns zutiefst verschlossen
sind. Mag psychoanalytische Erkenntnis noch so gut erklaren,
wie Symptome entstehen, wie psychische Prozesse wirken,
so kann sie in keiner Weise erfassen und erkléaren, in welcher
Weise ein Mensch in eine Familie hineingeboren wird, und wie
er mit den Wirkfaktoren dieses sozialen Umfeldes sein Leben
gestalten muB. Diese friihen Prdgungen bestimmen in schick-
salhafter Weise das Leben des Individuums und der Spielraum,
der dem Individuum zu seiner Lebensentfaltung zusteht, ist oft
erstaunlich gering.

Keine dieser drei Qualitdten kann flr sich isoliert betrach-
tet werden. Hwergelmir beinhaltet neues Leben, selbst wenn er
primar die kalte, bedrohliche Todeswelt verkérpert. Auch wenn
sexuelles Leben sténdig zeugend Neues schafft - der Weg ist
von vorne herein dem Tod geweiht und die gesamte Symbolik
der Weltesche zeigt, wie sehr diese Prozesse miteinander ver-
bunden und aufeinander bezogen sind.

Die Verbindung der Zahlensymbolik Yggdrasils und ihre
komplexhafte Durchdringung verbirgt (oder enthillt dem Wis-
senden) wichtige Strukturelemente der menschlichen Psyche.
Geht es zunachst um die Zweiteilung und die darauf folgende
Polarisierung, wie sie uns in vielfaltigster Weise im Verhéltnis
der Geschlechter zueinander, oder im Kampf von Licht und
Finsternis, Gut und Bdse begegnet, so entsteht in der Dreitei-
lung und ihrer triadischen Konstellation ein neues schopferi-
sches Miteinander der Elemente. Unten, Mitte und oben und
umgekehrt; rechts, Mitte, links und umgekehrt; Mutter, Vater,
Kind (zwei Generationen in der Drei vereint) ...

Doch die Drei ist nicht die Zahl der Vollstandigkeit, sie ver-
kérpert vielmehr die drangende Unruhe, die nach Vollstandig-

76



keit strebt (das ist sowohl das Unzureichende beim Dreifaltig-
keitsdogma der katholischen Kirche als auch der Hintergrund
fur die Unruhe, von denen die drei Asenséhne Odin, Honir und
Lodur erfaBt werden, die zur Tétung bzw. Opferung Ymirs flhrt
und in der Erschaffung der irdischen Welt miindet). Erst im
Potenzieren der Drei (3 mal 3 = 9), die nur Uber die Verdoppe-
lung (2 mal 3 = 6, die Zahl der Harmonie) erreichbar ist, wird
die irdische Polaritdt und die Dynamik der Drei Uberwunden
und das Wirkprinzip gottlich kosmischer Méachte erreicht bzw.
hergestellt.

Es ist interessant, daB das englische Wort ,tree“ und der
englische Zahlbegriff ,three“ so nah beieinander sind. Der
Baum gliedert sich in die Drei natlrlich auf: Wurzel, Stamm
und Krone.

Das Erfassen der Dreigestaltung des Baumes finden wir in
den verschiedensten Kulturbereichen. Schon in der Naturreligi-
on der Schamanen - besonders der sibirischen - entspricht der
Bereich der Wurzeln den Kréaften der Unterwelt, dem die Him-
melskrafte im Kronenbereich des Baumes polar gegentber-
stehen. Im Zwischenbereich hat der Mensch mit seiner ihm
eigenen Realitdt seinen Lebensraum, den er je nach Entwick-
lungsstufe verlassen kann, wenn er sich magischer Praktiken
zu bedienen weil.

Sehr viel abstrakter ausdifferenziert ist die Baumsymbolik
beim Lebensbaum der jlidischen Kabbala, dem Sephirotbaum.
Verschiedene Triaden erfassen einen ganzheitlichen Sinnka-
non. Die untere ,Tri“-ade steht flir bestandige, fundamenta-
le Kraft, in der die Schonheit griindet. Sie steht fir Urmachte
des vitalen Daseins. Die mittlere Triade beinhaltet die tragen-
de Stéarke, Herrlichkeit, Liebe, Erbarmen und reprasentiert die
Urmachte des seelischen Lebens. Weisheit, unterscheidende
Vernunft und die wesentlichen Potenzen der Kenntnis sind die
Inhalte der oberen Triade, die als die héchste Stufe angesehen
werden kann. Der Lebensbaum der Kabbala ist ein Erkenntnis-
werkzeug, das, im Gegensatz zur mythisch, unbewuBten Sym-
bolik der Weltesche, zu einem &uBerst differenzierten esoteri-

77



Ain
in Soph Aul
ﬂ
Die Krone
Binar
Verstandnis

Der Abgrund

Chokmah
Welshelt

Der Sieg

Malkuth
Kanigrelch

Lebensbaum der Kabbala

schen System entwickelt ist. In seiner abstrakten Sprache ist
es ein Baum fir Eingeweihte und Gelehrte, die zum Verstand-
nis Hilfestellung geben mussen.

Yggdrasils Symbolik wirkt demgegeniber unmittelbar auf
die Psyche und braucht keine ergdnzenden Belehrungen, keine
patriarchale Hilfe. Yggdrasil ist ein Abbild des Menschen, der
mit seinen Wurzeln tief in der Triebnatur und der Vergangen-
heit griindet und doch zu den héchsten BewuBtseinsebenen
Zugang besitzt, wenn er sich seiner Mdglichkeiten bewuBt
wird.

Die UnermeBlichkeit der Weltesche laBt sich nur ahnen.
Unter ihrem Wipfel entfalten sich Welten und Lebensraume,
Gotterreiche, Riesen- und Zwergenwelten, Menschenreiche,
Meere, Berge, Landschaften. Sie sind das Bild unserer inne-

78



ren und &uBeren Moglichkeiten, driicken den Reichtum aus,
den der Mensch in seiner schopferischen Fllle in sich tragt.
Zunachst ist jedoch gerade diese Fllle nicht zu bewéltigen, ja
nicht einmal zu ertragen. Deshalb findet sie zun&chst nur auf
der Symbolebene ihre Darstellung. Erst im Verlauf der mensch-
lichen Evolution kann dieses Potential - und dies mit unter-
schiedlichem Tempo - in der individuellen Entwicklung Uber
das Symbol aus dem UnbewuBten herausgeldst werden. So
kénnen wir auch verstehen, daB die Naturreligionen unserer
Vergangenheit angehdren: In ihren Riten und Symbolen offen-
barten sich unseren Ahnen die Gewalten und Geheimnisse der
Natur, in einer fiir sie faBbaren Weise. Uber Mythos und Ritual
bekamen sie die Hilfe, die es ihnen ermdglichte, mit der Ohn-
macht gegenlber den Naturkraften fertig zu werden. Im Sym-
bol waren sie den heute wissenschaftlich erklarbaren Natur-
phdnomenen sehr nahe. Realitaten muBten nicht entstellt, ver-
leugnet oder verdrangt werden. Das Symbol verhiilite sie nur
geringfligig und konnte sie auf diese Weise ertraglich machen.

79



Die Dreizahl im germanischen Mythos

Aufgaben

Briider (haufig)

Brunnen an den Wurzeln Yggdrasils

mythische Baume: Yggdrasil, Larad u. Mimamaid

Dreischritt beim Erz&hlen

Fesseln Fenrirs

flache, spitze Steine, an die Loki gefesselt wird

Flisse muB Thor durchqueren auf seinem Weg zum Thing
Gatten der Nott: Naglfari, Annar, Dellingr

Gottertrias (Uppsala-Trias) Odin, Thor, Freyr

Gottertrias Har, Jafnhar, Thridi

Géttertrias Odin, Honir, Lodur (Vili u. Ve)

Heldentrias Sigurd, Gunnar, Hogni

Jahre lang will der Riesenbaumeister Asgard bauen

Jahre bis zu den Ragnarék

Jahre war Sigurds Sohn Sigmund, als er mit ihm zusammen erschlagen wird
Jahreszeiten (nach Tacitus): Fruhling, Sommer, Winter
Kostbarkeiten der Zwerge Brokk und Sindri

Kostbarkeiten von Kénig Adil: Helm, Briinne, Ring
Kostbarkeiten: Gungnir, Goldhaar, Skidbladnir
Kraftgegenstande Thors: Hammer, Girtel, Handschuhe

mal begegnet Thor der Midgardschlange: bei Utgard-Loki, Hymir und Ragnardk
mal rudert Thor mit dem Riesen Hymir weiter hinaus zum Angeln
mal sticht die Fliege(Loki) den Zwerg Brokk

mal versucht Brokk, Loki den Kopf abzunehmen

mal versucht Thor, den Riesen Skrymir zu téten

mal wird Thor beim Riesen Utgard-Loki iberwunden

mal scheitert Odin bei der Werbung um Rindr

mal bohrt Odin den Berg an

mal nimmt Odin einen Schluck vom Skaldenmet

mal versuchen die Asen, Loki als Lachs zu fangen

Monate Frist zur Riickeinladung Agirs

Monate muB Loki in einer Kiste beim Riesen Geirdd hungern
Mondphasen

Mutter: die Rig (Odin, Heimdall) schwangert

Nornen: Urd, Werdandi, Skuld

Néachte liegt Rig jeweils bei einer Frau und zeugt ein Kind
Nachte schlaft Odin mit Gunnléd

Richter: Odin, Thor, Freyr (fiir die Wette Loki mit Brokk)
Runenstdbe werden nacheinander geworfen

Ratsel

Standesvertreter durch Rigs Vaterschaft: Karl, Holder, Jarl
Séhne des Bauern Hreidmars: Fafnir, Regin, Otr

Tage ist Thors Sohn Magni alt, als er seinen Vater rettet
Tage vor der Frist (Sommeranfang) (-> Riesenbaumeister)
Tiere in Yggdrasil: unten Drache, oben Adler, dazwischen Eichhérnchen
Tierhelfer

Tochter des Riesen Mdégthrasir: die Nornen Urd, Werdandi und Skuld
Ungeheuer: Fenrir, Midgardschlange, Hel

Walkdiren reiten in der Schlacht voran

Winter vor Ragnarok

Waurzeln Yggdrasils

D00 WWWWWWWWWLLWWWWWOWWWWWWwoWWowowowoowowowaowowoowowowaowaowowowowowaowaowowowow

80




Odins Frauen und Kinder






Odins Stellung unterscheidet sich
in seiner Beziehung zu den Frauen
sehr von den ubrigen Asen. Es wer-
den verschiedene Abenteuer Uber
ihn berichtet, die zwar gelegentlich
eine gewisse Pikanterie aufweisen,
aber nicht unbedingt als Amouren
bezeichnet werden kénnen.

Odin war ein besonders frucht-
barer Gott. Seine Frauen waren die
Asinnen Frigg, Freya und vermutlich
noch Sif, die Gattin Thors. Auch mit
den Riesinnen Nacht, Gridr, Rindr,
Gunnléd und den neun Maittern
Heimdalls hatte er Beziehungen, die teilweise nicht ohne Fol-
gen blieben. Damit erreicht er bei weitem nicht die Fruchtbar-
keit des griechischen Liebesabenteurers Zeus, auf den sich
fast der gesamte mediterrane Raum in seinen Stammtafeln
berufen koénnte. Insofern ist Odin ein nordischer Gott, drauf-
gangerisch, aber keinesfalls heiBblltig, triebhaft, aber nicht
wollUstig.

Odins Gattin ist Frigg, die Tochter der Erde. lhr Vater
bleibt im Sinne einer Pathogenese unbekannt. Andererseits
wird auch Odin in seiner Allvaterfunktion als Vater der Erde
genannt, wie dies bei der Durchdringung der Generationen in
den friihen Entwicklungsstadien oft der Fall ist.

Entsprechend ihrer erdhaften Abstammung wohnt Frigg in
Fensalir und ihr Saal heiBt ,Sumpf-Sale“. Aus diesem Grund
darf angenommen werden, daB sie wohl mehr in den Bereich
der Goéttinnen gehort, die durch einen Quellenkult verehrt wur-
den. In einer anderen Deutung wurde ihr Saal als ,Meer-Saal”
bezeichnet, was sie im Raum der Nord- und Ostsee beheima-
ten wirde. In das Meer taucht die Sonne bei ihrem abendli-
chen Untergang ein. Mythisch entspricht dieser Vorgang dem
Tod ihres Sohnes Balder, den die Mutter beweint.

Bei den Ereignissen in Asgard bleibt Frigg weitgehend im

83



Hintergrund, ein Vorgang, der durch die spatere Uberbewer-
tung der kriegerischen und heldenhaften Aspekte der germa-
nischen Mythologie erklarbar sein kdnnte. Die Belange des
einfachen Menschen, den seine Alltagssorgen und Krankheiten
plagen, finden in der Regel kaum einen Niederschlag in den
Mythen.

Von der Gottermutter wurde gesagt, daB sie ,alle Men-
schenschicksale kennt, wenn sie auch nicht weissagt.“1 Damit
wird ihr zwar Wissen um die Geschicke der Welten zugestan-
den, doch die Orakelpraxis bleibt in den Handen Odins. Ihr
Bereich ist die Fruchtbarkeit und die Ehe.

Zur Géttin Freya, die mit Frigg groBe Ahnlichkeiten auf-
weist, berichtet die Gylfaginning: Der Wanengott Njord zeugte
noch in Wanaheim, wo er vor dem Krieg mit den Asen gelebt
hatte, zwei Kinder. Dies waren Freyr (Herr) und Freya (Her-
rin). Der Sohn herrschte tber Regen und Sonnenschein und
Uber das Wachstum der Erde, weshalb ihn die Menschen um
gute Ernte und Frieden anriefen. Auch bestimmte er lber den
Wohlstand der Menschen. Die Tochter Freya aber galt als die
beriihmteste Asin. Sie wohnte in Asgard und dort in ihrem
Heim Félkvangr (Kampfflur, -wiese), von wo aus sie auch zum
Kampf ritt. Sie erhielt die Halfte der Schlachtfeldtoten, die
andere Halfte gehdrte Odin. Kontaktfreudig, wie sie war, rei-
ste sie gerne, denn sie stand den Menschen besonders nahe.
Freya wurde besonders in Liebesangelegenheiten angerufen,
denn sie besaB die Macht, Liebende zusammenzufiihren, Ehen
zu stiften und diese fruchtbar zu machen. lhre beiden Téch-
ter, deren Vater Odin war, hieBen Hnoss (Kleinod) und Gersimi
(Kostbarkeit).

Von Freya erzahlt man sich, daB sie Trdnen aus reinem
Gold um ihren Gatten Odin weinte,? als sich dieser lange Zeit
auf Reisen befand. SchlieBlich reiste sie ihm nach und such-
te ihn. Diese Suche flihrte Freya durch viele unbekannte Orte

1 Gylf., Kap. 20
2 In der Mythe besitzt er den Namen ,,0dr“, doch kann dies nur Odin sein,
wie aus der Charakterisierung als Wanderer zweifelsfrei erkennbar wird.

84



und zu fremden Volkern, die ihr viele Namen gaben. So hieB
sie auch Marddll (die Uber das Meer Leuchtende) und Hoérn
(Flachs), Gefn (Geberin), Syr (Sau) und Vanadis (die Spenderin)
und zeigt damit eine starke Verbindung zur b&uerlichen Bevdl-
kerung. Sie erinnert hier sehr an die griechische Demeter, die,
auf der Suche nach ihrer Tochter Persephone, den Menschen
das Getreide brachte.

Zu Freyas Besitz gehdrte der kostbare Halsschmuck Brisin-
gamen (der leuchtende Schmuck), den sie von vier Zwergen als
Lohn fir eine Nacht erhielt, die jeder mit ihr verbringen durfte.
Der Brisingamen war wohl fir gebdrende Frauen ein Geburts-
stein mit magischer und heilender Wirkung.

Freya war Uber weite Teile mit Frigg identisch, denn beide
halfen den gebarenden Frauen und auch sie wurde in Angele-
genheiten der Liebe und der Ehe angerufen. Freya und Frigg
besaBen beide ein Faltengewand, das sie Loki weiter verliehen
(damit er die geraubte Idun suchen konnte), und beide wur-
den von Loki in seinen Zankreden des Ehebruchs bezichtigt.
Die zwei Asinnen werden h&ufig verwechselt, denn es ist nicht
immer deutlich, welche gemeint ist. Dies wird verstandlich,
wenn wir den Wortstamm ihrer Namen betrachten, der in ver-
schiedenen Sprachen auf ,Gattin“, ,Geliebte” zurtckfihrt und
auf ,lieben” bezogen werden kann.

Eine weitere mit ihr identische Erscheinung ist die bis in die
Neuzeit lebendige Frau Holle. Sie wird als ein himmlisches, die
Erde umspannendes Wesen vorgestellt, die, wenn sie ihr Bett
aufschuttelte und ihre Federn flogen, den Schnee verursachte.
Sie liebte den Aufenthalt in Seen und Brunnen und konnte zur
Mittagsstunde als schéne weiBe Frau beim Baden beobachtet
werden. Sterbliche konnten durch den Brunnen in ihre Woh-
nung gelangen.s

Frau Holle war in Deutschland die Entsprechung Friggs,
denn auch sie fuhr wie Wotan durch die Lifte und gehoérte zum
Wiitenden Heer, in das seit dem Christentum die ungetauft ver-
storbenen Kinder aufgenommen wurden.

3 Jakob Grimm, Deutsche Mythologie, Band 1, S. 222

85



Frau Holle, auch Hulda genannt, wurde neben einer gott-
lichen Gestalt auch haBlich, langnasig, groBzahnig, alt und
mit struppigem, verworrenem Haar beschrieben. Mit diesem
Aspekt symbolisiert sie die alte Hexe. Frau Holle ist aber auch
als Spinnerin Uberliefert, die den fleiBigen Dirnen die Spindeln
schenkt und sie ihnen nachts vollspinnt. Den faulen Spinnerin-
nen jedoch ziindet sie den Rocken an oder beschmutzt ihn. In
diesem Doppelaspekt Uberliefert sie uns das Méarchen ,Frau
Holle®,4 in dem durch das schicksalhafte Eingreifen der wet-
termachenden Frau Holle das fleiBige Madchen zur Goldmarie,
das faule aber zur Pechmarie wird. Ihre siddeutsche Entspre-
chung in Bayern und Osterreich ist Frau Berchta (auch Percht
oder Perchta) oder auch Berchte.

Die Bedeutung der germanischen Frauen spiegelt sich in
den Mythen wieder: Die Frauen ,tragen“ die Manner, wie es
in zwei siiddeutschen Sagen berichtet wird: Sowohl die Wei-
ber von Weinsberg, als auch die von Schorndorf tragen ihre
eigenen Méanner aus der Belagerung und retten sie damit vor
der Gefangenschaft. Ohne das selbstverstédndliche Im-Hinter-
grund-Tétigsein, kdnnen die Manner nicht im AuBen erfolgreich
operieren. Die Frau zentriert die germanische Familie, ohne die
der Mann seinen Sinn und seinen Halt verliert.

Entsprechend finden sich im germanischen Kulturraum
viele Hinweise flr einen ,,Matronenkult®. Matronen nannte man
die Muttergottheiten, zu deren Wirkungsbereich personliches
Wohl, Gesundheit und Fruchtbarkeit gehdrten. Sie wurden bei
Krankheit, Not, Kummer und den verschiedensten Gefahren
angerufen und in besonderer Weise verehrt, wie wir es heute in
der Marienverehrung kennen. Auch bei Liebesangelegenheiten
waren sie hilfreich.

Es kann angenommen werden, daB die besondere Verbin-
dung mit den Muttergottheiten in der Marienverehrung des
Christentums aufgegangen ist, denn es wurden zahlreiche
rémische Steine mit Abbildungen, Namen (in der Regel in lati-

4  KHM Nr. 24

86



nisierter Form) oder Inschriften gefunden, die auf Matronenver-
ehrung hindeuten. Die Mythen hierzu sind verloren.

Uberliefert werden die Taten der Helden, nicht die Néte der
Mdatter.

Eine wichtige Variante der Muttergéttin ist noch nicht

erwahnt. Dies ist Ostara, deren Fest am Ostermontag im April
gefeiert wurde. Wéhrend die umgebenden Volker die Benen-
nung ,pascha“ fir das Osterfest beibehalten haben, hat sich
im deutschsprachigen Raum ,,ostar” gebildet und erhalten, das
sich etymologisch mit ,,austr verwandt zeigt und Osten, die
Richtung gegen Morgen, bedeutet. Uber den Kult der Ostara
ist wenig bekannt. Sie war die Géttin des strahlenden Morgens
und des aufsteigenden Lichtes. In dieser Weise muB sie eine
freudige und heilbringende Erscheinung gewesen sein, die sich
bestens fur das Auferstehungsfest des christlichen Kultes eig-
nete. Dem Volksglauben gemaB wurden fiir sie Freudenfeuer
angeziindet und weil3 gekleidete Frauen erinnerten zur Zeit des
einkehrenden Frihlings an die alte Géttin.
Die Goéttin Idun war von unschétzbarer Bedeutung fir die
Asen, weil sie in einem Kéastchen goldene Apfel aufbewahrte,
deren GenuB den AltersprozeB verhinderte. Unmittelbar nach
dem GenuB des Apfels wurde man wieder jung.

Idun findet in den Mythen sonst kaum Erw&hnung, obwohl
ihre Zauberapfel unersetzlich waren. Es kann vermutet wer-
den, daB viele Mythen Uber sie verloren gegangen sind. Eini-
ge Autoren geben zu bedenken, daB die Germanen schon
friih von den Rémern die Bedeutung der Apfel ibernommen
haben. Apfel wurden auch als Grabbeigaben des aus der Ost-
see gehobenen Oseberg-Schiffes gefunden. Obwohl der nor-
dische Apfel ein Wildgewachs und ungenieBbar war, kénnen
diese wilden Apfel als Lebenssymbol angesehen werden. Auch
der Name der Frucht ,,Apfel“ 18Bt sich Uber weite Kulturkreise
in seiner Ableitung verfolgen. Man kann davon ausgehen, daB
die Apfelmythe um Idun ein betrachtliches Alter besitzt. Der
Apfel ist nicht nur als Gotterspeise ein wichtiges Mittel gegen

87



das Altern, wie dies auBer den Mythen auch die Sprichworte
des Volkes ausdriicken. So heif3t es in England: ,,An apple a
day keeps the doctor away!"s

Idun tragt einen ,redenden Namen®, denn er bedeutet
»die Erneuernde, Verjingende“.¢ Sie ist die Gottin der ewi-
gen Jugend. So wurde das Rad des Lebens durch den Apfel
der Gottin etwas am Weiterdrehen gehindert, wenn auch das
Schicksal selbst damit nicht aufgehalten werden konnte. Der
verjiingende Apfel vermochte zwar das Sterben nicht zu ver-
hindern, aber er brachte den kd&rperlichen und geistigen
Zustand immer in die ,beste Verfassung®.

Die morgendliche Gabe der Géttin beféhigte die Asen zu
einem Zustand der steten Kampfbereitschaft. Den ihnen kor-
perlich Uberlegenen Riesen, mit denen sie in standiger Fehde
lagen, standen auf diese Weise draufgangerische Heldenfigu-
ren gegenlber, die in der Lage waren, kérperliche Unterlegen-
heit durch Mut und fintenreichen Kampf auszugleichen. Wie
der antike Herakles seine sagenumwobene Keule aus Oliven-
oder Eichenholz einsetzte, so war Thors Hammer die Wun-
derwaffe gegen die Riesen. Da die Siege auch entsprechend
gefeiert wurden, war der allabendliche Metkonsum betracht-
lich. Al-Met, so hieB das Getrénk, hatte eine starke Rauschwir-
kung, womit aus heutiger Sicht eine erhebliche Leberbelastung
angenommen werden kann und der ,Kater* am Morgen war
unvermeidlich. So bot sich Iduns tégliche Verjingungskur nicht
nur zur Behandlung des Alkoholabusus an, sondern machte
ihn geradezu zwingend notwendig.

DaB Idun einen Apfel reichte und nicht irgendeine andere
Frucht, hatte seinen tieferen Sinn. In allen Kulturen, in denen
der Apfel gedieh, teilweise auch nur als Holzapfel, wie die wild-
wachsende Sorte auch genannt wird, stand er im Ruf einer
Liebe, Fruchtbarkeit und magische Kraft spendenden Frucht.
Sie war immer die unmittelbare Gabe der Go6ttin, die ihn besaB,
verschenkte oder wuBte, wie man ihn erwerben konnte.

5  Ein Apfel am Tag hélt den Arzt fern.
6 de Vries, § 559

88



Einen interessanten Gedanken tradgt Ranke-Graves in sei-
ner Griechischen Mythologie zur Apfelgabe der Gottin bei. Er
ist der Ansicht, daB eher Aphrodite dem Paris den Apfel gibt,
als daB diese ihn von ihm empfangt. ,Dieser Apfel symbolisiert
die Liebe, die er sich fur den Preis seines Lebens erkauft, er ist
der PaB zu den Elysischen Gefilden, den Apfelgéarten, zu denen
nur den Seelen der Helden Eintritt gewéhrt wird. Der Apfel als
Geschenk kommt auch in irischen und walisischen Mythen
vor. Ein Apfel ist die Gabe der drei Hesperiden an Hera und
auch Evas, der ,Mutter aller Lebenden’ an Adam. SchlieBlich
tragt Nemesis, die Géttin des heiligen Hains, die in spateren
Mythen ein Symbol der géttlichen Rache an stolzen Kdnigen
wurde, einen mit Apfeln behdngten Ast: ihre Gabe an Helden.
Alle Paradiese der neolithischen Zeit und der Bronzezeit waren
Inseln mit Uppigen Fruchtgarten. Paradies selbst bedeutet
,Obstgarten’.“7

Herzog beschreibt in seinem Buch ,Psyche und Tod“8 einen
Bildstein der weitgehend unbekannten germanischen Mutter-
go6ttin Nehalennia, wie sie mit Kapuzenmantel bekleidet, von
einem Wolf flankiert wird und einen geflllten Apfelkorb neben
sich stehen hat. So zeigt bei dieser Goéttin der Apfel das Neu-
werden und das Sterben in besonderer Weise, wie wir es auch
beim Paradiesapfel, beim Apfel des Paris und beim Apfel des
Schneewittchens sehen kdnnen. Die Goéttinnen der GroBen
Mutter sind immer in gleicher Weise lebensspendende Gottin-
nen wie auch Todesgdttinnen. Aus der Beschreibung der weib-
lichen Gottheiten wird die geringe Durchzeichnung der Cha-
raktere gegentber den mannlichen Hauptgbttern besonders
deutlich. Dies entspricht ganz dem germanischen Problem, daB
die starke Betonung und Ubersteigerung der mannlichen Ideale
und Werte eine Ausdifferenzierung der weiblichen Seite verhin-
derte. Sehr deutlich wird dieses einseitige Personlichkeitsprofil
an Thor, dem erstgeborenen Sohn Odins.

7 Ranke-Graves, Griechische Mythologie, Bd. 1, S. 20
8 Herzog, Edgar, Psyche und Tod, Zirich 1960

89



Thor scheint besonders in der Wikingerzeit unter allen Got-
tern die héchste Verehrung erhalten zu haben. Er war der Gott
der Bauern und Krieger, wahrend Odin mehr der Gott der fih-
renden Schichten gewesen zu sein scheint. Mit der Bezeich-
nung ,Donnergott’ wird primér seine Beziehung zum Wetter
gekennzeichnet und weniger die ausschlieBliche Kompetenz
fir den Donner. Zu seinem Verantwortungsbereich gehorte die
Schifffahrt, der Fischfang, die Landwirtschaft und das Wetter.
Er war der Gott, ,,der den Menschen in den Noten des Lebens
am nachsten®e stand, was sich in den skandinavischen L&n-
dern an seinen vielen Kultstatten erkennen I148t.

Thor flihrt verschiedene Namen, die ihn charakterisieren:
Starkster der Asen, Bekampfer der Riesen, Wagengott, Herr
der Ziegen, usw. Seine Beinamen zeigen einen integren Cha-
rakter, der furstlich, wahrhaftig und weihevoll ist. Auf sich allei-
ne gestellt kdmpft und wacht er. Dartber hinaus jedoch ist er
laut und larmend, ein echter Donnerer, wie es von den choleri-
schen Charakteren bekannt ist.

Thor ist sicher ein indogermanischer Gott, mit einem hohen
geschichtlichen Alter, wie sich das aus skandinavischen Fels-
bildern ableiten 14Bt, auf denen ein hammerschwingender
Gott dargestellt ist. Gleichzeitig ist Thor weitgehend wesens-
gleich mit dem indischen Indra, der als vedischer Gewitter-
und Regengott ein Sohn des Himmelskonigs Dyaus war. Indra
galt wie Thor als gewaltiger Esser und Trinker, der vor Vitalitat
und Energie strotzte. Er kdmpft wie Thor gegen die Schlange.
Allerdings wird er im Gegensatz zu Thor zum Vatermérder und
danach zum obersten Gott der Welten.

Thor ist haufig zu FuB unterwegs. Sein Wagen wird von
zwei Bocken gezogen. An ihren Namen und der Beschreibung
des heftig rollenden Wagens zeigt sich die naturmythologi-
sche Erklarung des als Blitz und Donner Uber die Erde larmen-
den Thors. Sein Erscheinen und Auftreten bringt nicht nur die
Erde zum Beben. Aus diesem Grunde darf Thor, der erklarte

9  de Vries, § 439

90



Thors Namen
Name Bedeutung

Asa-Thor Asen-Thor

Asabragr Asenflrst

Atli der Schreckliche

Donar Donner, stidgerman.

Einheri der allein kdmpft

Einridi der allein Reitende, der
allein herrschende Thor

Ennilangr der mit der langen Stirn

Hloridi der laute Reiter, —> Wetter

Oku-Thor Fahr-Thor

Olnir Nahrer

Rymr Larm

Sénnungr der Wahrhaftige

Thor Donner, —> Donar

Thunaer Donner, bei Abschwdérung, Taufformel

Thuno Donner, altengl. Entsprechung zu Thor

Védormr Beschutzer des Heiligtums

Véorr Weor Schirmer

Véurr, Véuthr Wéchter des Heiligtums

Vingnir Thor

Vingthor Kampf-Thor

Wigidonar Weihe-Thor, Kampf-Thor

Feind der Riesen, nicht Uber die Asenbriicke zum Thingplatz
am Urdbrunnen. Er muB den irdischen, wéassrigen Weg gehen
und durchquert dabei Fliisse und Hindernisse. Seine Ankunft
am Thingplatz beinhaltet damit eine vollig andere emotionale
Position als die der tbrigen Asen.

Es scheint, als miBte gerade Thor durch die Vielzahl seiner
Kampfe und die Art der sich ihm entgegenstellenden Hinder-
nisse, am meisten flr seine personliche Entwicklung und Rei-
fung tun. Gerade in der Auseinandersetzung mit den Riesen,
die er erbittert flhrt, zeigt er sich als auBerst affektbestimmt.
Haufig wird er nur durch das Einschreiten und beruhigende
Verhalten anderer Asen an Tétlichkeiten gehindert.

91



Gesteigert wird seine Erschei-
nung noch durch seine drei magi-
schen, kraftvollen Attribute. Der an
eine Doppelaxt erinnernde Ham-
mer Mjéllnir kehrt wie ein Bumerang
immer wieder zu seinem Besitzer
zurtick. Mijollnir ist, wie aus seinem
Namen hervorgeht, ein Synonym fur
den Blitz, denn die Sprachwurzeln
aus denen er sich zusammensetzt,
bedeuten entweder ,weiB glanzend*®
oder ,Zermalmer, Zerschmetterer®.
Es ist interessant, daB Thors indo-

Thor, der Hammergott, germanische Entsprechung Indra

G?jl:féerrﬁdMMaigechér ebenfalls einen Donnerkeil besitzt,

Germanen, der zum Werfer zuriickkehrt. Ahnli-

S. 115, KéIn 1963 ches wird vom irischen Gott Dagda
berichtet.10

Der zweite magische Gegenstand ist der Kraftgirtel. Erst
durch dessen Hilfe erringt Thor seine Uberragende Stérke, die
ihm fehlt, wenn er den Gdurtel nicht tragt. Das Motiv dieses
Kraftobjektes finden wir in vielen Mdrchen und Sagen und es
reicht bis in die Gegenwart. Bei verschiedenen Kampfsportar-
ten werden immer noch bestimmte ,,Glrtel“ erworben, die als
Rang- und Statussymbole gelten.

Der dritte Gegenstand sind die eisernen Handschuhe, die
zum Wurf des Hammers Voraussetzung sind.

Die Nahe zur arbeitenden Bevélkerung verbindet Thor mit
seinem Bruder Heimdall, der auch als der weiBe Ase bezeich-
net wurde. Er stand auf der Asenbricke als der hell Leuch-
tende Uber der Welt. Seine Zdhne waren golden, sein Pferd
hieB Goldspitze oder Goldméhne und er wohnte in den Him-
melsbergen. Meist aber saB er als Wachter der Gotter an der
Asenbriicke und achtete sorgsam darauf, daB nur Berufene

10  de Vries, § 425

92



Uber sie schritten. Besonders war sein Blick und seine Wach-
samkeit gegen die Riesen aus Utgard gerichtet, von denen
man wuBte, daB sie beim Untergang der Asenwelt die Briicke
erstirmen wirden. Fur diese Wachteraufgabe war er durch
seine Eigenschaften besonders ausgezeichnet. Zu seiner Aus-
ristung gehdrten sein Schwert und das Gjallarhorn, das gellen-
de Kriegshorn, dessen Schall er bei den Ragnardk, dem Ende
der Gotterwelt, erklingen lassen wirde.

Heimdall kann als ,,Beschitzer der Gotter” angesehen wer-
den und erinnert an das bekannte Marchenmotiv des Dieners,
der weit sieht und weit hort.1" Eine christliche Legende erzahlt,
wie an der hdchsten Stelle des Regenbogens ein Engel als
Briickenwache steht und beim jlingsten Gericht mit der Posau-
ne blasen und die Toten zusammenrufen wird.

Ein weiterer Beiname Heimdalls ist Gullintanni, ,,der mit den
goldenen Zahnen“. Der Name seines Pferdes Gulltopr weist mit
der Bedeutung ,Goldspitze, Goldmahne“2 ebenfalls auf die
solare Qualitat dieses Gottes hin.

Das Besondere an Heimdall ist seine Herkunft: Bei unbe-
kannter Vaterschaft (in Frage kommen schlieBlich nur Odin
oder er selbst) wird er von neun Riesenmadchen zur Welt
gebracht, die allesamt Téchter des Meerriesen Agir sind.

Schon die Namen dieser Riesinnen zeigen die Urkrafte der
Natur. Sie nennen sich die Tobende, die Fortraffende, die Vor-
wartsstirmende, die Sand Spllende, die wie ein Wolf Heulen-
de, die Insel Verzehrende, die Brausende, die Verderben Brin-
gende, die schneidend Eiskalte. Hinter der Neunzahl scheint
sich der gesamte gottlich-kosmische Komplex zu verbergen
und auf die sich hier manifestierende ,verstarkte Vielheit von
Kraften“ hinzudeutens Sie scheinen auch den neun Weltrdu-
men in der Achse des Weltenbaumes zu entsprechen (s. Abb.
Uber die neun Welten, ?? S. 68).

1 von der Leyen, nach Lorenz, S. 374
12 Lorenz, S. 371
13 Hahn nach Lorenz, S. 368

93



Es ist mdglich, daB diese neun Frauen urspriinglich Schick-
salsgéttinnen und die heiligen MUtter der Welt waren, die even-
tuell mit den Nornen der Weltesche identisch sein konnten.
Es liegt nahe, daB die Neunzahl mit den neun Monaten der
Schwangerschaftsdauer und/oder mit den neun N&chten der
lunaren Woche in Verbindung gebracht wurde.

Ein weiterer Name Heimdalls lautete Rig oder Rigr. Im
»Merkgedicht von Rig“ (Rigsthula [Rth.]) wird erzahlt, wie Heim-
dall, der sich auf dieser Wanderung Rig nennt, durch die Lande
Zieht.

Bei Ahn und Edda verbringt Rig die erste Nacht, teilt die
Mahlzeit mit ihnen, gibt ihnen guten Rat, schlaft anschlieBend
in der Mitte des Bettes zwischen den Ehegatten, verweilt dort
drei N&chte, um dann seine Wanderung weiter fortzuflhren.
Nach neun Monden gebiert die Frau einen Jungen, der ganz
braun vom Schmutz ist und den sie ,,Knecht“ nennen. Dieser
heiratet spater die ,Magd®, ihre Kinder bekommen allesamt
Namen aus der bauerlichen Sphére.

Rig trifft auf seinem weiteren Weg auf einen Hof, in dem
Alfi und Amma leben und dort am Webstuhl arbeiten. Auch mit
ihnen speist er, gibt ihnen guten Rat und legt sich wieder nach-
tens zwischen die Ehegatten. Er bleibt dort drei Nachte und
verlaBt sie wieder. Nach neun Monaten gebiert Amma einen
Jungen, der ,Karl“ genannt wird und spéater Schmied wird. Er
wird mit ,Schnur” vermahlt. Ihre Kinder bekommen Namen, die
mit der burgerliche Welt in Verbindung stehen.

Danach kommt Rig zu einem Saal, in dem er auf ,Vater
und Mutter” trifft. Der Hausherr beschéftigt sich mit Pfeil und
Bogen, die Frau néht Kleider. Auch mit ihnen it er, gibt ihnen
ebenfalls guten Rat und legt sich wieder zwischen die Ehe-
gatten. Nach drei Tagen verlaBt er die beiden. Die Frau gebiert
nach neun Monaten einen Sohn, der ,Jarl“ genannt und spéater
Jager und Krieger wird. Diesem lernt Rig die Runen, Ubertragt
ihm Erbguter und alten Besitz und nennt ihn ,,Sohn“. Er wird
mit der Maid ,Erna“ vermahlt. lhre Kinder bekommen Namen

94



wie Erbe, SproB3, Sohn, Gesippe. Sie lernen die Runen beherr-
schen, jagen und Kriege zu flhren.

Hinter dem Asen Heimdall, der in seiner persénlichen Ent-
wicklung weit in die Frihgeschichte der Germanen und noch
friher in die der Wanen und Kelten zuriickreicht, 4Bt sich
unschwer Odin erkennen.

Auf dieser Reise begriindet Rig-Heimdall-Odin die spa-
ter im Mittelalter wirksam werdende Ordnung der Sténde.
Sein fruchtbarer und zeugender Aspekt driickt sich hier in
der altislandischen Bedeutung des Namens aus: rigr ist die
LSteifheit® und bezieht sich auf das erigierte mannliche Glied.
Damit ist der Gott nicht nur Fruchbarkeitsgott, sondern auch
kulturzeugender Schopfer. In seiner Begriindung der germa-
nischen Stande durch Rig-Heimdall-Odin werden entspre-
chende Kulturstufen angedeutet. Die Welt des Bauerlichen in
ihrer naturnahen Form, die der Handwerker und die Welt der
Adeligen, die sich neben Jagen und Kriegen auch mit Magie
beschéftigen. Rig ist eine Mysteriengestalt - ein Mysterienfiih-
rer, der die Funktionen des himmlischen Heimdall in der Welt
der Menschen ausUlbt. Seine Funktion als Wachter der Asen-
briicke, dem Zugang zur goéttlichen Welt, bekommt aus dieser
Betrachtung neue Wichtigkeit, denn die initiierten Kulturstufen
bendétigen zu ihrer weiteren Entwicklung Schutz und Pflege.
Wirden die Hrimthrusen (Reifriesen) nach Asgard eindringen,
so koénnten sie die Gotterburg und damit die entsprechende
Kulturentwicklung zerstéren. Auch der Name seines Schwer-
tes Hofuth, Menschenhaupt, bekommt hier einen neuen Inhalt:
Es ist die im Kopf angesiedelte menschliche Intelligenz und die
damit verbundenen Fahigkeiten, die zur Kultur gehdren und die
zusammen mit den Erkenntniskraften (Schwert) die Héherent-
wicklung garantiert.

AuBerlich verkiimmert er im germanischen Mythos zum
Wéchter der Asenbricke. Tatsdchlich beinhaltet seine golde-
ne Ausstattung die Verbindung mit der Sonne. Sein weiBes
Aussehen hingegen, das aus seiner lunaren Qualitat resultiert,
kennzeichnet ihn als Tréager eines Mysteriengeheimnisses. Fir

95



sich alleine betrachtet, l1aBt sich sein Geheimnis nicht recht
ergrinden. Erst mit den Eigenschaften und Qualitdten seines
Gegners Loki, mit dem er sich 6fters in Streitigkeiten verwik-
keln 18Bt, vervollstéandigt sich das Personlichkeitsbild: Heimdall
ist der Initiator der Ich-Entwicklung, die in Thor ihre weitere
Erprobung und Ausdifferenzierung erféhrt, aber durch Lokis
schopferische Intelligenz erst zur rechten Entfaltung kommt.

Im anglikanischen Beowulfslied wird die Sage von Scaef
erzahlt, der als Kulturbringer zum Stammvater des ersten déni-
schen Herrschergeschlechts wird. Hinter seiner Geschich-
te verbirgt sich das uralte Motiv, das wir schon bei Sargon
im babylonischen Raum und bei Moses im hebréaischen Kul-
turraum finden: Scaef wird elternlos als kleines schlafendes
Knéblein in einem Boot gefunden, das ans Ufer getrieben
wird. Scaef wurde es genannt, weil es auf einer Getreidegarbe
gebettet gefunden wurde (Sceaf, altengl., Garbe). Als Mann
wurde er zum Wohltdter des Volkes und starb schlieBlich
hochbetagt als hochgeehrter Herrscher. Es war sein Wunsch,
im selben Boot, das ihn als S&uling ans Land gebracht hatte,
aufgebahrt aufs Meer hinauszutreiben. Von ihm, bzw. sei-
nem Sohn Scyld stammen die Skdldungen, auch Schildun-
gen genannt. Das sind die Ynglinge, das danische Kdénigsge-
schlecht. Die Verbindung von Scaef und Rig zum Schwanenrit-
ter Lohengrin, dem Sohn des Kelten Parzival, bietet sich an.14

Vorsichtig gefolgert, 148t sich vermuten, daB Heimdall
urspriinglich zum matriarchal lebenden Goéttergeschlecht der
Wanen gehdrt hat und von diesen zu den Asen gekommen
sein muB.15

Die Scaef-Sage ist sozusagen das missing-link, das die
Verbindung zwischen den Wanen und den Asen herstellt.

Zwischen den Wanen und den Asen besteht ein &hnliches
Verhaltnis wie zwischen Kelten und Germanen. ,,Wenn nun die
Aufgabe der keltischen Mysterien darin lag, das noch junge
,Jlch® der europaischen Bevolkerung heranzuziehen, dem Ger-

14 Uehli, S. 132
15 Uehli, S. 131

96



manentum die Mysterien-Erziehung und damit die Grundlage
seiner Kultur zu geben, so ist es einleuchtend, daB diese Auf-
gabe durch Sendboten der keltischen Mysterien erfillt wurde.
Wenn Wanen zu den Asen gehen, so bedeutet das, daB3 kel-
tische Mysterien-Sendlinge zu den Germanen gehen. Das
ist der Hintergrund der Scaef-Sage. Scaef kommt mit seiner
hyperboraisch-keltischen Sendung nach Skandia zu den Ger-
manen.“16

*

Vollig andere Eigenschaften finden sich in Tyr, wie dieser Ase
im Norden genannt wurde. Bei den Mittel- und Stidgermanen
hieB er Ziu, auch Tsiu, althochdeutsch Teiwaz oder Tiwas. Taci-
tus berichtet, daB ihm Pferdeopfer dargebracht wurden, was
ihn sehr in die Nahe Odin/Wotans riickt. Spater bei der all-
mahlichen Umstrukturierung des germanischen Gotterhimmels
trat er gegentiber dem an EinfluB gewinnenden Odin/ Wotan
zurick.

In der jingeren germanischen Zeit wird Tyr auch als Odins
Sohn gefiihrt. Er war der Kihnste und Tapferste unter den
Asen und entschied neben Odin Uber den Sieg bei Kamp-
fen. Wie Odin besaB er als besondere Waffe den Speer, seine
Hauptwaffe war jedoch das Schwert. Urspriinglich war Tyr der
Gott des Krieges und des Zweikampfes.17

Bei den Siidgermanen und hier besonders bei den Aleman-
nen war er der wichtigste Gott.

Bei der Fesselung des Fenriswolfes ist er der einzige Ase,
der den Mut besitzt, dem Wolf als Pfand einen Arm in den
Rachen zu stecken. Die hieraus resultiernde Einarmigkeit 188t
sich bezeichnenderweise auch bei Gottheiten anderer Kultur-
kreise beobachten, in deren Kompetenz sich das Rechtswe-
sen befindet. So etwa bei dem irischen Nuadu, der eine silber-
ne Hand besaB'8 oder beim indischen Lurya, der mit einer gol-

16 Uehli, S. 139
17 Gylf., Kap. 25
18  Dumézil, S. 62

97



denen Hand beschrieben wird. Auch in der Geschichte Roms
gibt es ein Heroenpaar, das eine antike Entsprechung zu dem
eindugigen Odin und dem linkshéndigen Tyr verkérpert. Horati-
us, der eindugige Zyklop und Mucius, der einarmige Linkshan-
der retten die rdmische Republik bei ihrem ersten Krieg.1®

Der einarmige Tyr ist unverkennbar Rechtssouveran, der,
gerade wegen dem juristischen Betrug am Feind der Gemein-
schaft, heroisch seine Hand opfert und dadurch glaubwirdig
wird. Durch sein Opfer gibt er der Gemeinschaft die Sicherheit,
die so lange gefahrdet bleibt, wie der Feind (hier der geflirchte-
te Fenriswolf) frei ist. Damit steht der einarmige Rechtssouve-
ran in der Pflicht zwischen Recht und Unrecht.

Odins Soéhne zeigen ein breites Spektrum an ménnlich-
kriegerischen Eigenschaften. Dabei ist allen gemeinsam die
germanischen Tugenden Kraft, Mut und kriegerische Ent-
schlossenheit. Vidar unterschied sich von ihnen durch seine
Schweigsamkeit. Er entstammte einer Verbindung Odins mit
der Riesin Gridr und war nach Thor der stérkste Ase. Aus sei-
nem Namen geht eine besondere Verbindung zum Wald und
zur Natur hervor (vida = Wald, Waldland, aber auch der Ver-
schlossene und Zuriickhaltende). Er spielt beim Untergang der
Gotterwelt eine zentrale Rolle. Mit einem besonderen Schuh
tritt er dem Fenriswolf in den Rachen, tétet ihn und racht so
seinen Vater Odin. Seine Schweigsamkeit wurde als Initiations-
brauch zur Vorbereitung der Rache interpretiert.20

Er ist schlieBlich neben Vali (und den beiden Thorséhnen
Modi und Magni) der einzige Uberlebende Ase bei den Ragna-
rok.

19  Dumézil, S. 65
20  Hdfler, Lorenz, S. 382

98



Zwerge und Riesen






Aus Ymir wird nicht nur die Welt
erschaffen, auch die Zwergenge-
schlechter gehen aus ihm hervor. In
der Voluspa' wird berichtet, wie die
Gotter zum Richtstuhl gehen und
beraten, wer die Schar der Zwerge
aus ,,Brimirs Blut“ und ,,Blains Kno-
chen erschaffen sollte.

Die Zwerge besitzen in der ger-
manischen Mythologie eine &auBerst
wichtige Rolle und erscheinen immer
dann, wenn es darum geht, hilfrei-
che Geratschaften oder magische
Objekte zu erschaffen. In ihnen lebt
das Urwissen Ymirs. Durch sie findet die Durchdringung mit
der Erde und eine Ausdifferenzierung statt, wie sie von den
Menschen erst spater erreicht wird (denken wir an Megachips,
Mikrochirurgie, Satellitentechnik, usw.).

Zwerge sind féahig, Kunstfertigkeit und Magie in hdchster
Weise zu verbinden. lhre Kreationen sind wichtige Helfer fur
Gotter und Menschen, doch gereichen sie diesen nicht immer
zum Heil, ganz besonders, wenn sie zu Unrecht in ihren Besitz
gelangen.

Zwei Zwerge haben eine besondere Stellung. Dies ist
zundchst als oberster Zwerg Modsognir. modsognir bedeu-
tet ,,der die Kraft aus dem Korper saugt®, ,,der, der Mut in sich
hineinsaugt”.2

So 4Bt sich auf die Herkunft Modsognirs als Ymirs Made
schlieBen und gleichzeitig werden in symbolischer Weise
Andeutungen Uber seine kiinftigen Funktionen gemacht. ,Der,
der Mut in sich hineinsaugt®, weist auf eine Ichfunktion hin.
Mut ist kein blindes Draufgédngertum oder etwas UnbewuB-
tes, sondern etwas, was mit der Fahigkeit des Ichs zu tun hat,
bewuBt Entscheidungen zu treffen, diese zu verantworten und

1 Vsp. 9 u.10
2 Lorenz, S.216

101



dafir etwas zu riskieren. Eine Funktion, wie sie nur einem ich-
starken Wesen maoglich ist.

Durin, der als zweithéchster Zwerg beschrieben wird, weist
hingegen in eine andere Richtung. durr bedeutet Schlaf und
kénnte Durin als ,,der Schl&fer” kennzeichnen.s

De Vries sieht in Durin einen Turhuter und ein ddmonisches
Wesen.4 Bei dieser Betrachtung wird vor allen Dingen die Ver-
bindung des Zwergengeschlechtes zum dunklen und néchtli-
chen Bereich gesehen. Vor allem die Dunkelzwerge, die in Erd-
héhlen leben, scheuen das Licht und erstarren zu Stein, wenn
sie vom Strahl der Sonne getroffen werden. Heute noch fihren
sie ihr Leben als Porzellanzwerge in unseren Vorgéarten.

Besonders in den Marchen erscheint der Zwerg als helfen-
de Gestalt, die sich unmittelbar gegen einen selbst wendet,
wenn sie nicht ausreichend geachtet und gewdirdigt wird.5 In
den Zwergen vereint sich naturdurchdrungenes Leben und
Intelligenz. Die V6luspa und die Gylfaginning zeigen die Ent-
stehung des Menschen erst nach der Erschaffung der Zwerge
auf, denn der Zwerg verkorpert eine Vorstufe der menschlichen
Ichbegabung. Mit ihren Eigenschaften sind sie eine wichtige
Voraussetzung, damit der Mensch sich zu einem selbstandigen
und ichbegabten Wesen entwickeln kann.

Wie in allen Naturreligionen war auch bei den Germanen
jeder Ort in der Natur bestimmten Lebens- oder Vegetations-
formen zugeordnet und von Geistern bewohnt. Im Sinne die-
ser beseelten Natur finden wir die Riesen und die Zwerge als
die beiden groBen Gruppen der germanischen Geister. Sie
sind beide vielféltigst ausdifferenziert und der Glaube an diese
Wesen hat sich bis in die jingste Zeit erhalten. Die Zwerge
werden zwar als klug und fleiBig, jedoch auch kérperlich klein-
wlichsig und miBgestaltet beschrieben. In ihrem meist fah-
len Gesicht befindet sich ein langer Bart. Begegnen konnte
man ihnen nur in der Natur und dies besonders im Wald und

3 Lorenz, S.216
4 Lorenz, S. 216
5 z.B. ,Das Wasser des Lebens”, KMH Nr. 97

102



in der Nd&he von Steinen. Rasch konnten sie sich dort ver-
stecken, wenn sie sich beobachtet fiihlten. Sie gehdren zum
mineralischen Reich und besitzen eine besondere Affinitat zu
den Metallen. Als kunstfertige Schmiede stellten sie verschie-
dene Kostbarkeiten her, um die sich viele Geschichten ran-
ken. Jedoch sind diese selten golden wie Brisingamen, der
durch Liebesnachte erworbene Halsschmuck der Freya. Wen
wundert’s, daB Odin gerade an diesem Schmuck keinen Gefal-
len finden konnte und Loki beauftragte, ihr den Schmuck zu
entwenden. Erst Heimdall kann den Schmuck nach z&hem
Kampf mit Loki zu Freya zurtickbringen.

Die meisten Kunstgegenstadnde der Zwerge besitzen magi-
schen Charakter und weisen Zauberkrafte auf. Sindri schien
der kunstfertigste gewesen zu sein, denn er fertigte den Eber
Heimdalls, Odins Ring Draupnir und Thors Hammer Mjolinir.
Aber auch die S6hne Ivaldis, die nicht ndher benannt werden,
verstehen es, Kostbarkeiten herzustellen, so das Goldhaar der
Sif, Odins Speer Gungnir und Freyrs Schiff Skidbladnir. Der
berihmte Nibelungenschatz, einschlieBlich der Tarnkappe,
gehorte urspriinglich dem Zwergenkdnig Alberich, den Sieg-
fried in seine Gewalt bringen konnte. Auch der Zwerg Andwari
besaB einen groBen Goldschatz, der mdglicherweise mit dem
Nibelungenschatz identisch war.

Eines Tages, so erzahlt das Skaldskaparmal, kamen die drei
Asen Odin, Loki und Honir an einen FluB und beobachteten an
einem Wasserfall, wie ein Fischotter gerade einen Lachs ver-
zehrte. Loki tétete den Otter. Wenig spater stellte sich heraus,
als sie bei einem nahe gelegenen Bauern Ubernachteten und
ihm ihre Beute zeigten, daB dieser ein zauberkundiger Mann
war und sie seinen jlngsten Sohn, der sich vorlibergehend
in einen Fischotter verwandelt hatte, erschlagen hatten. Der
Bauer packte die Asen mit seinen beiden Séhnen und fesselte
sie. Erst als die Asen Losegeld boten, das der Bauer, er hieB
Hreidmar, in der Hohe selbst bestimmen konnte, wurde dem
Otter das Fell abgezogen und von den Asen verlangt, daB sie
den Balg mit rotem Gold geflllt als Verséhnung zuriickbringen

103



sollten. Dabei sollte er gleichzeitig so mit Gold Uberh&uft wer-
den, daB kein Haar mehr sichtbar sei.

Loki wurde von Odin in das Zwergenreich geschickt und
dort gelang es ihm, den Zwerg Andwari zu fangen, der als
Fisch im Wasser lebte. Loki ergriff ihn und verlangte von ihm
als Preis flr die Freiheit all sein verborgenes Gold. Der Zwerg
schleppte alles herbei was er besaB3, doch heimlich versteckte
er einen kleinen Goldring. Loki hatte es beobachtet und ver-
langte den zurtickgehaltenen Ring. Der Zwerg bat, den Ring
behalten zu dirfen, denn mit ihm, kdnne er den verlorenen
Schatz wieder mehren. Als Loki nicht zu erweichen war, ver-
fluchte der Zwerg den Ring, daB es jeden den Kopf kosten
solle, der ihn besitze.

Als Odin den Schatz in Empfang nahm, bemerkte er den
besonderen Ring und legte ihn fir sich zur Seite. Sie Uberga-
ben schlieBlich Hreidmar den gefillten Ottersack und umhull-
ten ihn mit Gold, doch Hreidmar bemerkte ein Barthaar und
wollte auch dieses bedeckt haben, damit die Verséhnung
erfullt sei. Widerwillig zog Odin den Ring hervor und bedeckte
damit das Barthaar. Erst als Odin und Loki wieder weggingen
und nichts mehr zu beflirchten war, sprach Loki, da der Fluch
Andwaris in Erflllung gehen und dieser Ring und dieses Gold
demijenigen, der es besaBe, den Tod bringen solle.

Wie sehr die Gier nach Gold die Menschen verandert und in
seinen Bann bringt, zeigt die Geschichte des Andwarischatzes.
Er bringt all seinen Besitzern Tod und Verderben. Erst nach-
dem Krimhilde, die ihn spater besitzt, ihre Familie ins Verder-
ben gestlrzt hat, kehrt der Schatz in den Rhein zurlck.

Zwerge und Elfen gehdren eng zusammen. Snorri spricht
in der Gylfaginning von den Lichtalfen, die er ,,schéner als die
Sonne“ beschreibt. Auch in der Tochter der Sonne Alfrédul, die
nach den Ragnarok am Himmel leuchten wird, finden wir die
Verbindung zu den Alfen wieder. Alfen (alfr, der Alp, mhd. elbin-
ne, die Albin, Elfe) sind als mythologische Wesen auf das eng-
ste mit dem Leben der Natur verknlpft und in der Nahe von
Gewassern und Pflanzen angesiedelt. Sie lebten wie die Men-

104



schen in Gemeinschaften und besaBen Kdnige. Nachts liebten
sie das Spiel und tanzten unermudlich ihren Reigen, bis der
Hahnenschrei sie unterbrach. Elfen furchteten das Tageslicht
und den Blick des Menschen. Wer sie beobachtete oder gar
einwilligte in ihren Kreis zu treten, war verloren, wie uns das
viele Sagen wissen lassen. Das einzige, was die Menschen im
Alltag von den Elfen bemerken konnten, waren die zarten Spu-
ren ihrer Schritte im feuchten Gras, die am anderen Morgen
noch zu sehen waren.

lhre nahen Verwandten waren die Wassergeister, die in
Quellen, Flissen und Teichen wohnten. Dabei wurde zwischen
mannlichen und weiblichen Damonen unterschieden und es
war allgemeine Lebensweisheit, sich von den am Wasser sit-
zenden und sich kAmmenden Nixen fernzuhalten, um nicht von
ihnen in die Tiefe mitgezogen zu werden.é

In den Namen der Zwerge zeigen sich viele Eigenschaften,
die sich mit dem charakterologischen Bereich in Verbindung
bringen lassen. Sie sind gierig, tlchtig, falsch, klug, langsam,
fahrend, perfekt, machtig, berihmt, flink, farbig, dunkel, tapfer,
hitend, bedrohend, vorsichtig, etc. Nur vereinzelt verkdrpern
sie Naturelemente wie Flamme, Gefahr, Eis, Blitz, Mond und
Himmelsrichtungen.

Durch ihre Nahe zu den tiefen naturhaften Seelenschich-
ten und deren unbewuBten Schopferkrafte verkorpern sie
gewissermaBen die Wurzeln der Psyche, die in die tiefe Ver-
flechtung von Seele und Korper hineinreichen. Sie kénnen flr
diese Bereiche als die Huter der Schwelle angesehen werden,
Uber die man zu den gehuteten und geschitzten Sphéaren vor-
dringen kann, wenn man ihnen achtsam gegenubertritt. In den
Marchen stellt sich dieses Motiv hadufig so dar, daB drei Brider
nacheinander einem Zwerg begegnen, wobei die beiden alte-
ren schon so weit von den unbewuBten Kraften entfernt sind,
daB sie in freundlicher Weise eine Verbindung nicht zulassen
kénnen. Ohne das Wissen um diese Kréfte 148t sich die Auf-

6 Die Nixe im Teich, KHM Nr. 181 und die Sage von der Loreley am
Rhein

105



gabe, z.B. das Lebenswasser zu erwerben, nicht |6sen. Erst
der jlingste Bruder, der den Zwerg achtsam begriiBt, erhalt von
diesem die notwendigen Informationen zur Bewaltigung seiner
Heldenaufgabe.

Die Zwerge sind so weitgehend identisch mit der chthoni-
schen Vatergottheit, der geisthaften Komponente des Unbe-
wuBten. Deshalb kénnen die Zwerge auch als die Begleiter der
GroBen Mutter betrachtet werden. C.G. Jung und K. Kerényi (in
,Das gottliche Kind“) weisen auf die Verwandtschaft der klei-
nen aber machtigen Zwerge mit den Kind-Gottheiten hin, die
in seltsamer Weise die Qualitaten des naiven UnbewuBten mit
der Weisheit des alten Mannes verknlpfen. Erinnert sei in die-
sem Zusammenhang an Vidar, den Sohn Odins, der als einta-
giges Kind seinen Bruder Balder racht oder an Hermes, der im
gleichen Alter die Viehherde seines Bruders Apollon entfihrt.
Auch Herakles erwirgt schon in der ersten Nacht die Schlan-
ge, die ihm nach dem Leben trachtet.

Psychologisch lassen sich die Zwerge als Entwicklungs-
stufe der mannlichen Seite der Psyche betrachten. Trotz der
vollkommenen Werke, die von den Zwergen erschaffen wer-
den, sind sie selbst unvollkommene Wesen und als solche
Repréasentanten eines in Entwicklung befindlichen Prozesses.
So sind die Zwerge im Marchen ,Schneewittchen® die Stim-
me der Natur, die mit ihrem Instinkt die Heldin vergeblich vor
der bdsen Stiefmutter warnt. In diesem schénen Marchen wird
auch in der verwendeten Symbolik das Geheimnisvolle und
Verborgene der Zwerge deutlich, wenn sie in ihrer Siebenzahl
hinter den sieben Bergen leben und tagsiber in die Stollen
ziehen, um dort zu arbeiten. Sie hiten nicht nur die minerali-
schen Schétze, sondern geben auch Schneewittchen die Még-
lichkeit einer Reifung im regressiven SchoB3 des Zwergenhau-
ses. Spater tragen sie den glasernen Sarg mit der scheintoten
Prinzessin zum SchloB des Prinzen, also wieder hinaus in das
BewuBtsein, dieses Mal in eine hdhere Stufe des Lebens.

Im Gegensatz zu ihrer geringen korperlichen GroBe, kann
ihre Macht und Koérperkraft Gbermenschlich sein, was zusatz-

106



lich durch den h&ufigen Einsatz einer Tarnkappe noch gestei-
gert wird.

*

Die mehr gewaltsame und ungebandigte Dimension der Natur
findet ihren Ausdruck in den Riesen. |hre Eigenschaften sind
roh, ungeschlacht, gewalttdtig und bis auf einige Ausnah-
men eher dimmlich. Sie heiBen: die Briller, Dummen, Schla-
fer, Schreier, Larmenden, hart Zugreifenden, Vernichter, die
Schwarzen, Borstigen, Prahler, geféhrlich Schlagenden und
nur gelegentlich sind sie Vorsichtige, Weitgereiste, groBe
Werke Verrichtende, Allmachtige, Erfreuliche, Weise. Sie konn-
ten auch Dank oder Freude heiBen. Daneben werden viele Rie-
sen oder Riesinnen mit Elementarkraften gleichgesetzt, wie
das Feuer, der Schnee, der Wind, der Sturm, das Meer, der
Reif, das Eis, der Blitz.

Der beriihmteste Riese war Agir, der als Herr des Meeres
ein prachtiges SchloB im Meer besaB. Das viele Gold verbrei-
tete dort ein solch strahlendes Licht, daB es keiner weiteren
Beleuchtung bedurfte. Waren es die goldenen Schéatze der
Schiffbriichigen, die hier angesammelt waren?

Seine Frau, die Meergdttin Ran, herrschte lGber das Reich
der Toten, die auf dem Meer oder durch das Meer umgekom-
men waren.

Auch der weise Mimir zahlte zu den bedeutsamen Rie-
sen. Zu seinem Reich gehdrten alle Quellen und Teiche. Im
Gegensatz zu den meisten anderen Riesen stand er in engster
Verbindung zu den Asen. Mit ihnen verbanden ihn verwandt-
schaftliche Beziehungen und besonders sein Neffe Odin pfleg-
te zu ihm ein sehr persdnliches Verhaltnis. Mimir verkérpert
den Archetypus des alten Weisen, den wir alle in uns tragen
und den es gilt zu entdecken, zu entwickeln und mit ihm in
Verbindung zu bleiben. Zuvor jedoch muB das individuelle Ich
entwickelt werden - eine Funktion fir die Thor steht.

Erklarter Gegner der Riesen war Thor, den sie wie keinen
anderen flrchteten. Immer wieder heiBt es in den Mythen, daB

107



sich Thor auf Reisen im Osten befand, um Riesen zu erschla-
gen. Doch kam es auch vor, daB Thor auf Riesen stieB, denen
er zwar gewachsen war, Uber die er aber keinen Sieg erringen
konnte. So trifft er beim Riesen Utgard-Loki oder beim Riesen
Hymir auf Kréafte in kosmischer Dimension.

Es scheint, daB der Mensch im Mythos sich selbst zeigen
und darauf hinweisen muB, wie klein er anbetrachts der unge-
heuren Krafte tatsachlich ist, die im Kosmos auf Mensch und
Erde einwirken.

Als die Asen wieder einmal ein Fest feiern wollten und nicht
mehr gendgend Bier hatten, Uberlegten sie, wie sie zur Her-
stellung einer besonders groBen Menge einen dazu geeigne-
ten Kessel finden kénnten. Doch niemand schien ein derartig
gewaltiges GefaB zu besitzen. Tyr erinnerte sich schlieBlich an
seinen Stiefvater, den grimmigen Frostriesen Hymir, der einen
meilentiefen Kessel besaB. Hymir lebte in Niefelheim und
herrschte dort Giber das Eismeer.

Sogleich brachen Thor und Tyr auf und Thor trieb seine
beiden Bocke zu groBter Eile an. Schliellich gelangten sie
zu Hymirs Halle und trafen dort zuerst auf dessen Gattin, die
zugleich Tyrs Mutter war. Odin hatte sich ehemals fiir die scho-
ne Riesin begeistert und sie betoért, verfiihrt und geschwangert.
Es darf also nicht verwundern, wenn Hymir, den sie spéter
ehelichte, nicht sehr freundlich Gber Odin dachte.

Bald kehrte der frostige Riese von seinen winterlichen Stir-
men heim und war bereit, den beiden Asen in seiner Halle
Gastrecht zu gewédhren und sie zum Mahl einzuladen. Drei
Ochsen wurden zubereitet, und Thor aB, wie immer unge-
woéhnlich hungrig, zwei davon.

Am anderen Morgen wollte Hymir zum Fischfang auf
das Meer. Thor bot ihm an, ihn hinauszurudern. Doch der
unfreundliche Hymir versuchte ihn zurlickzuweisen und glaub-
te, an so einem kleinwlchsigen und jungen Mann keine rech-
te Hilfe beim Rudern zu haben. Auch sei es fir ihn zu kalt auf
dem Meer und er firchte wegen ihm zu friih heimkehren zu
mussen.

108



Thor erzlrnte gewaltig Uber diese Geringschdtzung und
faBte schon nach seinem Hammer, um ihn auf Hymir zu
schleudern. Doch er besann sich, um seine Kraft spéater an
anderer Stelle zu erproben. Er fragte Hymir nach einem geeig-
neten Koder. Als ihm dieser keinen gab, schaute sich Thor
um und erblickte die Ochsen Hymirs auf der Weide. Kurz
entschlossen riB er dem groBten Tier, das den bezeichnen-
den Namen ,der den Himmel anbrillt“ trug, den Kopf ab und
schleppte ihn zum Boot.

So ruderten die beiden Manner hinaus. Hymir wollte nach
einiger Zeit anhalten und angeln, doch drangte ihn Thor wei-
ter. Spater bestand Hymir darauf, anzuhalten, denn von hier an
lauere die Midgardschlange. Nur mit gréBter Mihe konnte Thor
den widerwilligen Hymir dazu bewegen, noch etwas weiter hin-
aus auf das Meer zu rudern. SchlieBlich angelten sie. Wahrend
Hymir einen Wal zu fangen versuchte, warf Thor den Ochsen-
kopf als Kdder fir die Midgardschlange aus. Als diese danach
schnappte, fuhr ihr der Angelhaken tief in den Gaumen und
Thor wurde mit Wucht gegen die Bordwand geworfen. Es kam
zu einem heftigem Zweikampf, bei dem Thor mit seinen Beinen
durch den Planken des Schiffes brach und gegen den Mee-
resgrund stieB. Mit fester Leine zog er die Midgardschlange
gegen den Bootsrand, so daB sie nicht zubeiBen konnte. Mit
ihrem geféhrlichen Blick sah sie ihn durchbohrend an und spie
Gift, daB das Meer schdumte und tobte. Gerade als Thor mit
seinem Hammer ausholte, um die Schlange zu téten, durch-
trennte Hymir, der sich flrchtete, mit dem Kodermesser die
Schnur und die Schlange versank wieder im Meer. Thor war
so erzlrnt, daB er Hymir mit einem Faustschlag niederstreckte
und dieser ins Meer sturzte.

Es wird auch erzahlt, daB Thor den bewuBtlosen Riesen
und das defekte Schiff gleichzeitig an Land getragen haben
soll.

Beim Nachtmahl versuchte der gekrénkte und verarger-
te Hymir den starken Asen zu reizen. Er sei zwar gewil3 ein
guter Ruderer und habe auch beim Kampf mit der Schlange

109



Kraft gezeigt, aber nicht stark und méchtig genug, um Hymirs
Becher zu zerbrechen. Hilfreich flisterte Tyrs Mutter dem Asen
ins Ohr, daB nur Hymirs Kopf héarter als der Becher sei. Also
schleuderte Thor mit seiner ganzen Asenkraft den Becher an
dessen Schéadel. Tatsachlich zerbarst der Becher, ohne eine
Schramme zu verursachen.

Nun war Hymir vollig verargert, daB3 er - wie leichtsinnig -
sein kostbarstes Stlick, das er zur Herstellung seines geliebten
Bieres dringend bendtigte, dieser Wette preisgegeben hatte.
Da nun auch der Braukessel Uberflissig war, konnte er die-
sen unter der Bedingung hergeben, daB ihn ein Mann alleine
wegtragen musse. Tyr scheiterte zweimal bei dem Versuch,
ihn anzuheben. Doch Thor packte ihn - es war nicht anders
zu erwarten - mit leichter Hand, sttilpte ihn Uber den Kopf und
trug ihn nach Asgard.”

Der Kampf mit Riesen findet sich in den Mythen aller Vol-
ker und stellt fir den Menschen eine wichtige Phase in seiner
BewuBtseinsentwicklung dar. Bei den Griechen z.B. waren es
die Titanen, die Kinder von Uranos und Rhea, langhaarige,
bértige und mit Schlangenschwénzen versehene Ungeheu-
er. Gegen sie kampften die Olympier, wie es die Asen gegen
die germanischen Riesen taten. Auch bei den Griechen galt
es, diesen Kampf unter Aufgebot aller Krafte zu bestehen.
Ares, bei den Rémern Mars genannt, erstach einige mit sei-
nem Speer und erinnert uns an Odin. Zeus wiederum erschlug
andere mit seinem Donnerkeil und 18Bt uns an Thor denken.

Was macht die Riesen so geféhrlich? Finden die Kédmpfe
mit den ungeschlachtenen Monstern statt, weil flr die heran-
wachsenden und heranreifenden Asen - und spater den Men-
schen - die Vorstellung von machtigeren Kraften unertraglich
ist? Die Fllle der Marchen, die uns von Abenteuern mit Riesen
berichten, ist so eindrucksvoll, daB hieraus auf die unglaubli-
che Gefahr, mit denen die Menschen der frilheren Zeiten kon-
frontiert waren, geschlossen werden kann. Sie haben sich

7 Gylfaginning Kap. 48 und Tetzner, R.: Germanische Gottersagen, Stutt-
gart 1992, S. 132

110



diesen Kraften nicht einfach unterworfen, sondern mit ihnen
gerungen. Ein Kampf mit den Riesen, der sich, wie schon das
tapfere Schneiderlein zeigt, oft nur durch List gewinnen |aBt,
spiegelt die innere Entwicklung des Helden, der diesen Kampf
wagt. Die Schwierigkeiten bei der Auseinandersetzung steigern
sich und verlangen vom Helden noch mehr Einsatz, mehr Kraft,
mehr Intelligenz und Mut.

Der Urriese ist im Mythos das erste, was aus den Kréf-
ten von Niefelheim und Muspellheim entsteht. Er 148t sich am
besten mit einem Drachen vergleichen, dessen Potenzen erst
frei werden, wenn er besiegt oder gezdhmt ist. Besiegen heiBt,
mit dem Schwert Uber ihn triumphieren, bezdhmen kdme dem
berihmten Beispiel der HI. Martha gleich, die den gefahrlichen
Drachen (in der Ndhe von Arles) mit dem eigenen Grtel in die
Stadt zurlckfUhrt. Hier sind es die Liebeskrafte der Heldin, die
dem Drachen die Wandlung ermdglichen. Allerdings finden wir
in den germanischen Mythen solche hochentwickelten Her-
zenskrafte noch nicht. Hier wird auf der Ichebene mit Odins
Speer, Thors Hammer oder Tyrs Schwert gekdmpft.

Vergessen wir nicht, daB auch die Asen Uber Bestla das
Riesenblut und die entsprechende genetische Anlage in sich
tragen, die zur Aufarbeitung drangt. Auch Loki ist ein Sohn
der Riesen und zeigt damit, daB Riesen nicht nur dumm und
leicht zu Uberlisten sind. Auch Intelligenz kann zu einer Kraft
mit riesenhafter Dimension werden und, solange sie nicht den
bewuBten psychischen Funktionen unterstellt ist, unterliegt sie
den gleichen Bedingungen wie alle anderen Riesenkréafte, sie
kann bedrohlich, tberschwemmend und zerstorerisch werden.

Auch heute sind die Riesen noch nicht véllig besiegt. lhre
Erscheinungsweise ist auf der individuellen und auf der kollek-
tiven Ebene vielféltig. Obwohl die Natur immer mehr zurlick-
gedréngt und zerstért wird, werden wir uns kinftig - vielleicht
sogar in zunehmendem MaBe - mit Riesenkraften auseinander-
setzen mussen, wenn die Erde und mdglicherweise sogar ihre
planetare Umgebung durch die handlungs- und machthungrige

111



Haltung des sich seinerseits zum Riesen entwickelnden Men-
schen aus dem Gleichgewicht gebracht wird.

Auf der individuellen Ebene ist die Erscheinungsform der
Riesen vielféltig, was wir schon an der haufigen Verwendung
des Wortes ,riesig“ erkennen, das oft benutzt wird, wenn uns
etwas UbermaBig und besonders eindrucksvoll erscheint. Ob
sich die Kréafte der Riesen in uns und auBerhalb von uns jemals
bewéltigen lassen, bleibt fraglich. Zunéchst ist es fir jeden ein-
zelnen eine Aufgabe, sich mit diesen Kréften auseinanderzu-
setzen und eine persoénliche Antwort darauf zu finden.

Die Schweizer Psychologin Burri versteht in Anlehnung an
C.G. Jung die Riesen als Teile des kollektiven Schattens, der
als Gegenspieler des bewuBten Ichs fungiert.s

Wissend um die Geféhrlichkeit des Schattens, siedelten ihn
die Germanen am Rande der Erde an, von ihm getrennt durch
das groBe, schitzende Wasser. Durch die Lokalisierung des
Schattens kann man sich vor ihm besser schitzen. Thor kann
auf seinen Fahrten im Osten die Thursen (Riesen) bekampfen.
Dabei 18Bt er sich haufig von Loki begleiten, der selbst Sohn
von Riesen war, aber von den Asen wegen seiner geringen
KorpergréBe nicht als solcher betrachtet wurde. Damit der
Schatten nicht zu Uberméachtig und dem BewuBtsein nicht
zu gefahrlich wird, muB er bekampft werden. Nur im Kampf
kénnen ihm Teile entrissen und integriert werden. Der Kampf
ist allerdings nur die erste Stufe und resultiert aus der ersten
Anndherung an das UnbewuBte, wenn dem Ich noch keine dif-
ferenzierteren Moglichkeiten der Auseinandersetzung zur Ver-
flgung stehen.

Was hier auf mythischer Ebene beschrieben wird, ist nicht
nur Aufgabe eines Individuums, sondern ebenso Aufgabe
einer Gruppe oder eines Volkes. BewuBtheit muB in jedem Fall
erarbeitet werden. Sobald sich eine Identitdt zu entwickeln
beginnt, ist es unvermeidlich, daB aus der Fille der vorhan-
denen Mdoglichkeiten bestimmte Anteile abgedréangt werden

8  Burri, Margrit, Germanische Mythologie, Ziirich 1982

112



missen. Ohne diese Vorgange ist Individualitat nicht moglich.
Individuell sein heiBt, nicht mehr teilbar zu sein, sich aus den
infantilen Fixierungen herausgel®st und in einmaliger Weise ein
personliches Profil entwickelt zu haben.

Im mythischen Kampf mit den Riesen spiegelt sich dieser
ProzeB wieder, den wir im Laufe unserer Entwicklung voll-
ziehen mussen. Wenn wir als Sauglinge in die Welt eintreten,
erscheint sie uns Uberméachtig und ungeheuer bedrohlich. Nur
mit Hilfe unserer Eltern sind wir lebensféhig und mit zuneh-
mender Entwicklung von Autonomie und Ich-BewuBtsein ver-
lassen wir die behttete Welt, nachdem wir uns ausreichend mit
den Abwehr- und Schutzstrategien der Eltern identifiziert ha-
ben und beginnen in zunehmendem MaBe, eigenstandig der
Welt zu begegnen und sie vielleicht sogar in unserem Sinne
zu beeinflussen und zu gestalten. Damit sind die Prozesse des
Ich-Werdens beschrieben, denen das menschliche Individuum
unterworfen ist. Weitere Prozesse sind spater notwendig, um
auch diese Stufe zu Uberwinden und noch reifere Stadien der
Ich- und BewuBtseinsentwicklung zu erreichen.

Thor verkdrpert im Mythos dieses Ich, das im sténdigen
Kampf gegen eine Ubermé&chtig erscheinende Welt lebt. Aber
Thor bleibt nicht in der Verteidigung hdngen. Haufig zieht er
ostwarts, tritt progressiv handelnd in die Welt ein und ver-
sucht, sie in seinem Sinne zu veréndern. Gleichzeitig IaBt sich
erkennen, wie sehr Thor mit seinen Affekten kdmpft, denn hau-
fig wird beschrieben, wie er in Zorn gerat und seine Knodchel
bleich werden, wenn er den Stiel seines Hammers umfaBt, als
er z.B. bei Balders Verbrennung im Zorn mit einem FuBtritt den
Zwerg Litr (litr = Farbe) ins Feuer stoBt. Dies sind Anzeichen,
daB der die Ichfunktion verkdrpernde Thor den vorbewuB-
ten Zustand (in Gestalt des Zwerges) nicht mehr bendétigt und
beseitigt. Er, der eben aus dem Riesenland heimkehrt, entle-
digt sich bei dieser Gelegenheit eines Anteils, der hier unange-
bracht ist: Litr verkérpert die Farbe. Ihn st6Bt er ins lodernde
Feuer, das seinerseits ein Symbol der Farbe ist, wéhrend die
Trauer um Balder mehr der Farblosigkeit entsprechen wirde.

113



So weist Thor eine verflhrerische Seite von sich selbst zuriick,
ohne die er sich nicht auf dieses schmerzhafte Erlebnis ein-
lassen kann. Sein Ich handelt, auch wenn es sich im selben
Augenblick durch die Zerstbrung des Zwerges schuldig macht.
Es trennt sich jedoch aus der Vielfalt der Handlungs- und
Reaktionsmdglichkeiten heraus und bekennt sich zu einem
auBerst persdnlichen Geflihlszustand.

114



Loki und die Gegenwelt






Lokis Eltern waren der Riese
Farbauthi (der gefahrlich Schlagen-
de) und die Riesin Laufey (die Lau-
binsel). Wie Odin hatte er zwei Bri-
der, von denen der eine Bileisdr (der
Donnerblitz) und der andere Helblin-
di (der die Blindheit des Todes her-
beiflhrt), genannt wurde.

Mit seiner schillernden Per-
sonlichkeit war er fir die Asen von
groBter Wichtigkeit, wenn es Pro-
bleme zu l6sen galt, auch wenn
er selbst haufig fir deren Verur-
sachung verantwortlich zeichnen
muBte. Sein Einfallsreichtum, seine Erfindergabe, seine Ver-
wandlungsmdglichkeiten und seine Eloquenz hatten ein Uber-
ragendes AusmaB. Dies hebt ihn deutlich von den Ubrigen
Asen ab, zu denen er durch seine Freundschaft und spéatere
Blutbriiderschaft mit Odin gehdrt. In der Lokasenna (einem alt-
nordischen Spottgedicht) spricht Loki:

Gedenke, Odin,

daB wir in alten Tagen

beide das Blut mischten!

Bier genieBen

wolltest du nimmermehr,

war’s nicht uns beiden gebracht.1

Loki, das intelligente Lastermaul, bringt es fertig, das Gastge-
lage des Meerriesen Agir, bei dem sich alle Asen und Asinnen
versammelt hatten, durch seine treffsicheren Witze Uber die
Schwéchen der einzelnen, gehdrig aufzuwirbeln. Erst durch
das Erscheinen des polternden Thors sieht er sich zum RUck-
zug veranlaBt:

1 Lokasenna 9; Genzmer S. 76

117



Ich sprach vor den Asen,

sprach vor den Asensdhnen,

was meinem Herzen behagt;

einzig vor dir (Thor)

will ich abziehen,

denn mich duinkt, du schiagst drein.2

Unverbliimt spricht er aus, was er denkt, krdnkt und schmaht,
wo er sich einen \Vorteil verspricht. Die nachfolgende
Geschichte (aus dem Skaldskaparmal) macht in ihrer einfachen
Form Lokis Spektrum deutlich:

Aus uns nicht ndher Ubermittelten Grinden war es Loki
gelungen, Sif, der Frau Thors, alle Haare abzuschneiden. Thor
hatte ihm alle Knochen gebrochen, wenn Loki nicht geschwo-
ren hatte, bei den Schwarzalben (Erdzwerge) Sif ein Haupthaar
aus Gold anfertigen zu lassen, das wie natlrliches Haar wach-
sen sollte.

Die kunstfertigen Sohne lvaldis stellten das Haar her und
zuséatzlich noch das Schiff Skidbladnir und Odins Speer Gung-
nir. Und nun kommt die erste Steigerung aus Lokis Trickkiste:
Um weitere kunstreiche Gegenstande zu erhalten, verwettet er
gegeniiber dem Zwerg Brokk seinen eigenen Kopf fur den Fall,
daB dessen Bruder Sindri, der ebenfalls als duBerst kunstfer-
tig angesehen wurde, drei ebenso wertvolle Kostbarkeiten her-
stellen kénne.

Sindri machte sich ans Werk und stellte seinen Bruder
Brokk an den Blasebalg, der diesen ununterbrochen betéti-
gen muBte. Kaum hatte Sindri die Schmiede verlassen, setzte
sich eine Fliege dem am Blasebalg arbeitenden Brokk auf die
Hand und stach ihn. Es war der listige Loki, der sich in die Flie-
ge verwandelt hatte. Da Brokk aber ununterbrochen weiterar-
beitete, konnte der Schmied der Esse einen Eber mit goldenen
Borsten entnehmen.

Als zweites legte Sindri Gold in die Esse, lieB den Bruder
blasen und hieB3 ihn, damit nicht friher aufzuhéren, als bis er

2 Lokasenna 64

118



zurlickk@ame. Wieder erschien die Fliege, setzte sich dem BIla-
ser an den Hals, um ihn doppelt so stark wie beim ersten Mal
zu stechen. Doch Brokk blies weiter und Sindri entnahm der
Esse den Goldring Draupnir.

FUr sein drittes Werk legte er Eisen in die Esse und verlang-
te bis zur Fertigstellung ununterbrochenes Blasen. Die Fliege
kam erneut und stach den Gehilfen in die Lider. Blut Uber-
strdomte die Augen und da Brokk nichts mehr sah, griff er nach
der Fliege, so daB der Blasebalg kurz zusammensank. Der
Schmied konnte gerade noch hinzukommen und meinte, daB
beinahe alles verdorben sei. Aus der Esse entnahm er einen
Hammer. Dieser hatte jedoch einen Fehler, denn der Griff war
zu kurz. Sindri Uberreichte ihn mit den beiden bereits herge-
stellten Kleinoden seinem Bruder, damit dieser nach Walhall
ziehen konnte, um dort die Asen Uber die Wette entscheiden
zu lassen.

Loki und der Zwerg legten die Kostbarkeiten den auf ihren
Richterstihlen sitzenden Asen vor. Die Entscheidung sollte
von Odin, Thor und von Freyr gefallt werden. Zunachst Uber-
reichte Loki die Kostbarkeiten der S6hne Ivaldis. Odin bekam
den Speer Gungnir, Thor Uberreichte er fir Sif das goldene
Haar und Freyr erhielt das Schiff Skidbladnir. Die Bedeutung
der Kostbarkeiten erklarte er folgendermaBen: Der Speer sollte
im StoB niemals Halt machen, das Haar wiirde festgewachsen
sein, sobald es der Sif aufs Haupt kam und Skidbladnir wiirde
immer glnstigen Wind haben, sobald sein Segel gehit wurde,
gleichgiltig wohin die Fahrt ging und schlielich konnte man
es wie ein Tuch zusammenfalten und in der Tasche tragen.

Jetzt war Brokk mit den Kleinoden seines Bruders an der
Reihe: Er gab Odin den Ring, der jede neunte Nacht acht
Ringe von sich abtropfen lieB, gleich schwer wie er selbst.
Freyr Uberreichte er den Eber, der bei Tag und bei Nacht
schneller als jedes RoB durch die Luft und Gber das Meer lau-
fen konnte. Dabei gaben seine goldenen Borsten immer geni-
gend Licht. Thor bekam den Hammer, der niemals seinen
Dienst versagen und nie sein Ziel verfehlen wirde. Der Ham-

119



mer hatte noch die besondere Eigenschaft, nach jedem Wurf
wieder in die Hand zurtickzukehren. SchlieBlich sei er, sobald
Thor es wollte, so klein, daB er ihn in seine Rocktasche stek-
ken koénnte.

Die Schiedsrichter urteilten, daB der Hammer, weil er wonhl
die starkste Waffe gegen die Reifriesen sei, das beste von
allen Kleinoden wéare. Damit hatte der Zwerg Brokk die Wette
gewonnen. Loki bot jetzt Lésegeld fir seinen verwetteten Kopf
an, wozu der Zwerg jedoch nicht bereit war. Nun lieferte sich
Loki aus. Als der Zwerg ihn jedoch fassen wollte, verschwand
Loki, denn er besaB ein Paar Schuhe, mit denen er Uber Luft
und Meer eilen konnte. Brokk bat Thor, den Flichtigen fir ihn
zu ergreifen. Als der Zwerg dem gefangenen Loki den Kopf
abschlagen wollte, meinte dieser, daB ihm zwar nun der Kopf,
nicht jedoch der Hals gehdre. Brokk, irritiert aber noch hand-
lungsféhig, nahm ein Messer, um ihm die Lippen zuzunahen.
Als das Messer nicht recht schnitt, bemerkte er, daB die Ahle
seines Bruders besser ware. Als er dies sagte, war sie gegen-
wartig und durchbohrte auf zauberische Weise die Lippen.
Doch Loki ri3 die Faden sogleich wieder auf und Brokk war
Uberlistet.

In erzahlerischer Kunst werden in dieser Geschichte die
Schwierigkeiten jeweils dreifach gesteigert. Immer bleibt Loki
dabei der Sieger und erweist sich als unermidlicher, fintenrei-
cher Initiator, immer fahig, Neues und Kunstreiches zu erschaf-
fen. Loki ist hier sowohl Kulturbringer, als auch auBerordentlich
begabt, seinen Kopf immer wieder aus der Schlinge zu ziehen.
Lokis Name gibt Rétsel auf. Einige Forscher gehen bei sei-
ner Ableitung von Idka ,schlieBen” aus, was der Bedeutung
sochlieBer” gleichkdme. Damit wirde sinnféllig Lokis Beitrag
zu den Ragnardk ausgedriickt sein, denn er ist es, der maB-
geblich bei den Ereignissen mitwirkt und das Gotterschicksal
beendet.

Die Bedeutung Lokis als Verfuhrer findet sich in dem Wort-
stamm lokka ,locken, reizen, verleiten®. Aber auch die Bezie-

120



hung zum Feuer kommt in dem Stamm logi ,Flamme, Lohe"
zum Ausdruck. Eine gegensétzliche Ableitung hierzu ergibt
sich aus *lougia ,,Sumpf“. SchlieBlich sei noch die Bedeutung
von lok ,Zerstorer” erwahnt.

Aus all diesen Ableitungen 148t sich keine befriedigende
Klarheit Gber Lokis Aufgabe erreichen, es sei denn die Vielfalt
dieser Interpretationsansatze wird bereits als Ausdruck sei-
ner spannungsvollen Persdnlichkeit angesehen. Alle bisheri-
gen Versuche, Loki in seiner Gesamtheit zu beschreiben, sind
unbefriedigend, denn es gilt, in ihm folgende Bereiche zusam-
menzufassen, mit denen er in Verbindung steht:

1. mit dem Feuer (etymologische Verbindung zu logi)

2. mit Wasser (Lokis Aufenthalt in den Franangrsfors, dem
Wasserfall)

3. mit der Erde, denn er 148t sich als chthonische Gottheit
erklaren, was aus der Verbindung zu seiner Tochter Hel
folgt. (Loki als Riese und/oder riesiger Leichendamon)

4. mit der Vegetation durch seinen doppelgeschlechtlichen
Aspekt (Vegetationsgott)

5. mit der Fruchtbarkeit und weist zudem eine dem griechi-
schen Prometheus ahnliche Entwicklung auf (Lorenz, S.
403)

6. er kann als der ,den Weltuntergang verursachende Gott“
gedeutet werden (Ableitung von lika; Lorenz, S.403)

Lokis Handlungen lassen sich unter zwei Gesichtspunk-
ten betrachten. Einerseits handelt er aus eigenem Antrieb und
richtet Schaden an (er verursacht Balders Tod, er schneidet Sif
die Haare ab) oder er wird zu seinen Taten durch andere miB3-
brauchlich gezwungen (z.B. er wird von Thjatzi erpreBt, Idun
zu entflhren; oder die Asen verlangen in der Baumeisterer-
zdhlung von ihm, den von ihm verschuldeten Schaden wieder
abzuwenden).

Auch bei den Differenzierungsversuchen in den Handlungen
Lokis finden sich ahnliche Schwierigkeiten wie bei der Interpre-

121



tation seines Namens. Er kann weder mit den Kategorien Gut-
Bose noch mit Feind-Nichtfeind befriedigend beschrieben wer-
den. Obwohl er ein Sohn der Riesen ist, lebte er in Feindschaft
mit ihnen. Demgegenber ist sein Verhéltnis zu den Asen meist
positiv und bis zur Tétung Balders verzeihen ihm die Asen
immer wieder seine Taten.

Dem Forscher Dumézil ist es gelungen, Loki in besonde-
rer Weise zu erfassen. Er setzt Loki mit HOnir,3 einem Bruder
QOdins, in Beziehung und beschreibt deren kontrare Intelli-
genz. Hénir wird von ihm als der Nachdenkliche, Uberlegen-
de, scheinbar Zégernde, als Vertreter der ,gesammelten Intel-
ligenz“ beschrieben. Demgegentiber wird Loki in seiner Radi-
kalitat, Lebhaftigkeit, Kreativitdt, Unbesonnenheit, der ,impul-
siven Intelligenz* zugeordnet.4 Bei seiner Untersuchung der
Gestalt Honirs nennt er diesen einen ,langsamen Geist“. Die
gesammelte Intelligenz ist Meister ihrer Impulse, gehdért mehr
zur Reflexion als zum Handeln, ist mehr darauf bedacht, ihren
Weg zu sichern als schnell ans Ziel zu kommen. AuBerdem
bleibt sie innerhalb der moralischen Regeln, d.h. sie respektiert
die Kraftlinien in der Gesellschaft, in der sie wirkt.5

Demgegeniber kann Lokis impulsive Intelligenz folgen-
dermaBen beschrieben werden: Er ist unbestandig in allem,
NutznieBer und Opfer seiner Ubererregten Neugier. Immer
ganz dem GenuB des Augenblicks hingegeben ist er niemals
um Auswege verlegen, doch wenig imstande oder auch wenig
darauf bedacht, die Folgen einer Tat vorauszusehen. Loki spie-
gelt die schnelle, mehr dem Bild und der Handlung als der
Reflexion zugewandte, verspielte und leichtsinnige Art, die
zwar fur den Augenblick glanzt, aber auf lange Zeit verderb-
lich wirken kann. Es ist eine besondere Form von Intelligenz,
deren Dienste die Machtigen, Starken und Reichen zur Erhal-

3 Honir war nach dem Wanenkrieg (s. dort) beim FriedensschluB zu die-
sen als Geisel gegeben worden. Zur Begleitung hatte man ihm den
klugen Riesen Mimir mitgegeben.

4 Lorenz, S. 401; Dumézil, Loki, S. 219-231

5 Dumézil, Loki, S. 225

122



tung ihrer Macht und Stellung bei jedem Angriff des Unvorher-
gesehenen suchen und sich ihrer bedienen muissen. Ein gutes
Beispiel sind hier die Persénlichkeiten, die in Krisensituatio-
nen wie Geiselnahmen als Vermittler gerufen werden. Gerade
sie mussen Uber die Eigenschaften der impulsiven Intelligenz
besonders verfligen. Je mehr sie auch die gesammelte Intelli-
genz in sich verwirklicht haben, um so weniger Komplikationen
treten in der Folge auf. Die Kehrseite dieser beféhigten Person-
lichkeiten besteht darin, auf welche Weise sie auch auBerhalb
ihrer Krisenfunktionen wirken. Vielleicht sind sie mit ihrer Tatig-
keit im Hintergrund mehr zu flrchten als die weithin beobacht-
baren ,,Macher*.

Dumézil schreibt: ,Ist Loki der Gesellschaftsordnung ein-
geflgt und arbeitet er in ihr mit (als Schwurbruder und Weg-
genosse Odins, Fuhrer und Diener Thors, als SpaBmacher mit
dem Auftrag, Njords Frau (Skadi) durch Lachen zu entwaffnen
oder die auf Freya lastende Drohung zu beseitigen; als Ratge-
ber, Bote, Geschéaftstrager, Faktotum der Asen), so bringt er
in diese Gesellschaftsordnung ein Element der Phantasie, des
Lebens, der Fruchtbarkeit, das nicht ohne Gefahr ist, doch im
allgemeinen unschéadlich und auf jeden Fall unersetzlich. Folgt
er jedoch seinen eigenen Impulsen oder mischt sie in seine
offentliche Aufgaben hinein, so bringt er alles in Gefahr oder
schafft Argernis, schickt Thor waffenlos zum Riesen Geirrédr,
prigelt Thjazi, entfihrt Idun, schneidet Sif die Haare ab, ver-
dirbt den Hammer, spottet des sexuellen Gesetzes und totet
schlieBlich Balder [...] Selbst abgesehen von jeder Frage der
Moralitat neigt eine solche Art von Gehirntatigkeiten in drei von
vier Féllen zur Lige und zwar schon, weil sie gern wirkt und
spielt, weil sie schnell und eilig ist, weil sie nicht zégert, zu zer-
stdren, was sie eben gemacht hat und deshalb dem ,Wahren*
nicht die Wichtigkeit und die Besténdigkeit zuzumessen ver-
steht wie die ernsten Leute; und auch deshalb, weil das Ligen
fir sie die praktischste Art ist, die eigene Uberlegenheit {iber
die MittelmaBigkeit - Riesen und Goétter, Feind und Freund - zu
bestatigen und oft auch auszunitzen. Lige als Sport, ,um ein-

123



mal zu sehen’; Llge als Flucht vor der Wirklichkeit wie die des
Dichters; Lige im Krieg - das alles mundet ganz natrlich in
die Lige aus Gewohnheit, die Lige zum Vergnlgen, die Lige
des bloBen Lugners - lokalygi [Anmerkung: so wurden die
Lokiltigen von Olrik genannt].“s

Erganzend flr eine solche Geistesart ist die unvermeidliche
Eitelkeit und Verletzbarkeit, wie sie besonders flr narzistische
Personlichkeiten kennzeichnend ist. Dumézil driickt diesen
Vorgang sehr prazise aus: ,Das Wesen, das weif3, kann nicht
an sich halten, schwétzt, 148t sein Wissen in einzelnen Raketen
los, statt es fir eines jener Kunstfeuerwerke zu horten, die den
Menschen ,ernstzunehmend‘ machen und in Senate und Aka-
demien flhren®.7

Nun hat der Weg Lokis gewi3 nicht in eine Akademie
geflhrt, aber er hat in vielfacher Weise Akademien und Univer-
sitaten beschéftigt und wird dies sicher noch langere Zeit tun.
Es ist immer wieder versucht worden, Lokis Persdnlichkeit
in der Folge der christlichen Einflisse zu beschreiben. Auch
wenn sich viele Parallelen zum christlichen Luzifer ziehen las-
sen, worauf schon die Ahnlichkeit der Namen hinweist, so muB
Loki doch als autochthone, alteingesessene Gestalt gese-
hen werden. Und wenn Loki und Odin gegenlbergestellt und
miteinander verglichen werden, lassen sich mehrere Bereiche
finden, in denen Odin und Loki groBe Gemeinsamkeiten auf-
weisen, und dies besonders im Bereich der eben beschriebe-
nen impulsiven Intelligenz. Beide zaubern und verwandeln sich
gerne und unerwartet in verschiedene Gestalten. Sie lassen
sich haufig in Konflikte mit ihrer Umwelt verwickeln. Doch Loki
selbst tritt nie in personlichen Gegensatz zu Odin, vielmehr
laBt sich die Ahnlichkeit zwischen beiden noch steigern, denn
Odins Intelligenz, Falschheit, Doppelspiel und Skrupellosig-
keit gleicht der Lokis. Da im Vergleich zu Loki fir Odin wenig
Mythen, flr Loki aber keine Kultstatten vorhanden sind, 148t

6 Dumézil, Loki, S. 223/224
7 Lorenz, S. 405

124



sich annehmen, daB in Loki ein wichtiger Aspekt Odins lebt,
um nicht zu sagen, daB Loki eine Hypostase von ihm ist. Loki
kénnte eine Stellvertreterfigur fir Odin sein, die ,mit einem
Schatz anstoBiger Mythen begabt worden® ist. Diese hatten
die religidsen Geflihle verletzt, wenn sie sich auf den ober-
sten Gott bezogen hatten.s Loki muB wie Odin selbst als ein
notwendiger Bestandteil der Weltordnung angesehen werden,
die zu ihrer Aufrechterhaltung ihre Widersacher benétigt. Loki
ist ein Teil Odins. Er ist der ,Trickster”, der goéttliche Schelm,
und das Symbol einer archaischen Vergangenheit, als es noch
keine klaren Unterscheidungen zwischen Géttlichem und
Nichtgottlichem gab. Bei vielen nordamerikanischen Indianer-
stdmmen ist der Trickster gleichzeitig Schopfer und Zerstorer,
Betrliger und Betrogener, weist neben seinen Funktionen als
Heilbringer auch kosmische und schelmenhafte Zige auf.®

*

Als sich die Asen Loki, Odin und Hoénir einmal auf einer Wan-
derung befinden und einen Ochsen braten wollen, stellen sie
fest, daB dieser nicht gar wird. Merkwirdigerweise bietet ihnen
ein Adler von einer Eiche herab an, daB das Fleisch gar wer-
den wird, wenn sie ihm ein Stick von dem Ochsen abtreten.
Selbstverstandlich willigen die Gétter ein und schnell wird das
Fleisch nun gar. Als sich dann der Adler zwei groBe Schulter-
stlicke schnappen will, wird Loki zornig und versucht, ihn mit
einer Stange zu schlagen.

Der Adler jedoch erhebt sich schnell, packt die Stange und
schleift damit Loki Uber Steine und Gerdll. SchlieBlich bittet
Loki den Adler um Erbarmen und Schonung, worauf dieser ihn
unter der Bedingung freilaBt, daB er ihm die Asin Idun herbei-
schafft, um in den GenuB ihrer Apfel zu gelangen. Loki erklart
sich unter diesen widrigen Umstdnden damit einverstanden,
|aBt aber die Geféhrten von seinem Versprechen nichts wissen.

8 Lorenz, S. 405
9 Radin, Paul, Kerény, Karl und Jung, C.G.: Der géttliche Schelm, Hildes-
heim 1979

125



In Asgard lockt er Idun mit verfihrerischen Versprechen
in den Wald und verspricht, ihr Apfel zu zeigen, die ihr gewiB
gefallen wiirden. Zum Vergleich soll sie ihre eigenen Apfel mit-
nehmen. Kaum dort angekommen lauert ihr der Riese Thjazi in
Adlergestalt auf und entfihrt Idun in raschem Flug zu seinem
Gehoft.

Nun zeigt sich rasch die Abhangigkeit der Asen von den
verjiingenden Apfeln. lhre Falten und Runzeln nehmen zu, die
Haut wird fahl und sie selbst grau und alt. Sie beraten deshalb
auf dem Thing und identifizieren Loki schlieBlich als denjeni-
gen, der Idun zuletzt gesehen hat.

Erst als er versichert, die Verschwundene zu suchen, wozu
er allerdings Freyas Falkengewand benétige, lassen die Asen
von ihm ab. Loki fliegt nach Riesenheim und findet dort Idun
alleine vor. Er verwandelt sie mit seinen Zauberkréaften rasch in
eine NuB und tragt sie zwischen seinen Klauen davon. Mittler-
weile kommt jedoch Thjazi von seinem Fischzug auf dem Meer
zurlick und beginnt alsbald in Adlergestalt die Verfolgungsjagd.
Nur mit Mihe kann Loki, immer noch in Falkengestalt, mit der
NuB in den Krallen Asgard erreichen. Die Asen, die von Asgard
aus die Jagd beobachten, streuen Hobelspane vor der Burg-
mauer aus. Sofort nach Lokis Ankunft setzen sie die Spane in
Brand. Der heranbrausende Adler kann nicht schnell genug
ausweichen und sein Gefieder fangt Feuer. Jetzt haben die
Asen leichtes Spiel und sie erschlagen den Riesen Thjazi. Als
seine Tochter Skadi davon erfahrt, zieht sie nach Asgard, um
ihren Vater zu rachen.

Die Asen bemihen sich um einen Vergleich und bieten
Skadi an, unter den Asen einen Mann wahlen zu dirfen. Aller-
dings darf sie bei ihrer Wahl nur die FlBe der Asen sehen.
Skadi, die ein Auge auf Balder geworfen hat, wahlt versehent-
lich Njord, den FluB- und Meergott.

Doch auch Skadi hat eine Bedingung gestellt: Die Asen
missen sie zum Lachen bringen. Loki versucht hier sein Glick,
indem er einer Ziege einen Strick um den Bart und sich selbst
den anderen Teil um sein Genital bindet. Ziege und Loki zie-

126



hen hin und her und machen dabei ein flrchterliches Geschrei.
SchlieBlich 4Bt Loki sich in den SchoB der Skadi fallen und
sie lacht auf. Nachdem der Friedensvertrag mit ihr geschlos-
sen ist, versetzt Odin die beiden Augen Thjazis als Sterne an
den Himmel, um die BuBbereitschaft der Asen noch weiter zu
unterstreichen.

*

Um eine Persdnlichkeit ganzheitlich zu verstehen, bedarf es
auch der Betrachtung der ihn umgebenden Partner, Freunde
oder Gegenspieler. Odin hat treue Freunde, auf die er sich ver-
lassen kann. Dazu gehdren alle Asen und Asinnen. Nur einer,
Loki, sein Blutsbruder, bereitet ihm immer wieder Schwierig-
keiten und Probleme.

Gegenuber der ungewohnlichen Durchstrukturierung der
Personlichkeit dieser beiden Asen bleibt Honir blaB und farb-
los. Auf diese Weise stehen sich Odin und Loki in ihren pola-
ren Strukturen gegeniber. Jeder besitzt und verfligt Uber
Eigenschaften und Wesenszlge, die dem andern fremd sind
und ihm fehlen. Doch haben sie auch vieles gemeinsam und
ergdnzen sich, ohne direkt darum zu wissen. Odin ist der
Flrst - oder, um es mit dem lateinischen Terminus zu benen-
nen - Odin ist der Jupiter, der HerzensgroBe besitzt, dessen
diplomatische Fahigkeiten jedoch weitgehend darniederliegen.
Wenn wir Odin als ,,Jovi“ bezeichnen, kbnnen wir aber Loki
nicht als ,Bovi“ einstufen. (,Quod licet jovi, non licet bovi").
Loki ist der strategische Fuchs, der in seinem Denken voll ent-
wickelt ist. Demgegenuber ist sein Flhlen als die inferiore, die
minderwertig entwickelte Funktion anzusehen. Odin hingegen
kann im Jungschen Sinne als intuitiv (als Hauptfunktion) ange-
sehen werden. Dies hat zur Folge, daB der Realitatssinn, die
reale Wahrnehmung, die wir bei Balder finden, seine inferiore
Funktion ist.

Wenn Angst auftritt, wird diese meist direkt auf bereits
bewahrte - oder sollen wir sagen ,bewehrte“? - Weise abge-
wehrt. Bewahren mufB sich ein solcher Mechanismus schon

127



frih im Leben eines jeden Individuums, damit die Angst in
einem vertraglichen Rahmen gehalten werden kann. Uber
Odins und Lokis frihe Abwehrmechanismen kénnen wir nichts
sagen, da der Mythos im Gegensatz zu den griechischen
Mythen wie bei Zeus, Hermes, Herakles, etc. nichts Gbermittelt.
Erst die relativ spaten Ereignisse aus der Zeit der Séhne und
Helden sind uns einigermaBen bekannt. Die Asenbriider téten
Ymir, den Ur-Riesen und erschaffen aus seinen Korperteilen die
Welt. Sie laden damit um den Preis einer Schépfung Schuld auf
sich, die es nun zu verarbeiten gilt. Wie werden sie damit fer-
tig?

Odin und Loki neigen beide zur Extraversion, wenn auch
in unterschiedlicher Auspragung. Sie handeln im ,AuBen“ und
brauchen diese AuBenwelt, um sich selbst ndher zu kommen.
Beide werden auf dem Weg ihrer Individuation weitere Konflik-
te so inszenieren, daB ihre Umgebung mitbetroffen ist. Beide
befinden sich auf einer Entwicklungsstufe, wie es auch heute
noch fir die meisten von uns zutrifft. Jeder betrachtet noch die
Lebensweise und die damit verbundene Ideologie des anderen
als fir sich selbst unannehmbar. In der persénlichen ldeologie
sind alle persénlichen Werte des Einzelnen enthalten, die das
Heiligste des Individuums verkérpern. Jeder fiihlt sich beson-
ders den Werten seiner Vergangenheit verbunden und kampft
dafiir. Odin identifiziert sich mit dem Liebling Balder und steht
auf der Seite seiner Familie, wahrend Loki nichts anderes tut,
als den Status des ungeliebten AuBenseiters und vor allem die
fur ihn darin enthaltene Kréankung durch ,Agieren” zu verarbei-
ten. Er racht sich, indem er geschickt einen Unfall inszeniert,
wobei der Mistelpfeil des blinden H6dr Balder tétet. Psycho-
logisch, wie zu erwarten, nehmen die Ereignisse ihren Lauf.
Odin schreitet seinerseits zur Tat und Rache. Loki wird bestraft
und so an einen Fels gekettet, daB der extreme Schmerzen
verursachende Speichel einer Schlange auf ihn tropft. Aber
auch Loki hat einen Menschen, der ihn liebt und zu ihm halt.
Seine Frau Sigyn (zusammengesetzt aus altnordisch sigr, Sieg

128



und vena, Freundin) pflegt und trostet ihn. Sie wird als zuver-
lassige und treue Gattin dargestellt.

Zusammenfassend 18Bt sich an Lokis Verwandtschaft und
mit seiner Zugehorigkeit zu den mythischen Bereichen seine
komplexe Struktur aufzeigen: So gehdren zum odinischen
Umkreis seine Kinder Hel und Fenrir, der von ihm gezeugte
Hengst Sleipnir und sein Bruder Helblindi; die von ihm gezeug-
te Midgardschlange ist ein Teil des kosmischen Systems.0

Da Lokis Vater ein Riese ist, hat er auch dies mit Odin
gemeinsam. Damonische Zige tragen Angrboda (die Mutter
seiner drei Ungeheuer), der Fenriswolf und Hel.

*

Das erste ,Kind“ von Loki und Angrboda ist der Fenriswolf.
Sein Name gibt etwas Ratsel auf und bedeutet vielleicht
Sumpf-, Meer- oder Seewolf. Fenrir verkérpert eine der zen-
tralen Gestalten der nordgermanischen Mythologie, denn mit
seinem LosreiBen von der Fessel beginnen die Ragnardk. Er
ist der eigentliche Gegner Odins, den er schlieBlich verschlingt
und totet. Seine Existenz beruht allein auf dieser Funktion und
Loki, sein Vater, der ebenfalls zu diesem Zeitpunkt gefesselt ist,
bleibt unter diesen Gesichtspunkten nur ein mattes Abbild die-
ser bedeutsamen Figur.

In der nordischen Mythologie sind Wolfe ein wichtiges Ver-
bindungsglied von der untersten Ddmonenebene bis hin zu
Odin als oberstem Herrscher, der von den Wolfen Geri und
Freki begleitet wird. So heit es, daB die Riesinnen im Eisen-
wald auf Wolfen reiten. Und Sonne und Mond werden von
Wolfen verfolgt, bis sie schlieBlich bei den Ragnardk von die-
sen verschlungen werden. Der Fenriswolf ist die Zentralgestalt
unter diesen Wolfen. Er ist so stark und kréaftig, daB es aufwen-
diger und auBerst durchdachter Versuche bedarf, bis die Asen
ihn fesseln kdnnen. Das Besondere des Wolfes 148t sich daran
erkennen, daB er unmittelbar nach seiner Geburt nicht getétet,
sondern, bezeichnenderweise auf Veranlassung Odins, nach

10  de Vries, § 506

129



Asgard gebracht und dort aufgezogen wird. Erst als das Tier
zu bedrohlichen AusmaBen heranwachst, versucht man es zu
fesseln, erwagt aber merkwirdigerweise keine Toétung. ,Die
Gotter schatzten ihre Heiligtimer und Friedensstatte so sehr,
daB sie diese nicht mit dem Blut des Wolfes beschmutzen
wollten, wenn auch die Prophezeiungen sagen, daB er Odins
Mérder sein werde.“1t

Die verschlingende Funktion des Wolfes finden wir in ver-
schiedenen europaischen Volksmarchen wieder, so bei ,,Rot-
kdppchen® und in ,,Der Wolf und die sieben GeiBlein.“12 Er
gehdrt zum Reich der Finsternis, verkdrpert das Bose oder den
verschlingenden Aspekt des UnbewuBten. In vielen Kulturen
erscheint er als Totentier (so bei den Etruskern und Althispa-
niern). Auch ist der Wolf der Begleiter des Apollon und Ahri-
mans. Hier konnte der ddmonische Wolf die dunklen Seiten
der lichthaften Gottheit in Tiergestalt verkorpern, die auf sol-
che Weise begleitet, ungetriibte Lichtgestalt bleiben kann.
Urspringlich galt er als leichenfressendes Tier und gehor-
te schon deshalb zum unheimlichen Gefolge des Kriegs- und
Totengottes Odin.

Der Hollenhund Garm, wie er in der Vdluspa genannt wird,
scheint eine Nebenform Fenrirs zu sein, denn er ist der Toten-
hund und Ubt seine Wéchterfunktion aus. In dieser Funktion
bellt er beim Anbruch der Ragnartk und kdmpft in der letzten
Schlacht gegen Tyr, dem Fenrir bei seiner Fesselung die Hand
abgebissen hatte. Garm diente, in der Felsenhdhle angebun-
den, der Unterweltgéttin Hel. Hel wurde von Odin als die dunk-
le Kénigin des Totenreiches eingesetzt und herrschte dort Uber
alle neun Welten. Spéter, vermutlich unter dem EinfluB der
Christianisierung, wurde sie zur Tochter Lokis gemacht.

In der etymologischen Ableitung geht ,Hel“ auf das goti-
sche halja ,Hélle” zurlck. Altenglisch und althochdeutsch
finkHM Nr. 25 und 5den wir hell und hella und helan mit der
Bedeutung von ,verbergen®. Verwandt ist auch das altirische

11 Gylf., Kap. 34
12 KHM Nr. 25 und 5

130



cuile ,Keller”. Hieraus kann geschlossen werden, daB Hel mit
Vorstellungen von einem Sippengrab verbunden war, wie es
aus den Megalithgrabern der Stein- und Bronzezeit bekannt
ist.13

Es mag als Widerspruch erscheinen, daB Hels dunkle
Totenwelt als goldene Halle beschrieben wird und der Weg zu
ihr nur Uber die goldene Gjollbriicke zu erreichen ist, die Uber
den JenseitsfluB fihrt.

Auch die Halle der Meerg6ttin Ran wurde als goldener Saal
beschrieben. Allem Anschein nach bestand ein Bedurfnis,
diese Gottheiten nicht nur in ihrer DUsternis zu beschreiben,
sondern ihr auch freundliche Wesenszilige angedeihen zu las-
sen. Hel wird in keiner Weise ausschlieBlich fressend oder ver-
schlingend geschildert, vielmehr ist sie eine neutrale Totengott-
heit, deren Aufgabe es ist, Uber die Welt des Todes zu wachen
und Uber den Eintritt und das Verlassen der Totenwelt zu
bestimmen.

Der Glaube der Germanen regelt ganz eindeutig, wer zu ihr
darf und wer an diesem Ort kein Aufenthaltsrecht besitzt. Die
im Kriege Gefallenen gehodren zur Hélfte Odin und zur Halfte
Freya, die Ertrunkenen gehdren der Meerriesin Ran, die ,,Stroh-
toten”, also alle Menschen, deren Schicksal es ist, im Bett
oder auf dem Krankenlager zu sterben, gehdren zum Reich der
Hel. Weiterhin haben auch solche Menschen hier ihren Aufent-
halt, die verungliicken oder ermordet werden.

Hel und ihre Welt

Da es flr Krieger eine Schande war, den Strohtod zu sterben,
lieBen sie sich auf dem Sterbebett mit einem Speer eine kleine
Verletzung zuflgen. Mit der ,Wotanswunde® glaubte man, als
von den Walkiren gezeichnet, in Walhall EinlaB zu finden.4
Balder kam nach seiner Ermordung in das Reich der Hel,
denn er starb nicht in einer Schlacht. Gerade am Umgang der

13  Simek, Lexikon der germ. Mythologie, S. 168
14 Bemmann, Klaus: ,,Der Glaube der Ahnen“, Essen 1990

131



bewachen das Helor

Hehein
Wohnstatt und Rech der H@l

Knecht G anghti= Langsam trit

Magd Gangbt = Traghet, Fauhet
Tiirschwele Falandaforad = falende G efahr
Tisch Hungr= Hunger

Hale E§udnir = gend, g Feuchte M eSSerSukr=Verscim achtung

Bett Koér=Sary
won der Decke derHale Hek tropft J o
das G ift derdort hi Bettvorhang B Inkadabtl= blihes Unheil

DunkE Berge, hierhaust derNetddrache
und saugt d& Kérperaus

Helbrid = zaun derHel

Hel mit dem Goétterboten Hermod, der von ihr die Freilassung
Balders erwirken soll, 148t sich die neutral wachende Toten-
gottheit erkennen, die klare und gerechte Bedingungen stellt.
Gleichzeitig wird in der Forderung Hels ein Mysteriengeheimnis
Ubermittelt. Auf der mythischen Ebene verlangte Hel, daB alle
lebendigen und toten Dinge der Welten Uber Balders Tod wei-
nen mussen. Wenn jedoch nur einer nicht dazu bereit war, oder
Einspruch erhob, war die Rickkehr unmdoglich. Leben und
Tod verlangen vom Menschen alles, Halbheiten sind hier nicht
mdglich. Dieses Wissen erfordert umfassendes, ausschlieBli-
ches und totales Bejahen, um den Tod aufzuwiegen. Befindet
sich auch nur die geringste Tribung im System, so ist eine
Ruckkehr nicht mehr mdglich.

Hels Gewalt umfaBt alle neun bekannten Welten. Durch
die mythische Bedeutung der Zahl Neun wird in der Mythe

132



ihre Herrrschaft Uber die gesamte Welt ausgedrickt, denn in
der Neun finden wir die ,Unmessbarkeit, Unendlichkeit, das
unteilbare Ganze, eine nicht definierbare lange Zeit.“15

Hel ist Teil der kosmischen Ordnung,® was sie mit ihrer
Schwester, der Midgardschlange (jérmungandr, midgardzormr,
Weltschlange, Schlange der Menschenwelt)!” verbindet. Diese
lebt im Meer und schlingt ihren Koérper um die Erde. Sie ist
die Weltenschlange und auf diese Weise ebenfalls ein Teil der
kosmischen Ordnung. Aus ihrem Namen laBt sich die Zuge-
horigkeit zu einem heiligen goéttlichen Bereich ableiten, denn
jormunr, germ. *ermena bedeutet etwa ,dem Gott zugehdrig,
von Gott stammend, géttlich, heilig“, woraus spéter ,gewaltig”
geworden ist.18

Indem sie sich um die Erde schlingt, ist sie so sehr mit ihr
verbunden, daB die Erde in ihrem Bestand bedroht ist, wenn
sich aus irgendwelchen Griinden an diesem uroborischen
RingschluB etwas &ndern wirde. Besonders Thor verfolgt sie
und der Kontakt mit ihr findet in drei Stufen statt, wobei ihm
bei den ersten beiden Begegnungen nicht bewuBt ist, wer sein
Gegner im Kampf ist.

Zum ersten Mal begegnet Thor der Midgardschlange bei
seiner Fahrt zum Riesen Utgard-Loki (nicht zu verwechseln mit
Loki, der Thor auf dieser Reise begleitet!), als es zum Messen
ihrer Krafte kommt. Utgard-Loki sagte zu Thor: ,Hier tun junge
Burschen etwas, was eine geringe Sache scheint, ndmlich eine
Katze von der Erde hochzuheben.“1®

Thor faBte die graue und recht groBe Katze unter dem
Bauch und begann, sie hochzuheben. Aber die Katze machte
einen Buckel und es gelang Thor lediglich, ihr einen FuB von
der Erde zu nehmen.

15 Hahn, Werner: Die neun Welten der Edda; in: Archiv fir das Studium
der neueren Sprachen und Literaturen, 18. Jahrgang, Band 34,
Braunschweig 1863, zit. nach Lorenz, S. 42

16 de Vries, § 506

17 Lorenz, S. 419 ff

18 Lorenz, S. 420

19 Gylf.,, Kap. 45-47

133



Anderntags wird er von Utgard-Loki aufgeklart: ,Eine nicht
weniger groBe Leistung schien es mir zu sein, als du die Katze
hochhobst; und um die Wahrheit zu sagen, da erschraken alle,
die zusahen, als du eines ihrer Beine von der Erde hochhobst;
aber diese Katze war nicht das, was sie dir schien, es war die
Midgardschlange, die um das gesamte Landgebiet liegt, und
ihre Lange reicht kaum aus, daB Schwanz und Kopf weiterhin
die Erde beriihrten, und du strecktest dich so weit hinauf, daB
es nicht mehr weit zum Himmel war ...“20

Thor war hier den Zauberklinsten des Riesen unterlegen
und hatte das Trugbild der Katze nicht durchschaut.

Zum zweiten Mal begegnete er ihr, als er mit dem Riesen
Hymir ans Meer zum Angeln fuhr.

Als drittes und letztes wird er der Midgardschlange bei den
Ragnardk begegnen, wobei sie sich gegenseitig téten werden.
Sie stirbt durch seinen Hammer, er an dem von der sterbenden
Schlange verspritzten Gift.

20  Gylf., Kap. 45-47

134



Der Kriegs- und Totengott






In Walhall herrschte Odin als Toten-
gott. Hel wund Walhall dirften
urspriinglich identisch gewesen sein.
Vermutlich hat sich Hel erst unter
spateren religidsen Einflissen von
Walhall abgelést. Die zunehmende
Ausdifferenzierung Odins zu einer
vielschichtigen Gottheit hatte auch
die Verlagerung der Gotterwelt von
der Erde in den Himmel zur Folge.
Der Aufenthaltsort der toten Krieger
war von da an ein Ort im Himmel,
der lichtvoll, paradiesisch und schla-
raffenlandartig beschrieben wurde."
Die Etymologie des Namens gibt uns beredt Auskunft tber die
Zusammenhange: valr bezeichnet die auf dem Schlachtfeld lie-
genden Leichen, holl ist ,,die Halle®, val bedeutet ,tot, gefallen®
und Walhall ist in der Ubertragung ,,die Halle der Gefallenen®.
Die Walkiren bestimmen nicht nur das Los des einzelnen Krie-
gers, wenn sie ihn fir Walhall auswahlen und damit seinen Tod
festlegen, sondern sie haben auch Odins Entscheid Uber den
Ausgang der Schlacht in die Tat umzusetzen.

Die Einherier zeigen in ihrer Lebensweise auf, wie das ger-
manische Volksleben praktiziert wurde. In einer sehr persén-
lich auf den Fihrer ausgerichteten Gefolgschaft traten sie in
einem unbedingten Gehorsam flir diesen ein. Ein junger Mann
bekam die Waffen erst nach harten Prifungen. Diese Gesin-
nung war kennzeichnend fir die odinische Welt. Die Gefolg-
schaft war bei den Germanen ein zweiseitiges Verhdltnis, das
den Gefolgsherrn ebenso verpflichtete wie die kriegerische
Gemeinschaft. Dabei darf nicht Ubersehen werden, daB die
Einherier wie willenlose Kampf-“Maschinen“ wirken, die mehr
mit den ekstatisch besessenen Berserkern in Verbindung
gebracht werden missen als mit ergebenen Gefolgsleuten.

1 de Vries; Lorenz, S. 291

137



Im Grimnirlied heiBt es:

Schwertmiide Beute

soll der Schlachtengott haben:

dein Leben verlierst du nun;

unhold sind dir die Disen (Schicksalsfrauen),

jetzt kannst du Odin sehn:

nun komm, wenn du kannst!?
Odin zeichnete sich als kraftvoller, schrecklicher Kriegsgott mit
groBer Radikalitat aus. Wenn eine Schlacht begonnen wurde,
schleuderte der Anflhrer einen Speer Uber das gegnerische
Heer und weihte es damit der Gottheit. Dies hatte zur Folge,
daB alles, was erobert wurde, von Vernichtung bedroht war.
Das beschrankte sich nicht nur auf Menschen, sondern teil-
weise auch auf alle Beutestlicke. So soll der Rémer Orosios
berichtet haben, wie im Jahre 105 v.Chr. die Kimbern ein rémi-
sches Heer an der Rhone besiegten und alle Feinde, alles
Eroberte, alle Gewéander, alles Gold und Silber in den FluB
warfen. Die Pferde wurden im Strom ertrénkt, die Méanner mit
Stricken an den Baumen als Opfer fir Wotan aufgehangt.s

Diese Radikalitt scheint zu den Eigenschaften der Kriegs-

gotter aller Kulturen zu gehéren und kein ausschlieBlich ger-
manisches Phianomen zu sein. Allerdings besitzen die Ger-
manen drei gewaltige Gotter, die sich gerne ins Kriegs- und
Schlachtengetummel stiirzen. Es ist die Goéttertrias Odin, Thor
und Tyr, wie sie besonders bei den Sachsen verehrt wurde.
lhre Zusammengehorigkeit wird in den drei ihnen zugeordne-
ten aufeinanderfolgenden Tagen Dienstag (ahd. ziestac), Mitt-
woch (engl. wednesday) und Donnerstag (Tag des Donnerers)
deutlich. Sie zeichnen sich durch unterschiedliche Waffen
aus, wobei die Waffen die Charaktere ihrer Trager widerspie-
geln: Thor, der Harte, besitzt den Hammer, Tyr, der Tapfere und
Unerschrockene, der auch wegen seiner Weisheit bewundert
wird, kdmpft mit dem Schwert, Odin, der Stlrmische, Heftige,
mit dem Speer.

2  Grm. 47; Genzmer, S. 49
3 Bemman, S. 59

138



Der Hammer, zum Schlagen und Harten bestens geeig-
net, ist eine plumpe Waffe und verlangt groBe physische Kraf-
te, wie wir es am Bild des kraftstrotzenden Schmied an sei-
nem AmboB am besten wahrnehmen kénnen. Das Schwert ist
demgegeniber scharf durchstoBend, trennend und verlangt
aufgrund der Koérperndhe groBe Wucht, Kihnheit, Entschlos-
senheit und wird rasch zur mérderischen Waffe. Der Speer
jedoch zielt weit in die Ferne und verlangt auBer Geschicklich-
keit und Kraft auch eine groBe korperliche Behendigkeit.

Die hier lediglich anhand der Waffen abgeleiteten Eigen-
schaften kennzeichnen bereits ihre Trager. So ist Thors Welt
voller Begriffe, die von Kraft, Wut und Starke kiinden (seine
Sohne, seine Tochter, sein Haus gehdren ganz diesem Sprach-
bereich an). Bezeichnenderweise waren die Mittelstlitzen des
germanischen Hauses und die Eckpfeiler der Ehrenbank vor-
nehmlich dem Thor heilig und h&ufig mit seinen Schnitzbildern
geschmuckt.

Waéahrend Thor seinerseits derb und grob aber gutmi-
tig ist, zeichnet sich Odin als Weltenmann aus, aber auch
als angriffslustiger Krieger und scharfsinniger Wortfhrer. Er
kennt Zauber und Beschwérung in einem fir Thor unerreich-
ten Umfang. Dieser besitzt dafir Mutterwitz und Bauernhumor4
und schart die Knechte um sich. Demgegentber wird Odin im
Laufe der Geschichte immer mehr zum Gott des Adels und
des erstarkenden Kdénigtums.

In welcher Weise beide Gotter EinfluB hatten, zeigte sich
bei den frihen Germanen, als die Stdnde kaum geschieden
waren und sie meist Bauern und Wikinger zugleich waren. Nur
zeitweilig brach Odins Geist in ihnen auf, erfaBte sie und ent-
fihrte sie zu gewaltsamen, kriegerischen Fahrten. Einige Zeit
spater kehrten sie zu ihrem Donner- und Ackerbaugott Thor
zurtick und bestellten in geordneter Weise wieder Haus und
Feld. Auch hierbei wird der besondere Geist Odins erkennbar,
der sich nicht durch Kontinuitdt auszeichnet, sondern durch

4 Ninck, S. 119

139



das Einbrechen in eine Alltagsrealitdt splrbar und erkennbar
wird. Unter diesem EinfluB wird der Bauer zum Berserker, der
in seiner Ekstase véllig hingegeben an die Gottheit deren Wil-
len erflllt, ohne sich im einzelnen von seiner Ergriffenheit und
dem Getriebensein bewuBt zu sein. Zweifellos sind in einem
solchen Zustand ungewdhnliche Leistungen zu erbringen. Die
Frage der Moral und des ethischen BewuBtseins kann in die-
sem Zusammenhang jedoch nicht gestellt werden, denn der
Berserker ist identisch mit der Moral und der gesetzgebenden
Gottheit. Er handelt in voélligem Einklang mit ihr, auch wenn er
mordet, brandschatzt oder &hnliche Grausamkeiten vollbringt.

Odin kampft nicht ausschlieBlich mit Muskelkraft, sondern
mit seiner magischen Kraft. Er zaubert und verwandelt. Er siegt
ohne gréBere Anstrengung, denn er besitzt die bannende Kraft,
mit der er durch Furcht [Ahmt und wie Uranos und Zeus fesselt
und bindet er seine Gegner.5

Der Weg dahin war fir Odin weit und lang. Zuerst muBte
in Ymir das erste Ur-Chaos bewaltigt werden, dann kamen die
Bruderkampfe und begleitend die Kdmpfe mit den Riesen. Erst
allmahlich konnte er parallel dazu seine magischen Kréfte ent-
wickeln und schulen. Besonders hilfreich dabei war ihm die
Riesin Gullveig (altnord. = Goldtrank, Goldrausch oder Gold-
stérke) und die Riesin Vdlva (= Wahrsagerin, Seherin, eigent-
lich Stabtragerin), die ihn mit den Kiinsten des Rauschtrankes
vertraut machten. Auch das Auge, das Mimir als Opfer fordert,
gehort in diese Entwicklung. Als er spater dann noch durch
das Hangeopfer die Runen erwirbt und die magischen Kréafte
zum Hoéhepunkt bringt, wird er der Schamane der Germanen.
Seine rituellen Rauschtranke haben sich in Resten bis in die
Gegenwart in den Studentenverbindungen erhalten, bei denen
der Alkoholrausch noch heute initiatorischen Charakter besitzt.
Der Volksmund weiB3 zu berichten: ,Wer niemals einen Rausch
gehabt, das ist kein rechter Mann!* Odin ist Lehrer der Krieger,
der Skalden (Dichter), der Magier, der Ekstatiker und Mantiker.

5 Eliade, Mircea, Die Religionen und das Heilige, S. 109

140



Seine Orakelkunst wurde nur durch die der Seherin V6lva Uber-
troffen.

Odin war nur Herr der gefallenen Krieger, denn er verlor im
Laufe seiner Entwicklung und des Aufstiegs zum Allvater und
Himmelsgott die Herrschergewalt Uber die Unterwelt an Hel.
Aus dieser Aufsplitterung der Herrschaftsbereiche 4Bt sich
die zunehmende Differenzierung in der germanischen BewuBt-
seinsentwicklung erkennen. Auch in der christlichen Religion
ist der Herrschaftsbereich Satans oder Luzifers aus Jahwes
Kompetenz ausgeklammert. Eine Integration dieser Herr-
schaftsbereiche kann erst spéter auf einer sehr viel héheren
BewuBtseinsstufe erfolgen.

Mit einem weiteren Beinamen ,der Maskierte* (Grimnir),
gibt sich Odin in seiner Verbindung zum nachtlichen Totenreich
zu erkennen. Das altnordische grima besitzt die Bedeutung
von ,Helm, Gesichtsschirm, Maske, Gespenst, Nacht“ oder
auch ,dunkler Streifen im Gesicht, Schmutzstrich, RuB“.e

Er entrlickt seine Krieger und schweift mit ihnen durch die
Lande, er fUhrt sie und zieht ihnen auch dann voran, wenn sie
gefallen und tot sind. Hier entspricht der Mythos ganz den
Gepflogenheiten der Germanen: Fihrer und Geflihrte set-
zen sich bedingungslos flireinander ein. Odin begleitet seine
Anhénger im Leben und im Tode. Er besitzt eine starke Ver-
bindung zur Nachtseite, die sich in vielen Einzelheiten belegen
laBt. Eine Vielzahl seiner Namen und Beinamen weist auf die-
sen Bereich hin (Graubart, blinder Gast, der die Blindheit des
Todes herbeifuhrt, der Schiffer, der Fdhrmann). AuBerdem ste-
hen auch seine Begleit- und Symboltiere (sein farbloses, asch-
fahles Pferd, seine Wolfe und Raben) intensiv mit dem Tod in
Beziehung oder weisen auf das Lebensende hin.

Diese Zusammenhange haben zur Sagenbildung beigetra-
gen. Odin, gelegentlich auch Hel, wurden in den Berg entrlickt,
um dort zu schlafen. Die Kyffhausersage (der Kyffhauser ist ein
Berg in Thiringen) und die Sage vom Untersberg bei Salzburg

6  Ninck, S. 132

141



(hier ist es Kaiser Karl)7 erzahlt: Kaiser Friedrich legte sich nach
dem pépstlichen Bannspruch ein besonderes Zaubergewand
an, das man ihm einst verehrt hatte und ritt mit seinem RofB
in die dunklen Walder. Seinen Getreuen entschwand er mit
Hilfe seines Wunschfingers. Friedrich schlaft seither im Berg
an einem steinernen Tisch. Vor ihm steht ein Goldbecher und
der Bart ist durch den Tisch gewachsen. Er ist von vielen Waf-
fen umgeben. Wenn er gelegentlich erwacht und ihn in diesem
Zustand jemand antrifft, fragt Friedrich: ,Fliegen die Raben
noch um den Berg?*“

Er muB weitere 100 Jahre schlafen, wenn diese Frage
bejaht wird.

Unschwer ist hinter dem sagenhaften Konig das Motiv
des schlafenden Odin zu erkennen. Sein Geist ist abgesun-
ken in den Berg und wartet dort auf seine Wiederkehr. Dieses
Bild des schlafenden Geistes représentiert die groBe Macht
des unbewuBten Komplexes, der, sobald er aktiviert ist, zum
TagesbewuBtsein durchbricht und dieses gegebenenfalls Uber-
schwemmt.

So gemahnen die den Berg umfliegenden Raben standig
an das tief im Innern schlummernde Potential méachtiger Zau-
berkraft. Eine Kraft, wie sie von Odin verkdrpert wird, versinkt
jedoch nicht einfach in anonymer Vergangenheit - auch wenn
es so aussieht. Vielmehr muB sie ernst genommen werden,
denn der Geist schlaft, er ist nicht tot.

Odin besitzt einige Namen, die ihn als Sturm- oder Wetter-
gott kennzeichnen: So wird er der Wetterer (vithrir), der Beruhi-
ger des Sturms (svithrir) und der Stlirmer (hvitha) genannt. Zu
ihm gehdort auch die feurige Waberlohe (Wall aus Flammen), die
neben dem Feuer mit dem Wind in Verbindung steht. Er gebie-
tet Uber das Wetter und wird deshalb von den Seefahrern um
gunstigen Fahrtwind angerufen.

Odin weist einige Gemeinsamkeiten mit dem indischen
Sturmgott Varuna auf, der als einer der altesten vedischen

7 Ninck, S. 135 und Briider Grimm: Deutsche Sagen Nr. 22, 23, 26, 27,
28, Reprint Berlin 1986

142



Gotter bekannt ist und - wie Odin - sich spéater zur obersten
Gottheit entwickelt. Varunas Atem ist der Wind. Er laBt die
Sonne aufgehen und nach seinem Gesetz leuchten Mond und
Sterne. Auch Varuna entstammt dem unteren Element (Wasser)
und erobert sich nach und nach das Feuer und den Luftraum.
In beiden Gottern spiegelt sich die indogermanische Entwick-
lung, auch wenn die Forschung ihre Identitdt noch nicht ein-
deutig belegen oder verwerfen konnte.

Um Fruchtbarkeit geht es nicht nur auf den Feldern, son-
dern natdrlich auch in den Stdmmen und Familien. Den Aufruf
Jahwes im semitisch-hebraischen Teil der Welt ,Wachset und
mehret euch!” kénnen wir deshalb als Ausdruck eines Zeital-
ters sehen, als die Gotter noch Fruchtbarkeitsgbtter waren:
Indra, Rudra, Baal, Osiris, Zeus, Jupiter, Odin, Thor, sie alle
besitzen als hervorragende Eigenschaft Potenz und Zeugungs-
kraft.

Eliade nennt sie ,Epiphanie der Kraft und der Gewalt,
die unentbehrliche Energiequelle des bio-kosmischen
Gedeihens®.8 An der Entwicklung der Sturm-, Wetter- und
Fruchtbarkeitsgottheiten 148t sich erkennen, daB sie immer
Diener der GroBen Géttin bleiben, wenn sie nicht eigenes Profil
als Kampf- und Kriegsgotter erwerben. So dominiert Gber Osi-
ris schlieBlich doch seine Schwester Isis, wahrend er seinem
Bruder Seth unterliegt und Isis, wenn auch trauernd, weiter-
lebt. Sein Korper wird Uber die &gyptischen Provinzen verteilt,
um dem Land die Fruchtbarkeit zu sichern.

Odin entgeht diesem Schicksal. Zusammen mit seinem
Sohn Thor - ja sogar mit seiner Gattin Frigg - ist er Himmels-
gott, Sturmgott, Kriegs- und Totengott. Sein Spektrum ist so
groB und ausdifferenziert, daB er durch groBe Zeitrdume am
Leben bleibt. Er Gbersteht sogar die Christianisierung, indem
er im Untergrund heimlich weiterleben kann und bis in die
jingste Zeit verehrt wird. Odin, der Zauberer, hat das erreicht,
was keinem seiner Kollegen in anderen Kulturen gelungen ist!

8 Eliade, M.: Die Religion und das Heilige, S. 115

143



Nur Jahwe, der hebrdische Regen- und Befruchtungsgott, hat
Autonomie und Souveranitat entwickelt. Seine Offenbarun-
gen auf Orakelbasis - sind zum Gesetz geworden. Auch Zeus
und Jupiters Kréafte haben sich im griechisch-rdomischen Recht
manifestiert. Jetzt erstarren alle ihre Manifestationen, denn die
Gottheiten leben nicht mehr in den von ihnen geschaffenen
Formen. Sie haben sich auf eine andere Ebene zurlickgezo-
gen, weil der Mensch glaubt, diese Funktion selbst erfullen zu
kénnen.

In Anbetracht dieser psychologischen Wahrheit bleibt die
bange Frage, ob wir Menschen rasch genug begreifen, daB
wir uns mit unseren eigenen Kraften entweder Ubernehmen,
oder ob wir uns unter Einsatz aller unserer Energien auf eine
kulturelle und zivilisatorische Aufgabe konzentrieren, die bisher
einmalig in der Geschichte der menschlichen Evolution ware.
Zweifellos ist es ein Heldenkampf, der nur durchgestanden
werden kann, wenn alle peripheren Vergnigungen und Verzet-
telungen der vorhandenen Energie wegfallen.

Der Gegner in diesem Kampf ist der Mensch selbst in sei-
nem Bedlrfnis nach Macht und Dominanz Uber die Natur.
GroB kann der Mensch jedoch nur sein, wenn er das tatsach-
liche AusmaB seiner GroBe bescheiden sehen kann und nicht
nur die lllusion seiner Grandiositat vor Augen hat. Damit wéren
ehrliche Voraussetzungen flir soziale, politische und techni-
sche Ldsungen gegeben, die uns helfen, die 6kologische Kata-
strophe zu meistern, die sich in den verwalterischen Struktu-
ren der Gesellschaft ebenso ereignet, wie in den Kirchen, dem
Erziehungswesen oder anderen Systemen.

Die Mythologie kann deutlich machen, mit welcher Ver-
gangenheit wir in unserem Inneren leben und welche Auswir-
kungen diese auf unser Leben im AuBen hat. Kénnen wir z.B.
sehen, daB wir seit zwei Jahrzehnten dabei sind, in eine vdllig
neue Dimension vorzustoBen, wie es durch die Computertech-
nologie geschieht. Immer schneller entwickeln, konstruieren,
formen, zeugen, gebédren, managen wir die Objekte unserer
Welt und bemerken nur gelegentlich, was dabei auf unbewuB-

144



te Weise auch mit uns selbst geschieht: Unsere philosophische
und ethische Grundhaltung entwickelt sich nicht in gleicher
Weise. In der Folge entstehen Lebensrdume, die von geistigen
Konzepten nicht mehr durchdrungen und gefahrdet fur inflatio-
nare Entwicklungen sind.

In welcher Weise ein Sturmgott auf der psychischen Ebene
positiv wirken kann, 148t sich beim Pfingstwunder erkennen,
wenn der Heilige Geist als Sturm um den Versammlungsraum
der Apostel braust und die Vielfalt der Sprachen verursacht.?

»,Uund es geschah plétzlich ein Brausen vom Himmel wie
eines gewaltigen Windes und erfiillte das ganze Haus [...] Und
es erschienen ihnen Zungen, zerteilt, wie von Feuer; und er [der
HI. Geist] setzte sich auf jeglichen unter ihnen, und sie wur-
den alle voll des heiligen Geistes und fingen an zu predigen in
anderen Zungen, wie der Geist ihnen gab, auszusprechen.”

Wenn eine Gottheit auf solche Art zu wirken beginnt, erfaBt
sie alles und nichts kann sich ihr entziehen. Aus diesem Grun-
de ist es wichtig, den zu den Sturmgottheiten gehdrenden
Energien Aufmerksamkeit zu schenken und bei allen ,stlirmi-
schen® Entwicklungen baldmdéglichst die Reflexion folgen zu
lassen.

9  Apostelschichte 2, 2-13

145






Die Schicksalsfrauen






Der Geist Odins kommt besonders
in den Walkiren zum Ausdruck und
ist untrennbar mit diesen verbunden.
Doch sie besitzen einen Doppela-
spekt: In Walhall sind sie die Schen-
kinnen, die fur die Asen und Einheri-
er den Met ausschenken, sie bei der
taglichen Ruckkehr vom Kriegszug
empfangen und ihnen ,die Sitzban-
ke bereiten”. Andererseits sind sie
die grausigen Weberinnen, die, so
berichtet uns das Walkulrenlied,! in
einem Gemach, das sich in einem
Hlgel befindet, an einem Webstuhl
sitzen, an dem die Spannfaden aus Menschendarmen und die
Webgewichte aus Menschenschadeln gemacht sind. Die Art,
wie das Gewebe angefertigt wird, bestimmt gleichzeitig den
Verlauf der von den Walkiren geleiteten Schlacht. Sie befinden
sich kraft ihrer Zauberwirkung gleichzeitig am Webstuhl und
auf dem Schlachtfeld.

Es ist sicher von Bedeutung, daB sich unter den drei fih-
renden Walkliren auch Skuld befindet. Sie ist namensgleich,
vielleicht auch identisch mit der dritten Norne am Urdbrunnen,
die den Zukunftsaspekt verkérpert. Die Walklren sind gewis-
sermaBen das Wirkprinzip, das fUr den Fortbestand der Ent-
wicklung Sorge tragt. Sie sind auf der Ebene des Krieges und
des Kampfes die Garanten fir die Einhaltung der karmischen
Bedingungen. Auf diese Weise erreichen sie kdmpfend (WalkU-
re Gunnr) eine in die Zukunft wirkende (Walktre Skuld) Umwaél-
zung (WalkUre Rotta). Rotta erinnert an unser Wort ,,Rotte”, das
sowohl im Zusammenhang mit kriegerischem Zusammenrotten
als auch mit den Prozessen beim Kompostieren (= verrotten)
zu sehen ist.

1 Es nennt sich Darratharljéth und ist ein Lied, in dem das Weben der
Walkuren der todbringenden Frauen beschrieben wird.

149



Diese drei Walkiren stiirmen im Schlachtengetiimmel voran
und bestimmen im Auftrag Odins Uber das ,Heil“ eines Stam-
mesflhrers. Hierunter war das Wohlergehen, der Erfolg in der
Schlacht, das Unversehrtbleiben usw. zu verstehen. Wenn
den Fuhrer sein Heil verlieB, war die Gruppe gezwungen, sich
einen neuen ,heilvolleren® Fihrer zu wahlen. Nur ein solcher
Gewahrsmann brachte die Hoffnung, kiinftig wieder Schlach-
ten und neues Land zu gewinnen, Beute zu machen.

Was aus diesen Vorstellungen geworden ist und in welcher
Weise sie pervertierten, zeigt uns das Ideal des preuBischen
Soldatengehorsams, das nicht nur das Schicksal vieler Man-
ner bestimmte, sondern ein politisches System beeinfluBte und
von vielen etwas zu klein geratenen Familienpatriarchen véllig
miBbraucht wurde. Ganze Generationen wurden in ihrer Auto-
nomieentwicklung gestdrt und es blieb ihnen nur der Ausweg,
sich mit den elterlichen und gesellschaftlichen Uberichfor-
derungen vollig zu identifizieren, um diese schlieBlich genau-
so unreflektiert an ihre eigenen Kinder weiterzugeben. DaB3 so
erzogene Menschen derart verbogene ldeale fir ihre eigenen
Machtzwecke miBbrauchten, ist eine natlrliche Folge, wie
uns die ,heldenhaften“ Einsédtze im zweiten Weltkrieg gezeigt
haben.

Die folgende Geschichte bringt zum Ausdruck, wie sehr das
Schicksal der Krieger mit dem Auftrage der Walklren verknUpft
war. Diese ihrerseits waren in das Gewebe von Ursache und
Wirkung eingebunden.

Brunhilde war eines der Schild- oder Wunschméadchen, wie
die Walkiren auch genannt wurden. Als sie eines Tages mit
acht ihrer Schwestern von Walhall fortflog, um zu baden, leg-
ten sie auf der Erde ihre Gefieder ab.

Kdénig Agnar, der sie beobachtet hatte, ergriff die abgeleg-
ten Gefieder und verbarg alles unter einer Eiche. Damit waren
ihm die Walkiren ausgeliefert, und er zwang sie, ihm Hilfe im
Krieg gegen Hjalmgunnar zu gewéahren. Odin jedoch hatte dem
alten und besonders tapferen Hjalmgunnar den Sieg verspro-
chen.

150



Nachdem Briinhilde so Odins Willen miBachtet hatte und
Hjalmgunnar gefallen war, stach Odin sie zur Strafe mit einem
Schlafdorn. Er schloB sie von allen ihren Aufgaben als Walkre
aus und gebot ihr, sich zu vermahlen. Brinhilde legte jedoch
das Geliibde ab, sich mit keinem Mann zu vermahlen, der
sich furchten kénnte. Sie erbat sich als Schutz wahrend ihres
Schlafes eine von Flammen umgebene Burg (Waberlohe). Von
nun an konnte sie nur noch ein irdisches Leben flhren. Nur ein
furchtloser Held, der es wagte, auf seinem Pferd den Flam-
menring zu Uberwinden, sollte sie zur Frau gewinnen kdnnen.
Dieser Held war spéater Siegfried (oder Sigurd, wie er im Wol-
sungenlied genannt wird).

Wie Brinhilde als Walkire Odin getduscht hatte, als sie -
wenn auch unter einem Zwang - dem Falschen den Sieg ver-
leihen wollte, so wurde sie spéater von Gunther und Siegfried
getauscht. Das Nibelungenlied berichtet uns eine lange Reihe
an Verwicklungen, die schon friih beginnen und zunehmend
tragischer werden: Sigurd (Siegfried) ritt eines Tages mit sei-
nen Hunden und Falken zur Jagd, als sich einer seiner Habich-
te auf einen hohen Turm an ein Fenster setzte. Sigurd stieg
dem Vogel nach und sah in der Turmstube ein schénes Weib,
in dem er Brunhilde erkannte. Sie war eben damit beschaf-
tigt, am Webstuhl ein Gewebe aus Gold herzustellen, in dem
sie Sigurds Heldentaten darstellte: den Tod des Wurms, die
Eroberung des Hortes und den Tod Regins. Briinhilde wird
hier von Sigurd bei ihrer geheimen Tatigkeit Uberrascht, und
wir wissen aus vielen Marchen, daB solches Tun dem Mann in
der Regel Ungliick bringt. Andererseits ist das Bemihen Brin-
hildes unverkennbar, auch auf der irdischen Ebene flr ihren
Geliebten zu wirken, der leider seine Liebe zu ihr vergessen
hat.

Durch Brinhilde - bezeichnenderweise durch ihr Schwa-
nendasein - kommt es zu einer neuen Begegnung und Durch-
dringung der géttlichen und der menschlichen Welt. Dies kann
zunachst nur tragische Formen annehmen, denn es werden
gottliche Gesetze verletzt, als Konig Agnar die Walkure zwingt,

151



die kommende Schlacht zu seinen Gunsten zu entscheiden.
Da sie Odins Willen nicht gehorcht, ist die goéttliche Ordnung
gebrochen. Eine solche Tat kann nicht ungestihnt bleiben.

Durch die Begegnung mit Siegfried/Sigurd erhalt Brin-
hildes Schicksal eine weitere Verdichtung. Er ist zwar furcht-
los und heldenhaft, wenn er mit seinem Pferd zu ihr vordringt,
ihr schlafend mit seinem scharfen Schwert die Brinne auf-
schneidet und sie erweckt, doch spater vergiBt er sie wieder,
obwohl sie sich ewige Treue geschworen haben. Ein solches
Vergessen kennen wir aus vielen Méarchen. Es trennt die eben
Vereinten, bis sie sich spéter, nach langen und schmerzenrei-
chen Wirren wiederfinden. Auch Brinhilde und Sigurd treffen
sich wieder, aber er erkennt sie nicht als seine Geliebte. Sein
BewuBtsein ist nicht reif und genligend wach, um sich aus aller
Verwirrung zu befreien, in die er durch die homophile Verquik-
kung mit Kénig Gunther und dessen Briider geraten ist.

Von der Faszination, die von den Walkiren als
Schwanenmadchen auf die Manner ausgeht, erzadhlt das
Woélundlied.2 Sie fliegen von Siden durch den Dunkelwald
(myrkwid), lassen sich am Seestrand nieder und spinnen kost-
bares Linnen:

1. Madchen von Siiden

durch den Myrkwid [Dunkelwald] flogen,
die schmucke Alwit,

Schicksal zu wirken.

Zu sdumen am Seestrand

saBen sie nieder,

des Sidens Kinder,

spannen kostbares Linnen.

2. Eine von Ihnen,

Egil herzte,

die schéne Maid,

an schneeiger Brust.

Die andre war SchwanweiB,

trug Schwanenfedern;

(sie schlang um Schlagfide schimmernde Arme).

2 Genzmer, Felix, ,Die Edda“, 4. Auflage, Kéln 1983, S. 188

152



Doch die dritte,
deren Schwester,
umwand Wélunds
weiBen Hals.

3. So saBen sie

sieben Winter,

aber den achten

immer in Sehnsucht,
aber im neunten

schied sie die Not:

Die Méadchen trieb es
durch den Myrkwid fort,
die schmucke Alwit,
Schicksal zu wirken.3

Hier handelt es sich ganz offensichtlich um Walkulren, die ihre
Schwanengewander abgelegt hatten. Die drei jungen Manner
hatten diese an sich genommen, wodurch die Schwanenjung-
frauen an ihrer Rickkehr gehindert waren. Der psychologische
Gehalt dieser Mythe scheint darin zu liegen, daB die Jungfrau-
en durch den Raub ihres Federkleides an der Erfillung ihres
eigentlichen Auftrages, Schicksalsfaden zu wirken, gehindert
wurden.

Im Wolundlied ziehen zwei der Manner aus, um ihre Frau-
en wiederzufinden, Wélund, der dritte, uns auch bekannt unter
dem Namen Wieland der Schmied, bleibt einsam zurtck, hofft
auf ihre Ruckkehr und schmiedet Ringe (Symbol der Verbin-
dung) fur sie. Nebenbei sei erwahnt, daB Wieland in ziemliches
Elend verfallt, denn seine Schmiedekunst ist dem Koénig so
wertvoll, daB er ihm die Sehnen an den Beinen durchschnei-
den laBt, um ihn an der Flucht zu hindern.

Die Suche nach der geliebten Frau fihrt zur Erfahrung einer
neuen Dimension des Seelischen. Die Schwanenjungfrauen
sind Symbole der Anima des Mannes, seiner weiblichen Seite.
Doch sie 14Bt sich nicht auf rohe Weise zwingen und keines-
falls durch Gewalt oder entsprechende Kunstgriffe ans Tages-
licht bringen. lhr Wirken ist im Inneren des Mannes und bedarf
sorgsamer Integrationsarbeit. Weibliche Eigenschaften, hier als

3 aus: Wolundlied 1-3, Genzmer, S. 186
153



seelische Qualitaten verstanden, konnen nicht mit mannlichen
Eigenschaften im , Kontrastverfahren“ bezwungen werden. Die
Wolund-Mythe beschreibt an dieser Stelle ein erstes Aufein-
andertreffen der weiblichen und mannlichen Qualitdten und es
kommt zu ersten Kontakten, die jedoch nicht dauerhaft sein
kénnen, wenn sie von Gewalt bestimmt sind. Nach dem Ver-
lust der eben - gewaltsam! - erworbenen Frau beginnt als neue
Phase die Suche nach dem Verlorenen und Liebgewordenen.

Mit dem Raub des Schwanenkleides spaltet der Mann
gewaltsam die Tierseite ab, ohne daB er auf die unverhillte
Begegnung mit seiner weiblichen Seite, der Anima, vorberei-
tet ist. Weder kennt er ihre Herkunft, noch ihre Bestimmung.
Er ist einfach Uberwéltigt von der Begegnung mit dieser herr-
lichen Gestalt, die im Dammerlicht des Tages stattfindet. In
diesem Grenzbereich von BewuBtem und UnbewuBtem reift
er die Anima an sich und veranlaBt damit eine Entwicklung,
ohne sich dessen bewuBt zu sein, die die weibliche Gestalt
wieder zu ihrem Herkunftsort zuriickleitet. Solange der Mann
»in Besitz“ dieser weiblichen Kréafte ist, verleiht sie ihm ein gro-
Bes Ahnungsvermdgen, eine starke Naturverbundenheit und
eine entsprechend ausgepragte Instinktsicherheit. Erst wenn
die Frau wieder ihr Schwanenkleid zurtickgewinnt und zum Ort
ihrer Herkunft zurlckkehren kann, wird ihm bewuBt, wie wenig
er aus eigenen Kraften heraus vermag. Dies macht den Ver-
lust so schmerzlich und veranlaBt ihn, die weibliche Seite, die
Anima zurlckzugewinnen.

Es ist die Halbnatur von Mensch und Tier, die hier die Mitt-
lerfunktion zwischen BewuBtem und UnbewuBtem lbernimmt
und deshalb die Méanner, die in ihren Besitz gelangen zu sehr
kreativen Handwerkern oder Kunstlern macht. Aber, wie schon
angedeutet, die Beziehung zur Schwanenjungfrau ist nicht von
Dauer, denn im guten wie im schlechten Sinne ist sie selbst fiir
den Mann unbewuBt und deshalb nicht haltbar. Die Uberlegen-
heit, die sie dem Mann verleiht, besitzt dieser noch nicht aus
seinen eigenen Kraften heraus, er ist abhangig von der Gnade
ihrer Anwesenheit.

154



Hedwig von Beit beschreibt, wie eindrucksvoll es ist, wenn
die Anima allen Leuten die Herzen auf eine Weise wegzaubert,
»,S0 daB sie weder tot noch lebendig® sind. Dies gehort zur
L#Animabesessenheit”, die den Mann unmenschlich, d.h. ohne
menschliches Herz sein 148t und jede spontane Bezogenheit
auf die Mitmenschen und jedes lebendige Reagieren ist dann
unterbunden. Der Mensch befindet sich in einem schweben-
den, nicht ganz anwesenden Zustand. Er geht ,fasziniert und
gebannt vom Gaukelspiel seiner Anima durch das tagliche
Leben.“4

Der Raub des Schwanenkleides ist deshalb der Anfang
einer neuen und meist beschwerlichen Suchwanderung zur
neuen BewuBtheit. Die zwei Schwéne am Urdbrunnen sind
das heile Bild eines paradiesischen Zustandes, der in sich die
Ganzheit birgt, aber noch véllig unberthrt, vollig unbewuBt und
fern vom BewuBtsein ruht. Doch gerade von dort, aus den Tie-
fen des UnbewufBten gehen die Krafte aus, die den Zustand
verandern und ihn zu einer neuen Entwicklung dréngen. Diese
Krafte, hier die Schwane selbst, sind es, die sich dem Men-
schen bemerkbar machen. Sie legen an einer entsprechenden
Stelle, im Ubergangsbereich zwischen BewuBtem und Unbe-
wuBtem, die dem Menschen zuganglich und seinem Alltagsle-
ben doch fern ist, z.B. einem Weiher im Wald, ihr Schwanen-
kleid ab. Dort baden sie und werden dadurch fir den Men-
schen sichtbar, ja greifbar. Es ist die Liebe der Anima, die sich
dem Mann zu erkennen gibt, ihn aber auch wieder in schmerz-
licher Weise verlaBt, um ihn dazu zu bewegen, sich in neuer,
bewuBter Weise, jetzt selbst liebend, um sie zu bemihen.

Die Schwéne waren bei den Griechen die heiligen Tiere
des Apollons, denn singende Schwane umkreisten den Ort, an
dem seine Mutter in Wehen lag. Spéter entfihrte er die scho-
ne Kyrene mit seinem Gespann, das von Schwénen gezogen
wurde. Aber nicht nur dieser Aspekt des Lebens gehért zu
den Schwénen, vielmehr prophezeit der Schwan durch seinen
Gesang auch den Tod.

4 von Beit, Hedwig, Band I, S. 285
155



Im Hinduismus finden wir im Schwan Hamsa eine &hnliche
Bedeutung. Hier ist er das Tier Brahmas, das als géttlicher
Vogel das Weltenei auf das Wasser legt, dem schlieBlich Brah-
ma entsteigt. Gelegentlich erscheint Brahma mit einem von
Schwanen gezogenen Wagen. Paramahamsa bedeutet der
,GroBe Schwan® und ist der universale Grund, das Selbst. Hier
ist der Schwan ein Symbol fir den Atem des Allgottes. Der
Name ,ham-sa“ bedeutet nicht nur ,Schwan®, sondern heiBt
auch ,ich bin er“, also Brahma selbst.

Der Schwan vereint symbolisch die beiden Elemente Luft

und Wasser. Die Qualitdten des Wassers in seinem flieBenden
Gehalt und seinen verénderlichen Aggregatzusténden, von Eis
bis zum Nebel, kommen im Symbol des Schwans zu einer ein-
maligen Vereinigung. So verkdrpert der Schwan auch ein Sym-
bol fir das Selbst des Menschen, mit dem es sich zu verbin-
den qilt.
Besonders in seiner Frihzeit stand Odin in intensiver Verbin-
dung zu den weiblichen Wesenheiten, vor allem den GroBen
Muttergdttinnen, deren germanische Namen uns leider nicht
bekannt sind. Hierzu gehdrten nicht nur die Nornen (Schick-
salsfrauen), sondern auch die mit besonderen Fahigkeiten
ausgestatteten Riesinnen, wie die Seherin Vdlva. Diese Frau-
en hatten Zugang zu den unbewuBten Ebenen und damit Ver-
bindung zum Urwissen, um das sich die Menschen bis heute
bemuhen. In der Vbluspa werden in den ersten sieben Versen
die Gotter in ihrem Wirken beschrieben, doch dann folgt der
achte Vers, der von den Nornen kiindet:

Sie [die Asen] pflogen heiter

im Hof des Brettspiels -

nichts aus Golde

den Goéttern fehlte -,

bis drei gewalt’ge

Weiber kamen,

Tochter der Riesen aus Thursenheim [Riesenheim].5

5 Vsp.8

156



Sie besitzen ein ganz anderes Wesen als die Walkiren und
sind in gewisser Weise zeitlos, obwohl sie auf das Innigste mit
der Zeit verbunden sind. Mit geheimnisvoller Weise wirken sie
auf das Schicksal des einzelnen. Auch die Asen unterstanden
der Macht dieser machtigen Frauen, hinter denen das Urwis-
sen aufscheint, das um die Bahnen kosmischen und menschli-
chen Lebens weiB.

Urd ist die Alteste der drei Nornen. Zu ihrem Wesen gehdr-
te das Wissen um die Vergangenheit. lhr war alles bekannt
und vertraut, was sich in alten Zeiten ereignet hatte. Alles was
irgendwann er- und entstanden oder geworden war, gehort zu
ihr und bleibt auch zutiefst mit ihr verbunden. So ist Urd das
Inbild der GroBen Erdenmutter, ohne die es kein Leben gibt.

urdr bedeutet eigentlich , Tod“, ,verderbliches Schicksal“,
»~Schicksal“. Etymologisch ist es mit dem indogermanischen
uert, winden, flechten und mit verda, werden verwandt, das
seinerseits urverwandt ist mit dem lateinischen vertere, dre-
hen, wenden.s

Im Mittelpunkt steht damit der Schicksalsfaden eines Men-
schen, der von den Nornen gewunden, geflochten und gedreht
wird.

Ihre Schwester hei3t Werdandi. Sie ist mit allem verbun-
den, was am Entstehen und Werden ist (werdandi = Werden)
und darf so die Herrscherin der Gegenwart - oder wir kbnnen
auch sagen: die Mutter des Augenblicks - genannt werden. |hr
gehort der Augenblick und alles, was sich in ihm vollzieht und
ereignet.

Zu Urd und Werdandi gehort als Dritte die Norne Skuld. lhr
Name bedeutet Schuld. Sie wird in alten Schriften und in den
Runenliedern als diejenige erwahnt, deren Name erst noch
in den Holz-Runenstab ,geritzt“ werden muB. Sie ist also im
gegenwartigen Augenblick noch gar nicht vorhanden, weil es
bekannterweise die Zukunft jetzt nur indirekt gibt. Skuld ist
zunachst nur latent anwesend. Sie ist erst noch am Werden!

6 de Vries, § 191,§ 192

157



Ihre Gegenwart ist uns meist nicht bewuBt, bereitet uns aber
oft Angst und Unruhe.

Skuld, die jungste, ist das unabwendbar heranrtickende
Schicksal, die Schuld schlechthin, der man keinesfalls ent-
rinnen kann. Die Walklre Skuld, die mit Odin in der Schlacht
voranreitet und die Norne Skuld symbolisieren beide das
Zukunftsprinzip, auch wenn sie méglicherweise nicht identisch
sein sollten.

Nach de Vries lassen sich besonders zwei Quellen fir
die Mythen um die Nornen nennen: zum einen ist es die
surspringlich namenlose und gestaltlose, aber spater person-
lich gedachte Schicksalsmacht”, zum andern sind es Wesen
aus dem Bereich der Fruchtbarkeit, die sich schicksalsbestim-
mend zur Geburtsstunde einfinden und so eine Art Geburtshel-
ferinnen gewesen zu sein scheinen.”

Vermutlich waren die Nornen urspriinglich weissagende
Wassergeister und représentierten die géttliche Ebene hinter
den germanischen Priesterinnen und Seherinnen. Verschie-
dene Autoren nehmen christliche Einflisse auf die Mythenbil-
dung an. Hinter dem UbergieBen der Esche (als Lebensbaum)
mit heiligem Wasser durch die Nornen wird dabei nicht nur
die Erhaltung des Baumes gesehen, sondern vor allem das
Abwaschen von Schuld und die Erneuerung der Unschuld der
Menschennatur.g

Diese drei Frauen, mit ihrem Wissen, ihrer Ahnung und Fur-
sorge flr den Schicksalslauf der Menschen, Goétter und ihren
Welten, sorgten fir das Wohl des Weltenbaumes. Die sich in
ihrer Obhut befindende Urd-Quelle ergoB sich in einen im
Wald liegenden See, in dessen klarem Wasser zwei Schwéne
schwammen. Auf dieses Motiv gehen alte Sagen zurlick, in
denen immer wieder glaubhaft berichtet wird, daB Schwéne
angeflogen kamen, das Schwanengewand ablegten, um als
schoéne und anmutige Jungfrauen in den einsamen und ruhi-

7  de Vries, § 192
8 Bugge, nach Lorenz, S. 266

158



gen Waldseen zu baden. Vermutlich waren es die Nornen, die
sich hier zu ihrer Abwechslung und geistigen Erhebung in den
Luftraum er- und enthoben. Das Wasser dieses Brunnens war
das Wasser des Ur-Werdens.

Urd war wohl urspringlich die einzige Norne und als
Schicksalsgéttin eine Entscheidungsinstanz Uber Zeit und Ort
des Todes.?® Spater, wohl auf literarische Urspriinge zuriickge-
hend, kamen ihre beiden Schwestern hinzu. Ob die Germanen
die Dreizahl aus der antiken Welt lilbbernommen haben, 148t sich
nicht belegen. Die Nornen reprasentieren durch inre Namen die
Zeit, die sie vertikal in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
auftrennen. Urd verkdrpert die Vergangenheit und ist natur-
gemaB die &dlteste der drei weisen Frauen. Nach ihr ist eine
Wurzel der Weltesche benannt und sie ist gewissermaBen die
Uressenz am Lebensfaden. Dort entspringt die Lebensquelle,
die alles weiB, hell und heil macht. Das Wasser dieser Quel-
le ist das Lebenswasser, das uns in so vielen Méarchen und
Mythen auf unterschiedlichste Weise entgegenquillt. Dies gilt
es in Zeiten von Not und Krankheit zu suchen und aus der Welt
der Tiefe an die Oberflache, in die Welt des Alltags hineinzutra-
gen und dort wirken zu lassen.

Die skandinavische Sage von der Geburt des Helden Nor-
nagest erzahlt,0 wie drei prophetisch begabte Frauen erschie-
nen. Wéahrend die beiden ersten ihm Mut und Gliick weissag-
ten, geriet die dritte in Zorn, weil sie sich von den Anwesenden
gestoBen geflhlt hatte. Sie bestimmte, ,daB sein (Nornagests)
Leben an dem Tag aufhoéren soll, an welchem die Kerze, die
neben ihm steht, niedergebrannt ist.“ Um das Kind zu retten,
rieten die beiden ersten Nornen der Mutter, die Kerze sofort zu
ergreifen und auszuléschen und nie wieder anzuziinden. Das
Kind wurde Nornagest genannt, denn das heiBt ,,Gast, Schitz-
ling der Nornen“.1t

9  Holtsmark, nach Lorenz, S. 249
10 P Grappin: ,Die Mythologie der Germanen® in Mythen der Volker,
Hrsg. Pierre Grimal, Frankfurt a.M. 1967

11 Grappin, S. 94

159



Aus den mythischen Nornen entwickelte sich die Vorstel-
lung von Feen, wie wir sie heute in unseren Volksmérchen fin-
den. Nach ahnlichem Muster verlduft das bekannte Marchen
Dornréschen, in dem es die Feen sind, die dem neugeborenen
Kind die Segenswiinsche bringen. Hier ist es die nicht eingela-
dene Fee, die erscheint und den Fluch ausspricht. Immer wie-
der sind es die Krafte im Widerstreit, wie sie lebensbejahend
und lebensfeindlich miteinander ringen.

Etwas vom germanischen Schicksalsglauben hat sich
besonders in unserem Begriff ,Wirklichkeit” erhalten. Unver-
kennbar enthadlt die erste Silbe den Bezug zu wirken und
weben. Im zusammengewirkten Gewebe oder Faden sind die
Anteile der Vergangenheit ,wirk“-sam. Es ist ein nahtloser FluB,
wie die Ereignisse ineinandergreifen, einander bedingen. ,Das
Schicksal wachst von innen heraus wie ein Baum, der, in der
Tiefe wurzelnd, langsam groB wird wie die Esche, die hoch
und gewaltig aufgewachsen, in ein Steinalter zuriickreicht und
in der Tiefe neun Weltreiche mit ihren drei machtigen Wurzeln
umklammert.“12 So heiBt es im Lied von Helgi, dem Hundings-
téter (Helgakvitha Hundingsbana I):

1. Urzeit war es, 2. Nacht war’s im Hof,

Aare [Adler] schrien, Nornen kamen,

von Himmelsbergen sie schufen das Schicksal

sank heiliges NaB: dem Schatzspender:

da hatte Helgi, der Herrscher Hehrster

den hochgemuten, solle er heien,

Borghild geboren der ruhmreichste Recke werden.

in Bralunds SchloB.

3. Sie schnirten machtig 4. Sie bargen die Enden
Schicksalsfaden in Ost und West,

dem Burgenbrecher des Fursten Land

in Bralunds SchloB; lag dazwischen;
goldnes Gespinst nach Norden warf
spannten sie aus, Neris Tochter

festend es mitten eins der Béander,

im Mondes Saal. unzerreiBbar.

12 Ninck, S. 191
160



5. Eines schuf Angst
dem YlfingensproB
und auch der Frau,
die Freude gebar:
der Rabe rief

zum Raben voll Gier -
er saB im Wipfel -:
»lch weiB etwas!“13

Hier wird das Schicksalsgewebe der Nornen nicht nur
im kosmischen Sinne riesenhaft gedacht, sondern auch im
Ubertragenen Sinne weltumspannend vorgestellt. Die Enden
des Gespinstes werden von Ost nach West gespannt, so daB
das Firstenland in der Mitte fest in unzerreiBbare Béander
eingebunden und selbst der Mondsaal, wohl der Himmel, mit-
einbezogen ist. Dem klinftigen Kénig Helgi bereiten die Nornen
glickhafte und tragféhige Faden, die sein Leben glnstig vor-
herbestimmen.

Eine Entsprechung zu den Nornen, die an Helgis Kénigs-
hof kommen, berichtet Ninck in einem norwegischen Marchen
von der ,Hexe Pfarrerin®, die, als sie verbrannt werden soll,
ein graues Garnknauel aus ihrem Kleid hervorzieht, das Ende
gegen den Himmel wirft, um anschlieBend wie eine Katze an
dem Faden in die Hohe zu klettern. Sie soll seit dieser Zeit ver-
schwunden sein.4

In der Dreizahl der Nornen findet sich die haufig anzutref-
fende Dreiheit der Muttergestalten und Urmditter, wie in den
rémischen Parzen, den griechischen Graien, Grazien und
Moiren. Die Drei ist eine sehr dynamische Zahl, der das ,,Ein“-
deutige auf den andern Hinweisende der Zwei fehlt. In der Drei
kann die Zweiheit in abwechselnden Konstellationen herge-
stellt werden. Ein Gleichgewicht kann es unter diesen Umstan-
den nicht geben.

13 sDas jingere Lied von Helgi dem Hundingstéter®, Genzmer, F: Die

Edda.
14 Ninck, S. 285

161



Gelegentlich findet sich in der Literatur die Drei als die Zahl
der Vollstandigkeit. Dies ist eine miBverstandliche Interpreta-
tion, die aus der Verherrlichung des Dreifaltigkeitsgedanken
abgeleitet werden kann. Die Drei drangt in ihrer Dynamik nach
Vollstandigkeit, die sie erst in der Vier erhalt. Entsprechend
selten ist die Vier in den Marchen und Mythen, entsprechend
selten auch in den germanischen Mythen. Die Vier wirde der
Aufhebung aller verhangnisvollen Verflechtungen von Innen
und AuBen, BewuBtem und UnbewuBtem entsprechen. Dieses
ideale Ziel kann héchstens angedeutet, niemals im Bereich des
Marchens oder des Mythos verwirklicht werden. Es ist die Auf-
gabe des Individuums, die Verwirklichung der Drei zur Vier hin
zu leben. Deshalb finden sich immer drei Aufgaben, die geldst
werden mussen, wahrend die nicht genannte vierte Aufgabe
dann die Erfullung und Verwirklichung dessen ware, woflr die
Aufgaben gestellt wurden.

In den drei Nornen verkérpert sich die Dynamik der Zeit in
ganz besonderer Weise: Urd, die Alte Frau, Werdandi, die reife
Frau, und Skuld, das Madchen, stellen die Reifungsstufen des
Weiblichen dar. Als die Gottheiten der Zeit sind sie auch die
Repréasentantinnen der GroBen Mutter, die als Spinnerinnen
des Schicksalsfadens das Eingebundensein des menschlichen
Lebens in die Verflechtungen von Geburt, Reifung, Tod und
Wiedergeburt verkdrpern.

Bei den Griechen findet sich das Dreigespann der Schick-
salsfrauen in verschiedenen Auspragungen. Besonders sind
hier die Moirai (oder Moiren) zu nennen. Diese gdéttlichen
Wesen bestimmten den Ablauf der Ereignisse im menschli-
chen Leben. In verschiedenen Funktionen flhren sie einerseits
den Willen der Gotter aus, andererseits sind auch die Gotter
ihrem Spruch unterworfen. Die Moirai sind die Lose der Men-
schen im Leben. Kloto, die Spinnerin, halt den Spinnrocken,
Lachesis, die ,Zuteilerin der Lose", spinnt den Faden und halt
das Lebenslos in der Hand, und Atropos schlielich schneidet
den Lebensfaden auf die richtige Lange. Diese drei Schwe-
stern werden einerseits als die Tochter der Nacht beschrieben,

162



andererseits aber auch als Téchter des Zeus und der Themis
und somit als Schwestern der Horai, den Jahreszeiten. Hierin
drickt sich wie bei den Nornen ihre Verbindung mit Dynamik
und Ablauf der Zeit besonders aus.

Da die Gespinste der Nornen nicht immer gliickhaft und
freundlich waren, flhrte dies zu einer gewissen fatalistischen
Haltung der Germanen, der sie sich zwar unterwarfen, ohne
dabei jedoch in eine Resignation zu verfallen. Der Spruch der
Nornen galt als bindend, wenn man ihn durch Traum oder das
Gesicht der Seherin Ubermittelt bekam.

Sehr wesentlich gehdért zu den Nornen und Walkiren die
seherische Dimension. Die Germanen legten besonderen Wert
auf Wahrtrdume und Zeichen, die den Schlachten und Kamp-
fen vorausgingen. Dabei war es eine Selbstverstandlichkeit,
alle TrAume aus der persdnlichen Umgebung der Schlachten-
fUhrer, besonders die der Mitter, Schwestern und Ehefrauen
sehr ernst und sehr direkt zu nehmen und auf kinftige Ereig-
nisse zu Ubertragen. Bei der Deutung der Traume und Zeichen
wurden die Kdmpfenden in der Regel mit den sich eventuell
zeigenden Tiergestalten gleichgesetzt, etwa Wolfe, Eber, Adler
oder Habichte.15

Das folgende Traumbeispiel berichtet Ninck aus den isléan-
dischen Familiensagas: Als Gunnar von Haldenende mit seinen
beiden Bridern einen Besuch machen mdchte, geraten sie
unterwegs in einen Hinterhalt. Kurz bevor der Uberfall statt-
findet wird Gunnar sehr schlafrig und legt sich ins Gras. Im
Schlaf stéhnt er, woran seine Brlder seine schweren Trdume
erkennen und ihn nach dem Aufwachen danach befragen. Er
erzahlt ihnen, wie sie in seinem Traum von Woélfen Uberfallen
worden seien, die sie mit Schwert und Hellebarde in scharfem
Kampf auseinandergetrieben hatten. Die Wolfe deutet er als
Manner, die ihnen kurze Zeit spater auflauern. Ein Bruder fallt,
wie er es auch im Traum gesehen hat.

15 Ninck, S. 185

163



Eine solche Vorgehensweise in der Traumbetrachtung
ist uns in etwas modifizierter Weise von Naturvélkern und
besonders von den Schamanen bekannt. Inwieweit hier, ent-
sprechend der Erkenntnisse der modernen Analyse, eine
Wechselwirkung des Trdumenden und seiner Umgebung in
der Weise besteht, daB der Trdumer die unbewuBten Signa-
le seiner Umgebung aufnimmt und diese in eine besondere
Traumsprache, mit den dazu gehérenden Symbolen Ubersetzt,
muB offenbleiben. Im Alten Testament findet sich eine &hnlich
direkte Trauminterpretation durch Joseph, als dieser die Trau-
me des Pharao deutet.1¢ Aus dieser Art, Trdume und Ereignis-
se zu betrachten, ergibt sich eine eigenartige Spannung. Der
bereits erwdhnte Fatalismus bringt standig zum Ausdruck, daf3
es einen Ubergeordneten gdéttlichen Willen gibt, dem es sich zu
fagen gilt. Merkwurdigerweise fUhrt dies zu keiner Resignation,
vielmehr befahigen die Erkenntnisse aus Traum- und Wahrge-
sicht, sich mutig, ja heldenhaft in das Geschehen einzubrin-
gen. Besonders erkennbar wird diese Haltung bei den Asen,
als sie Lokis Kinder, die Ungeheuer Fenrir, Midgardschlange
und Hel, nicht téten, sondern als ihre kiinftigen Gegenspieler
betrachten. Es ist in diesem Zusammenhang muBig, darlber
nachzudenken, welche Entwicklung die germanische Welt
genommen hatte, wenn Odin und seine Gefahrten kurz ent-
schlossen - wie bei der Tétung Ymirs - die Midgardschlange
und Fenrir getdtet hatten. So ist es verstandlich, daB die Asen
keinerlei Vorbereitungen zur Verhinderung der Ragnardk tref-
fen, daB sie aber trotzdem mit groBer Entschlossenheit und
todesmutig in die Zweikdmpfe gehen. Obwohl sie um ihren
Untergang wissen, wenden sie alle Krafte und Energien auf,
um ihren Aufgaben gerecht zu werden.

Eine solche Einstellung hatte flir die Ich-Entwicklung groBe
Bedeutung. Den Menschen war allzeit bewuBt, daB sie sich in
ein kosmisches Ganzes eingebettet sahen und muBten ver-
stehen, daB sie jedoch in den ihnen zugewiesenen Bereichen

16 1. Mos. 41,1-36

164



entschieden und verantwortungsbewuBt fiir sich und die ihnen
Anvertrauten, sei es Familie, Sippe oder Gefolgschaft, zu han-
deln hatten. Dieser Rahmen brachte optimale Voraussetzun-
gen zur Entwicklung eines persénlichen Ichs, das in einem
umschriebenen Raum, geleitet von einem Ubergeordneten Plan
und Ziel bestimmt ist, wie es die Schicksalsfrauen vorgeben. In
dem verbleibenden persdnlichen Raum konnte sich freiheitlich
ein Ich entwickeln, das, immer unter Anerkennung der Uberge-
ordneten Machte, die persdnlichen Krafte einsetzte, erprobte
und weiterentwickelte.

Vor diesem Hintergrund ist es natirlich und selbstverstand-
lich, daB unmittelbar aus dem germanischen Kulturkreis her-
aus, die Zeit der Heldendichtungen mit all ihren hehren Idealen
entstehen konnte. Umfassende Vorbilder entwickelten sich, die
Uber Jahrhunderte hinweg bildend auf die Menschen einwirk-
ten.

Die Nornen waren wie Schicksalsgoéttinnen, die aus der Stil-
le und dem Verborgenen heraus kiindeten. Im Schwedischen
heiBt norna ,heimlich warnen, leise vermitteln“. Damit ist
angedeutet, daB dieses Wissen nicht fir jedermann bestimmt
ist. Es soll im l&rmenden Alltagsbetrieb nicht zugénglich sein,
sondern nur in der Stille der Meditation oder im zauberkundi-
gen Ritual und Orakel wirken.

In den Nornen und ihrem schicksalhaften Wirken, gibt
der Mythos eine Hilfe, die Verschiedenheit der Schicksale zu
erklaren und die Wirklichkeit, der sich Individuen ausgesetzt
fuhlen kénnen, auf gute bzw. bdse Nornen zurtickzufiihren. So
bestimmen in der Vorstellung nicht mehr allein die moralischen
oder gesellschaftlichen Kriterien die Ereignisse, sondern das
auBerhalb des Menschlichen angesiedelte Wirken und Weben
der Nornen.

In der Vorstellung der Germanen war der Tod mit ausglei-
chender Gerechtigkeit verbunden. Sie fiirchteten, die Gei-
ster der Toten kdnnten zuriickkommen, um sich fur erlittenes
Unrecht zu rachen.

165



Die Vorstellung, daB sich die Seelen der Toten in fernen
Orten, in der Heide, im Wald oder auf Inseln versammelten und
mit ihrem Anfihrer Odin (Wotan) als die ,Wilde Jagd“ durch
die Lande stoben, beherrschte die Menschen und erklarte die
fir unsere Verhéltnisse ungentigende Trennung der Germanen
zwischen Leib und Seele. Sie glaubten an Folgegeister (die
Fylgien), die sie als verwandlungsféhige Seele des Menschen
mit dem Koérper eng verbunden sahen. Im Traum und in traum-
verwandten Zustanden l|oste sich die Fylgia und es brauch-
te nur eine besondere Empfanglichkeit, ,,um ihrer wachend
ansichtig zu werden, eine Art Trance, die mit offenen Augen
traumt.“17

Von seherisch begabten Menschen oder von Trdumern
konnten die Fylgien wahrgenommen werden. In Frauen- oder
Tiergestalt erschienen sie den Menschen als eine Art Doppel-
génger und traten zuweilen als ominése Vorzeichen auf. Es
sind ,,Folgegeister”, was sich auch in der Ableitung fylgia ,,Fol-
gen“ erkennen 1aBt. In der Vorstellung der Germanen war die-
ser ,,Geist” des Menschen mit ihm verbunden und gelangte nur
im Traumzustand zu einer gewissen Selbstandigkeit, konnte
jedoch nach dem Tode anderen, und hier besonders Sippen-
angehérigen, folgen. Damit war der Ubergang zu Schutzgei-
stern gegeben. Doch was des einen Heil ist, kann des andern
Unheil sein: Entsprechend konnten Fylgien positive wie nega-
tive Eigenschaften annehmen und in dieser Art auf die Men-
schen einwirken. Wer sich ihnen ndchtens aussetzte, muBte
mit dem Tod rechnen. Das Geoffnetsein fir die Anderswelt war
bei den Germanen noch sehr ausgeprégt, da sie nicht in der
heutigen Weise gegen das UnbewuBte und N&chtliche abge-
grenzt waren. Sie verfligten nicht Uber die Sicherheit gebende
rationale Klarheit, die in der Lage ist, bedrohlich erlebte Natur-
phédnomene zu erklaren.

17 Ninck, S. 200 und S. 203

166



Vornehmlich in der Zeit ,,zwischen Betglocke und Morgenlau-
ten“ wurde im Volksmund die ,Wilde Jagd“ angesiedelt. Sie
erscheint besonders im Gewitter, aber auch an Vorabenden
von Festtagen oder bestimmten Zeiten des Jahres, ,haupt-
sdchlich in der Zwdlften, der groBen mitternachtlichen Gei-
sterstunde des Jahres, aber auch schon in der Niklaus- oder
der Luciennacht, seltener an Fastnacht, der Mainacht oder
an Johanni, ... in den sogenannten finsteren Nachten, wahr-
scheinlich weil die viermaligen Fronfastentage des Jah-
res immer an einem Mittwoch, d.h. an einem Wodanstage,
beginnen...“18

Als Fuhrer dieses Heeres qilt ,Wode", der je nach Land-
schaft als Wude, Wuote ,Wuotan oder Wotan bezeichnet wird.
In den Sagen ist es der nachtliche Jager, der mit Gewand,
Mantel und Ausristung den Zug fuhrt und dabei entweder
von zwei schwarzen Hunden oder von zwei Wolfen begleitet
wird. Im Wiurttembergischen soll er mit dem Namen ,,Breithut”
gerufen worden sein. Zur Sage gehorte, daB der Anfihrer der
wilden Jagd die Stiefel der Bauern mit Gold geftllt habe und
Jagdfleisch in Silber verwandelt hatte, wenn man ihm von sei-
nem Jagdtier angeboten habe. Der Jager wird von einer Meute
von Hunden begleitet, die als so grau und schwarz wie ihr Flh-
rer geschildert werden. Dabei dringt ihnen und dem Pferd ihres
Herrn Feuer aus Nase und Augen.19

Das vom wilden Jager und von seiner Meute gehetzte Tier
ist haufig der Eber oder der Hirsch.

Auch ein weibliches Wesen wird gelegentlich gehetzt: in
Bayern ist es das Holzweiblein, im Riesengebirge das Rut-
telweibchen und in Tirol das Salgfraulein. Dabei soll das Ver-
folgen ,,ebenso oft ein stlirmisches Freien wie ein feindliches
Erjagen“ sein.2o

18 Ninck, S. 80
19 Ninck, S. 82
20 Ninck, S. 83-84

167






Der nachtliche Jager
wird besiegt






Naturmythologisch betrachtet
scheint sich hinter dem wilden Heer
ein Fruchtbarkeitsritus zu verber-
gen: Die das wilde Heer begleiten-
den Hunde mit ihrem Toben bringen
Fruchtbarkeit, wahrend die Jagd
selbst mit ihrer Hexenverfolgung
den Sinn hat, den Tod auszutreiben
und das Leben zu befreien. Der Kor-
per des Tieres oder der Hexe wird
zu Tode gehetzt, denn - so zeigen
einige Sagen und Marchen - pl6tz-
lich verwandelt sich das verfolgte
oder gehetzte Tier bzw. das haBliche
Hexenweib in eine schéne Jungfrau, die schlieBlich vom Jager
auf seinem RoB heimgefihrt wird.

So ist der Sturmgott gleichzeitig Téter und Befreier. Etwas
von diesem Geheimnis der Hexe [aBt sich in der Gestalt der
Perchten (Frau Holle) erkennen, von der es eine schéne und
eine haBliche Gestalt gibt.

Odins Wirkkreis war beachtlich: Neben seiner Zustandig-
keit fUr Sturm, Krieg und Tod besaB er eine groBe Bedeutung
fur die Fruchtbarkeit. So verlangte es der Brauch in verschie-
denen Landschaften Deutschlands (Bayern, Mecklenburg,
Schaumburg),2' daB3 nach der Ernte ein Ehrenbiischel fir Wode
(Wotan) und seinen Gaul stehengelassen wurde. Der Gott wur-
de dabei mit einem kleinen Ritual um Segen und Fruchtbar-
keit fir das nachste Jahr gebeten. Auch im Norden finden sich
Korngaben firr den Gott.

Odin ist ,,der Zwiefache®, tweggi, wie einer seiner Namen
lautet. Er verkérpert in polarer Weise Leben und Tod, Licht und
Dunkel, Schaden und Heil, Alter und Jugend.

Zusammen mit seinem Pferd ist er ein unruhiger Geist, der
ganz in Zusammenhang mit seiner Bedeutung als Sturmgott zu
sehen ist.

21 Ninck, S. 143
171



Mit seinem wehenden Mantel wird er ein Symbol der rasch
dahingepeitschten Regen- oder Gewitterwolke. Auch der
Adler, in dessen Gestalt Odin den Dichtermet raubt, ist ein
Ausdruck des Windes und Sturmes. In der nordischen Vorstel-
lung wird Wind oder Sturm vom Riesen Hraswelg, dem Lei-
chenverschlinger, erzeugt, der dies in Adlergestalt mit dem FIU-
gelschlag seiner Schwingen bewirkt.

Ein Sturm- und Wetterbaum ist auch die Eiche, die nicht
nur dem Thor, sondern auch dem Odin heilig war. GemaB einer
Volksweisheit, daB bei einem Gewitter die Eiche zu meiden
und dafir die Buche zu suchen sei, finden wir auch hier wieder
den Gott in seinem Baum, in dem er erscheint und aus dem
heraus er wirkt (siehe Volsungensage).

In naturmythologischer Deutung ist Odins Schlapphut die
Nebelkappe der Berge, der die Spitze unsichtbar macht und
damit die Wirkung einer Tarnkappe besitzt, wie sie von den
Zwergen angefertigt wurde.

Zu Odin gehort die besondere Fahigkeit, sich unsichtbar zu
machen und plétzlich gegenwartig zu sein. So abrupt, wie er
erscheint, kann er wieder verschwinden. In seinem Verhalten
spiegeln sich Naturprozesse wider, bei denen wie durch Zau-
berhand im Frihjahr die Kraft aus der Tiefe der Erde hervor-
bricht und im Herbst dorthin wieder zuriickkehrt. Eine solche
Eigenschaft ist besonders den in der Tiefe der Erde und in Fel-
sen wohnenden Zwergen eigen, die wie Odin plétzlich erschei-
nen und ebenso rasch wieder verschwunden sind.

Mit der Eigenschaft als Sturmgott ist ein tiefer Wesenszug
Odins verbunden, die Ninck ,Schweifensnatur® nennt. Fir ihn
ist Odin (Wotan) ein Gott des Schweifens und zeigt Eigen-
schaften, die Uber Naturmythologisches hinausgehen und als
seelischer Wesenszug verstanden werden muissen. Odin ist in
seiner Natur ein Wanderer, der rastlos umherzieht, auf Fahrt
ist und jagt, und auch ohne Sturm und Gewitter bei Menschen
einkehrt und plétzlich wieder verschwindet.

Dieser Wesenszug duBert sich nicht nur in einer manifesten
auBeren, motorischen Unruhe oder konkreter Wanderschaft,

172



sondern auch in seiner Fahigkeit, in Trance oder Ekstase den
Korper wie in tiefem Schlaf zu verlassen, was einem Teil der
Berserkerrituale entsprach.

Diese hatten ihren Ursprung in Odins Fahigkeit, seine Fein-
de zu bannen und zu verzaubern. Er machte sie blind oder
taub oder versetzte ihnen einen solchen Schrecken, daf
sie wie gelahmt waren. Sie wurden kraftlos und konnten ihre
Schwerter nicht mehr fihren. Seine eigenen Krieger jedoch
wuteten wie Hunde und Wolfe mit den Kréften von Béren oder
Stieren. Dabei bissen sie in ihre Schilde und waren rasend wie
die Tiere, getrieben von Gewalttatigkeit, Mordlust und animali-
scher Wildheit.

Diese Krieger wurden Berserker genannt, was Barenhemd
oder Baérenfell bedeutet. Den ekstatischen BewuBtseinszu-
stand erreichten sie durch entsprechende magische Rituale,
die sie im ekstatischen Zustand unempfindlich gegen Feuer
und Schmerzen machte und zur Folge hatte, daB Verletzungen
nur wenig bluteten. Hier handelt es sich zweifellos um Krieger-
blnde, die einen ekstatischen Maskenkult (eingehUllt in Baren-
felle) betrieben.

Primar steht hinter der Berserkerpraxis das mystische
Nachahmen und gelegentliche Einswerden mit der Tierseele.
Mircea Eliade schreibt: ,Das Fell eines erlegten Tieres anzie-
hen bedeutet flr den primitiven Menschen dieses Tier werden,
sich in ein Tier verwandelt flhlen.... Wer den Gang eines Tieres
nachahmte oder ein Fell anzog, erreichte eine Ubermenschili-
che Seinsweise. Es handelte sich nicht um ein Zurtckfallen in
reines ,animalisches Leben‘; das Tier, mit dem man sich identi-
fizierte, war schon Trager einer Mythologie, es war mythisches
Tier, der Ahne oder Demiurg (Schopfer).

Indem der Mensch zu diesem mythischen Tier wurde,
wurde er etwas viel GroBartigeres und Mé&chtigeres als er
selbst. Wir dirfen glauben, daB diese Projektion in ein mythi-
sches Wesen, ein Zentrum des allgemeinen Lebens und sei-
ner Erneuerung, das euphorische Erlebnis vermittelte, das den
Menschen vor dem Einmiinden in die Ekstase seine Starke

173



fahlen lieB und eine Vereinigung zwischen ihm und dem kosmi-
schen Leben vollzog.“22

So vereint mit dem mythischen Tier verfugte der Krieger
Uber alle Kréfte, die das Wesen dieses Tieres ausmachten. Die
Vorstellung des witenden Heeres laBt sich auf die wiitenden
Krieger zurlickfihren, die mit entsprechenden Tiermasken aus-
gestattet waren, um die Feinde mit ihrem flirchterlichen Aus-
sehen zu erschrecken und ihre Kampfkraft zu mindern. Beson-
dere Bedeutung dabei besal3 der Helm, der meist als Tierkopf,
Wolf, Bar, Schlange, Eber oder Stier gestaltet war. Ein beson-
ders beriihmter Helm war der Agirshelm des Meerriesen Agir,
was Ubersetzt ,Schreckenshelm® heiBt.

Hinter den verschiedenen Tiergestalten, in die sich die
Krieger versetzten, bzw. von Odin entrlicken lieBen, zeigen
sich ahnliche und doch leicht verschiedene Qualitaten. Ninck
schreibt: ,Von Tieren gingen wir aus und fanden wechselweise
nebeneinander die Berserkermasken des Stiers, Ebers, Baren
(spater auch des Loéwen), des Wolfs oder Hundes, des Flug-
drachens, Adlers und Greifen. Der Berserker, hérten wir, glaubt
sich in diese Tiere damonisch verwandelt; die Verschiedenheit
dieser Tiere kann dariiber nicht tduschen, daB trotzdem nur
ein und dasselbe Erlebnis entraffenden Taumels in ihnen zum
Ausdruck kommt und die Masken nur immer andere Seiten
dieses Erlebens betonen, so etwa Wolf und Hund die reiBende
Gier des Kampfaugenblicks, der Keiler (Eber) die sprengende
Gewalt, der Bér die gewaltige Kraftvermehrung, der brillende
Stier den donnernden Ausbruch von Schicksalsméchten, die
Grautiere den Todesernst, Adler und Greif den zerkrallenden
Grimm, der Drache das Lodern des Furienblicks, die Flugtie-
re zusammen aber den wildtobenden Sturm. DaB im Drachen
und Greif die Elemente verschiedener Tiere in eins zusammen-
geworfen sind, erweist die dédmonische Ballungskraft des
ekstatischen Zustandes. DaB nicht nur die Vogel Adler, Rabe
und Schwan eine wichtige Rolle spielen, sondern schlieBlich

22 Eliade, Mircea: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik,
Frankfurt a.M. 1982

174



auch RoB, Drache und Greif gefligelt gedacht waren, stellt
scharf die Macht des entriickenden Zuges vor Augen.“23

Bei dieser Stufenfolge an Verwandlungen fihrt Ninck
als letztes Stadium das des Schwans an, der die schwarzen
Todesboten zum Lichtvogel transzendiert und als héchstes
und krénendes Symbol das letzte Erflllungsbild der Entrik-
kung darstellt. Der Schwan besitzt schicksalhafte Bedeu-
tung und weist auf finale Prozesse hin. Die Gebrider Grimm
berichten in ihren ,,Deutschen Sagen“ von einem Schwan, der
auf dem See eines hohen Berges schwimmend einen Ring im
Schnabel hélt. Wenn er diesen fallen 1a8t, wird die Erde unter-
gehen. In dieser symbolhaften Darstellung wird der Schwan
in unmittelbarer Nadhe zum Lebenszentrum, dem SELBST
gebracht. Damit kommt die Heiligkeit der Urdquelle an der
Weltesche mit ihrer zentralen Bedeutung fir das Heil und die
Unversehrtheit der Seele zum Ausdruck. Der Schwan als die
Verwandlungsform der Nixe-Walklre gehort zur unmittelbaren
Sphére Odins/Wotans, auch wenn hier die Verbindung nicht so
deutlich und dominant ist, wie im Fall des griechischen Apol-
lon, der sich seinen Wagen von zwei Schwénen ziehen 148t.

Die Schwanenméarchen und -sagen deuten einen wichtigen
Zusammenhang zwischen der weien Hinde und dem Schwan
an: Bei der Jagd auf die Hinde gerat der Kbnig in einen Wald
und schlieBlich dort zur Nixe im Schwanenkleid. Die Verbin-
dung Hinde - Schwan - Nixe (Walkdre) 148t sich daraus erken-
nen und belegt die verschiedenen Tierformen als Wandlungs-
stufen (KHM Nr. 11, Briderchen und Schwesterchen).

Odin muB als ein Gott der Entriickung angesehen werden.
Aber - und dies ist wichtig, um die besonderen Qualitaten
Odins zu erfassen - Sturmgott und Gott der Entrlickung sind
zwei Pole: Er ist als duBerer Pol der Sturmgott und zeigt sich
hier vor allem als Gott des Rasens, des Schweifens, der Wut
schlechthin. Als innerer Pol, auf der Ebene inneren Erlebens,
ist er der entfesselnde Damon der Ekstase, der kompromiBlos
und total erfaBt.

23 Ninck, S. 256
175



Entsprechungen der Gottheiten mit ihren Symboltieren

Tier — Gott — Symbolbereich

Adler — Odin —> Symbol des Himmelsgottes,
Geist, Inspiration,
Macht, Wissen etc.

Bar — Thor — Leben, Initiation

Drache —> Hel — Symbol der GroBen Eltern,
des Lebens und des Todes,
Totendéamon, das Bése

Eber — Freyr — Sonnen- und Mondtier,
— Freya Unerschrockenheit, Frucht-
barkeit der Erde
Hund — Hel — Wéchter, Leichenddmon

Rabe — Odin — Prophet, Geist, Symbol
des Bosen, der Weisheit

RoB — Odin — Sonnensymbol, Weisheit,
Anima, Damon
Schwan -> Urd —> Seelenvogel
Stier — Thor — Fruchtbarkeit, Naturkraft,
Trieb
— Freya
Wolf — Odin — Totentier, Leichenddamon

*

Es gibt noch einige Mérchen, in denen die Gestalt Odins
nachwirkt. Eines von ihnen ist ,Die Prinzessin auf dem Baum®,
das zu den ,Deutschen Marchen seit Grimm“ gehort.24 Erst
beim genauen Hinsehen ist Odin zu erkennen. Mit etwas lau-
nigen Worten soll das Marchen kurz zusammengefat werden:

Ein junger, gerade achtzehn Jahre alt gewordener
Schweinehirte (in manchen Marchen ist es der oder die Jing-
ste und oft auch der scheinbar Dimmste von drei Kénigskin-
dern), der mit den Tieren auf das Innigste vertraut ist, erklet-

24 Ewig, Ursula: Deutsche Volksmérchen, Frankfurt a.M. 1960

176



tert mihsam einen Wunderbaum, der plétzlich im Wald vor ihm
auftaucht oder - was wahrscheinlicher ist - den er bis dahin
nicht bemerkt hat. Er klettert immer weiter in die Héhe und
kommt, nachdem er bei Bauern Brotzeit und eine Ubernach-
tung beim Schulzen des Dorfes erhdlt, schlieBlich zu einem
goldenen SchloB, in dem er eine Jungfrau antrifft. Diese, offen-
sichtlich leicht vereinsamt, |&adt ihn zum Bleiben ein, da es im
Baum nicht weiter nach oben geht, und sie vergniigen sich
miteinander, wie es so schon im Marchentext heit. Das Rétsel
dieser einsamen Jungfrau klart sich bald: Sie ist eine Kdnigs-
tochter und von einem bdsen Zauberer verwunschen, hier, weit
weg von allem Leben, hoch oben im Baum zu leben und zu
sterben.

Alles darf unser Lover tun, nur nicht in ein bestimmtes Zim-
mer treten. Da ihm die schéne Prinzessin jedoch den Grund
daflr nicht verrét, treibt ihn die Neugier so sehr, daB er heim-
lich in diesen Raum geht, als sie schlaft. Dort trifft er auf einen
mit drei Nageln an die Wand gehefteten Raben, der nach
einem Tropfen Wasser lechzt. Es kommt, wie es kommen muB,
denn mit jedem Tropfen fallt ein Nagel aus der Wand, der Rabe
hat seine begehrte Freiheit wieder und entfliegt durchs Fenster.

Wir wissen, daB es der seinerseits an sein Opfer gefes-
selte Zauberer ist, der hier seine Freiheit erlangt und der sich
wenig spéter die Prinzessin holen wird. Jetzt bleibt der Ex-
Schweinehirte alleine zuriick und, das gebieten Treue und
Loyaltitat, er muB sich auf den Weg machen, die Prinzessin
zu suchen. Unterwegs findet er drei Tierhelfer, Wolf, Bar und
Lowe, die ihm ihre Hilfe in der Gefahr anbieten und ihm den
Weg zu seiner Geliebten weisen, die von einem Zauber-Jager
gefangen gehalten wird. Vor ihm kann man nicht fliehen, denn
er besitzt einen dreibeinigen, allwissenden, windschnellen
Schimmel. Erst als die Prinzessin dem Zauberer das Geheim-
nis entlockt, wie ein solches Zauberpferd zu erlangen ist, kann
unser Hirte - er l1auft mehr und mehr zu voller HeldengréBe auf
-, sich bei einer in der Nachbarschaft wohnenden Hexe eben-
falls ein derartig fahiges Zauberpferd verdienen. Die Aufgabe

177



besteht darin, die zwolf Fohlen dieser sehr an die russische
Baba Yaga erinnernden Hexe zu hiiten. Sie schlagt allen den
Kopf ab, denen es nicht gelingt, ihre zwolf Fohlen zu hiten.
Aus diesem Grund ist der Zaun an ihrem Grundstlick mit den
Kdépfen der Menschen gespickt, die vergebens diesen Ver-
such unternommen haben. Schwer ist diese Aufgabe, denn
die Hexe bereitet fir ihn jeweils einschlafernde Mahlzeiten, so
daB ihm die Fohlen entweichen. Nur mit Hilfe seiner Tierfreun-
de Wolf, Bar und Léwe gelingt es ihm, sie wieder zusammen-
zutreiben, obwohl sie jedes Mal weiter und schneller weglau-
fen. Er bekommt schlieBlich seinen verdienten Lohn und sucht
sich aus den Pferden der Hexe mit Hilfe der Hexentochter ein
besonders mageres Tier aus und zusatzlich, dieses Detail ist
wichtig, zwdlf Lammer, die er spater braucht, um zwolf anstir-
mende Wolfe zu séattigen, die sein Pferd fressen wollen. Das
Pferd erweist sich erwartungsgeméaB als das Wunderpferd,
denn es weif alles, kann alles und ist schneller als alle anderen
Pferde. Auf ihm flieht er zusammen mit seiner Prinzessin, ver-
folgt vom Zauberer mit seinem dreibeinigen Pferd, dessen vier-
tes Bein vormals von den zwo6lf Wélfen gefressen worden war.
Doch trickreich wie Zauberpferde in den Mérchen nun einmal
sind, gelingt es diesen, sich gegen den Zauberer zu verblnden
und sie stampfen ihn zu Tode.

Ende gut alles gut, heiBt es in den Marchen, doch weit
gefehlt, die Geschichte geht noch weiter: Nachdem der junge
Mann vom Schweinehirt zum Kdnig avanciert ist, erinnert er
sich seiner beiden hilfreichen Pferde, doch die verlangen jetzt
Unglaubliches von ihm, denn sie wollen enthauptet werden.
Widerstrebend muB er, um weiteres Unheil zu verhindern, die-
sem Wunsch entsprechen. Ein Prinz und eine Prinzessin ste-
hen - auf solche Weise befreit - vor ihm. Auch sie sind Opfer
des bdsen Zauberers gewesen, der nicht nur diese beiden,
sondern auch ganze Stadte und Dorfer in Walder verzaubert
hat. Nun ist das Glick vollkommen, alle sind erlést, und wenn
sie nicht gestorben sind, dann leben sie noch heute.

Der Schweinehirte ist als einfacher, tiernaher Mann anzuse-

178



hen. Mdglicherweise kennzeichnet ihn das Hlten der Schwei-
ne auf der Symbolebene als einen zum Bereich der matriarcha-
len Muttergdttin gehdrenden, dienenden Mann. Sein friher Ich-
zustand ist kein Thema im Marchen, das mit seiner Adoleszenz
einsetzt und ihn bei seinem téglichen Huten unvermittelt mit
dem bis dahin nicht bemerkten Baum konfrontiert. Neugierig
und abenteuerbereit wie er ist, nimmt er die Herausforderung
seines UnbewuBten an und beginnt das Wagnis, den Baum zu
erklettern, der hier als Lebensbaum, Weltenbaum, Weltenpfahl
oder Weltenzentrum betrachtet werden kann. Er erinnert sehr
an die Weltenesche Yggdrasil, in der die neun Welten enthalten
sind.

Uber die zentrale Stellung in der Weltmitte gelingt der
Durchbruch zur Anderswelt, aber auch zu anderen BewuBt-
seinsebenen. Auf diese Weise gelangen die Schamanen, die in
ihren Kulturen schon immer die etwas weiter entwickelten Indi-
viduen waren, durch das Hochklettern am Stamm nicht nur in
die Himmel, sondern kdnnen durch die Wurzeln auch in die tie-
fer liegenden Unterwelten gelangen.

Unser Junker hat den freundlicheren Teil gewahlt und
gelangt auf seinem Weg weiter zum Wipfel, der bekanntlich als
der Ort gilt, an dem die Sonne geboren wird. Zu diesem Ort
drangt es ihn hin und er findet dort die Jungfrau, die sich bald
als Prinzessin entpuppt und den eigentlichen Grund seines
Abenteuers verkorpert: Sie ist nicht die Sonne, sondern ein
in dieser seltsamen Abgeschiedenheit viel bedeutsamerer Teil
seiner eigenen Mdoglichkeit und seines eigenen BewuBtseins,
das abgetrennt vom AlltagsbewuBtsein hier auf ihn wartet.

Hier scheint die Schépfung, obwohl weit oben im Wip-
fel des Baumes angesiedelt, wieder abgesunken zu sein in
das UnbewuBte eines paradiesischen Zustandes. Nur noch
das Hiersein und miteinander Vergniigen bleibt als Mdglich-
keit. Jung hat immer wieder darauf hingewiesen, wie sehr
der Antrieb zu Veréanderung und Erneuerung aus dem eige-
nen UnbewuBten erfolgt. So auch hier, denn nicht lange ist ein
solcher SpaB interessant und durch das unfreiwillige Befreien

179



des festgenagelten Raben bringt der Schweinehirte den Pro-
zeB3 erneut in Bewegung, als er das unerlaubte Zimmer, diesen
nicht verstandenen, nicht bewaltigten Lebensraum, betritt und
dem Raben Wasser gibt. Der chthonische Zaubergeist und
Vaterdrache bekommt wieder Kraft, holt sich die Prinzessin
und der Schweinehirt ist wieder allein.

C.G. Jung betrachtet den Raben als einen zu Wotan geho-
renden Vogel, der sich hier in seiner negativen, widergéttlichen
Gestalt zeigt und nicht wie sonst der helfende Weisheitskiinder
ist. Und Hedwig v. Beit schreibt in Anlehnung an C.G. Jung:
»Doch ist der Versuch des Dunklen, sich das Licht anzueignen,
zugleich ein Bemulhen, sich der Menschenwelt zu néhern, in
der menschlichen Seele Raum zu finden und durch sie sich der
anderen Halfte der Ureinheit wieder anzundhern, um die Ganz-
heit wiederherzustellen.“2s

Die jetzt beginnende Suche ist objekt- und personenori-
entiert. Es ist nicht mehr das diffus-neugierige Getriebensein.
Jetzt registriert er bewuBt das Fehlen seiner Halfte und das
Leid daraus gibt ihm die Kraft, eine beschwerliche Suche mit
Stationen der Gefahren und der Angst auf sich zu nehmen
(wobei wir wenig Hinweise auf magische Angstabwehr finden).

Drei Tiere, vor denen er sich zundchst sehr firchtet, bieten
ihm ihre Hilfe bei eventuellen Gefahren an, woraus zu erken-
nen ist, wieweit er bereits in einem freundlichen Verhéltnis zu
seiner Triebseite steht und sich auf diese helfende Seite in
sich verlassen kann. Dies ist eine wichtige Voraussetzung, um
die Gegensatzspannung in sich zu beantworten und mit ihr
zurecht zu kommen.

So kann er sich der Heldenaufgabe stellen und seine Prin-
zessin aus den Fangen des Zauberers befreien, der uns auch
als Jager beschrieben wird und in dem die Gestalt Odins zu
spuren ist, der ebenfalls als nachtlicher Jager Lufte und Walder
durchstreifte. Es ist der mannlich, vaterliche Geist des Zaube-
rers, der zum Licht strebt, aber nur durch die Beméachtigung

25  von Beit, Hedwig: Gegensatz und Erneuerung im Marchen, Bd.ll, S.
495

180



des menschlichen Wesens dorthin gelangen kann. Der Mensch
ist hier gewissermaBen der Transformator der géttlichen Ent-
wicklung. Als Jéager und Zauberer reprasentiert er aber auBer
den Geistkréften, die hier dem Menschen mit den Einfllissen
aus der magischen Stufe begegnen und die unserem Hirten
die BewuBtwerdung erschweren, auch den Geist, der auf eine
hdhere Stufe hinweist.

Doch zunéachst muB der Hirte noch tiefer in die Gefahren
eintreten. Die windschnellen Fohlen der Hexe muB er hiten
und dabei sein Leben auf’s Spiel setzen, um so ein tlichtiges
Pferd zu erwerben, mit dem er die Flucht vor dem Zauberer
wagen kann. Dies ist ohne Zweifel die Ebene des Helden-Ichs,
auf der alle Kraft erforderlich ist, um den Elterndrachen zu
bezwingen. Er bendtigt dazu ein Pferd, das es mit dem drei-
beinigen Pferd des Zauber-dagers aufnimmt.2s Die Gefahren,
denen der Schweinehirte begegnen muB, entstammen dem
Reich der Toten und dem Bereich der GroBen Mutter in ihrem
verschlingenden, das Leben zurlickfordernden Aspekt.

Es gelingt dem Helden, doch droht ihm eine weitere Gefahr
durch die Wolfe, die seinem gerade erworbenen Zauberpferd
,ans Bein“ wollen. Nur seinem vorausschauenden Handeln
ist es zu verdanken, daB er fur die zwdlf anstirmenden Wolfe
zwolf LAmmer als FraB und Opfer gleichermaBen mitfiihrt und
der Ruckweg mdglich ist.

Die zwoIf Wolfe verkdrpern die Qualitdt des Mutterdra-
chens, der seine ganze Wucht aufbietet, um die zum BewuBt-
sein hinstrebenden Kréafte zu hindern. Zwei kontrare Aspekte
des Wolfes sind in unserem Méarchen festzustellen: Der eine ist
der ,Tierhelfer®, der dem Helden beim ersten Mal ermdglicht,
die ausgerissenen Fohlen einzufangen, der andere findet sich
in den zwdlf Wolfen und ist der dunkle, gefraBige Aspekt der
verschlingenden Mutter, mit dem er noch nicht ganz fertig ist,
mit dem er jedoch umzugehen weiB3 (sie greifen an, wenn der
Bereich der GroBen Mutter verlassen wird).

26 So ist im danischen Volksglauben bewahrt, da Hel auf einem scheuB
lichen dreibeinigen RoB reitet. Herzog, S. 78

181



Die Zwolfzahl, die auch die Multiplikation der Drei mit der
Vier ist, tragt die Ganzheit in sich. Hinter ihr steht die zahlen-
symbolische Vereinigung der méannlichen Drei und weiblichen
Vier, ja der géttlichen und menschlichen Kréfte in sich. Im Mar-
chen ist die Zwdlfzahl das Symbol flir diese Ganzheit, denn
diese ist noch nicht erreicht und sie gilt es zu verwirklichen.

Auf der befreienden Flucht mit seinem unterernédhrten
Schinder, der wiederum allen Regeln der Wandlung folgt und
sich bald zum erstklassigen Pferd, Berater und Nothelfer in
diesem geféhrlichen Unternehmen entwickelt, finden sich die
bereits erworbenen und erarbeiteten Ichfunktionen zusammen,
wenn sich die einander verfolgenden Pferde gegen den Zau-
berer verblinden und diesen zertrampeln. Jetzt ist der Damon
besiegt und der Schattenbereich assimiliert.2?

Die folgende Verméhlung und die verliehene Kénigswirde
zeichnen unseren Helden aus. Es sind zwei schéne Symbole,
die uns hier angeboten werden: Die Vermahlung symbolisiert
die Vereinigung der Gegensatze, die eine Entwicklung kront -
der Konig ist das Zentrum seines Reiches, Abgesandter der
ihn mit der Konigswirde beauftragenden Gottheit und so ein
Symbol des SELBST.

Jetzt hat er die Heldenstufe bewéltigt und ist auf der Ebene
des integrierenden Ichs angekommen. Nun muB er noch zei-
gen, ob er die eben mit seinem Pferd geschlossene Freund-
schaft auch wieder sterben lassen kann - eine ,,Auf-gabe“, wie
sie im Buddhismus als Arbeit an der Anhaftung beschrieben
wird. Er bewaltigt auch diese Forderung und mit der Enthaup-
tung der beiden Pferde findet auch diese noch verbliebene
Tierstufe ihre Erlésung. Das Ich ist nun frei fir seine integrie-
rende Funktion und in der Lage, alle Weisheit zu verwirklichen,
wie dies einem Menschen mit derartig reichen Lebenserfah-
rungen mdoglich ist: Er hat gearbeitet, hat Abenteuer in luftiger
Hbéhe gewagt, hat geliebt, hat verloren, hat erneut gewagt und
dabei sogar sein Leben fir einen anderen Menschen riskiert,

27

182



hat Vater- und Mutterdrachen besiegt, ist erfolgreich zurtickge-
kehrt und in der Lage, eben lieb und teuer Gewordenes wieder
loszulassen. Der damit erworbene Umgang mit Lebens- und
Sterbeprozessen zeichnet ihn flr eine neue BewuBtseinsebene
aus.

183






Ein Gott wird zum Dichter






Der Kult und Ritus um Odin muB
- sehr von Reimen und Hymnen durch-
- drungen gewesen sein, denn seine
- Priester wurden als ,Liederschmiede®
bezeichnet. Doch bevor Odin neben
seinen anderen Kompetenzbereichen
auch zum Gott der Dichtung werden
konnte, muBte er selbst die Fahigkeit
zu dieser Kunst erst erwerben. Den
- Weg dorthin beschreibt uns die Mythe
~ vom Skaldenmet, die fiir die Asen eine
schmerzhafte Vorgeschichte besitzt.

Die Wanen waren ein nordisches
Gottergeschlecht, deren Angehdrige
Fruchtbarkeitsgotter waren. Sie herrschten Uber Wind, Wetter,
Meer und wurden mit der Bitte um glinstige Witterung, gute
Ernte und erfolgreichen Fang bei der Jagd angerufen.

Uber den Krieg zwischen den Geschlechtern der Asen und
Wanen erzéhlt der Ase Bragi, der Gott der Muse und Dicht-
kunst, bei einem Gastmahl dem Riesen Agir. Dieser Krieg, der
vermutlich wegen des Goldes oder wegen religidser Streitig-
keiten ausgebrochen war, zog sich lange hin und verheerte
das Land. Als endlich der Friedensvertrag geschlossen werden
konnte, wurde der Austausch von Geiseln vereinbart und zur
rituellen Bekraftigung traten beide Parteien vor eine Schissel
und spien ihren Auswurf hinein (siehe schamanische Praxis der
Beachtung der Exkremente und des Sputums). Aus dem Inhalt
der Schissel schufen die Gotter einen Menschen, den sie
Kwasir nannten. Dieser war so klug, daB3 es keine Frage gab,
die er nicht zu beantworten wuBte.

Wahrend die Wanen Njord, Freyr und Freya als Geiseln zu
den Asen kamen, wurde Odins Bruder Honir zu den Wanen
gegeben. Zu seiner Unterstitzung kam der Riese Mimir als
geistiger Helfer mit. Die Wanen setzten Honir wegen seiner
GroBe und Schoénheit zu ihrem Hauptling ein. Als sie jedoch
bemerken, daB er sich in allen Dingen von Mimir beraten

187



lieB, enthaupteten sie Mimir und schickten sein Haupt nach
Asgard.’ Odin gelang es mit Hilfe von Krautern und Zauber-
spriichen den Kopf vor der Verwesung zu bewahren und konn-
te sich auf diese Weise auch weiterhin die Beratung und Weis-
sagung Mimirs sichern.

Der Ursprung der Wanen ist unbekannnt. Sie existier-
ten als zweites Gottergeschlecht neben den Asen und lieb-
ten die schénen und fruchtbaren Landschaften. Hinter ihnen
stand eine voéllig andere mythische Tradition. Im Gegensatz
zu den Asen, die sich nach auBBen hin eher kriegerisch gaben
und Kampf und Abenteuer liebten, betrieben die Wanen mehr
Ackerbau und Handel. Der Gegensatz der beiden Goétterfamili-
en ist nicht ausschlieBlich auf die nordische Kultur beschrénkt.
Ahnliche Parallelen befinden sich auch bei anderen indoger-
manischen Kulturen. Im Tempel von Upsalla wurde die Got-
tertrias Odin, Thor und Frikko verehrt. In diesem Uberall mit
Gold geschmickten Tempel befand sich ein Standbild, bei
dem Thor als der mé&chtigste in der Mitte sitzt, ihm zur Rechten
Odin und zur Linken Frikko. Dazu wurde folgende Bedeutung
Ubermittelt: Thor herrscht Uber die Luft und regiert Donner und
Blitz, Wind, Regen, das klare Wetter und die Ernte; Odin fiihrt
die Kriege und verleiht den Mannern Tapferkeit gegen die Fein-
de; Frikko jedoch schenkt den sterblichen Menschen Frieden
und Lust.

Frikko ist hier identisch mit dem von den Wanen zu den
Asen gekommenen Freyr. Der Sinn einer aus solch unter-
schiedlichen und zunachst sich feindselig gesonnenen Got-
terfamilien zusammengesetzten Goéttertrias ist nicht ohne
weiteres zu bestimmen. Ph&nomenologisch gesehen kommt
dadurch eine gewisse Vollstdndigkeit zustande und deckt so
alle Schichten und Stande einer Gesellschaft ab. Sie finden
ihre Gotter und kdnnen auf diese Weise ahnlich geeint und zur
Zusammenarbeit und zum Zusammenhalt zu bewegen sein,
wie es ihnen die Goétter vorleben. Und obwohl es nur méann-

1 Heimskringla I, 12-13, nach de Vries, § 510

188



liche Gottheiten sind, die hier die Trias bilden, werden durch
die Verteilung der Aufgaben auch weibliche Eigenschaften, hier
durch Freyr = Frikko, aufgenommen.

Auf eine gllickliche Weise wéaren damit die Ziele und Vor-
stellungen der ackerbauenden Wanen mit denjenigen der
kriegerischen und viehziichtenden Asen vereint. Der ethnisch
politische Krieg, den wir hier historisch vermuten kénnen und
der im Mythos die Erinnerung an die politischen Kampfe zwi-
schen den Anhadngern zweier verschiedener Kulte bewahrt,
dirfte demnach ein Stiick realer nordgermanischer Religions-
geschichte sein.2

Die historischen Grinde fir den Krieg zwischen Asen und
Wanen sind unbekannt, doch 148t sich vermuten, daB entwe-
der Gebietskdmpfe der Ausschlag waren oder daB es zu krie-
gerischen Auseinandersetzungen im Rahmen von religiés-kul-
tischen Entwicklungen gekommen ist. Die Religion der acker-
bauenden Wanen 148t sich eher als mutterrechtliche Kultur
beschreiben, wahrend sich bei den kriegerischen Germanen
mehr und mehr patriarchale Strukturen entwickelten. Die aus
dem FriedensschluB resultierende Synthese bedeutete eine
neue Entwicklungsdimension. Kwasir, der bei der Friedensze-
remonie von Asen und Wanen gemeinsam aus Met und Spu-
tum gemacht wurde, tragt in sich die Zauberkraft als Basis sei-
nes Werdens, gleichzeitig entpuppt er sich als der intelligente-
ste Mensch, den es bis dahin gegeben hatte. Keine Frage gab
es, die er nicht zu beantworten wuBte. Dies resultierte aus der
Vereinigung der wanischen Kunst in der Zubereitung von Zau-
bertrdnken und der Kunst der Asen, den Wortzauber zu bendit-
zen.

Kwasir zieht durch die Welt und lehrt die Menschen das
Wissen. Er erinnert in dieser Eigenschaft an den nachtens aus
dem Wasser steigenden Oannes der Sumerer. Eine &hnliche
Funktion Uben die Goéttinnen aus, die in ihrer Not und ihrem
Schmerz um den Verlust lieber Angehdriger zu den Menschen

2 Weinhold nach Lorenz, S. 330

189



kommen: die griechische Demeter, als sie ihre entfiihrte Toch-
ter Persephone sucht; die agyptische Isis und die germanische
Freya wirken auf der Suche nach ihren Gatten als Erzieherin-
nen. Sie bringen eine neue Kultur und lehren hilfreiche Techni-
ken zur Lebensbewaltigung.

Bevor es zum Krieg und der Erschaffung Kwasirs kam,
hatte sich die Welt der Asen verandert: Als ,nichts aus Golde
den Goéttern fehlte” - heit es in der Voluspa, die bezeichnen-
derweise gerade diese Zeit das Goldzeitalter nennt - beende-
te das Erscheinen der drei Riesentdchter (Nornen) jah diesen
paradiesischen Zustand. Sie brachten das Schicksal in die
Welt. Uber die Wanen war auBerdem reales Gold ins Spiel
gekommen, und der auch fiur heutige Zeiten typische Kampf
um Ressourcen und die daraus resultierenden Machtprobleme
bestimmten die Geschicke der Gotter.

Gullweig, die Zauberin der Wanen, besaB viel Gold, das
sie auf zauberische Weise herstellen konnte. Die Asen hatten
davon erfahren und die Gier nach Gold war in ihnen erwacht.
Sie verbrannten Gullweig, um in den Besitz ihres Goldes gelan-
gen zu kénnen. Selbstverstandlich wollten die Wanen diesen
Zugriff auf ihre Goldreserven nicht einfach hinnehmen. Es kam
zum Krieg und Odin schleudert zum ersten Mal seinen Speer
Uber ein gegnerisches Heer. Der erste Krieg war zu den Asen
gekommen, und das ,goldene Zeitalter”, das eigentlich ein
goldloses war, ging mit dem Erscheinen der Nornen und dem
Einzug des Goldes zu Ende. Die Goétter waren dadurch endguil-
tig in die Welt des Schicksalhaften eingebunden. Jetzt hatten
auch sie eine zeitliche Begrenzung in ihrem Wirken zugeteilt
bekommen.

Gullweig heiBt ,,Goldtrank”, ,Goldrausch® oder auch ,Gold-
stérke“. So steht sie fur etwas, das in den Asen die Gier aus-
I6sen konnte, die zu Gewalt und Krieg fuhrte. Gullweig wurde
auch mit dem ,Seid" in Verbindung gebracht, das ist ein magi-
scher Rauschtrank, den die Wanen zubereiten konnten und der
Uber die Geisel Freya zu den Asen gebracht wurde. Mit dem
~oeidtrank” lieB sich die Zukunft voraussagen, aber durch

190



schwarzmagische Praktiken konnten auch Krankheit und Tod
beschworen werden. Der Gegensatz zur Praxis des ,Seid” ist
die Wortbeschworung, die auch ,,Gald“ genannt wurde. galdr
waren die Zaubergesange, von denen uns leider nichts mehr
Uberliefert werden konnte. Wahrscheinlich war es eine Strophe
mit besonders strenger Stabreimbindung und parallelistischem
Versaufbau.? Vermutlich wurde der ,Gald“ gesungen und in
anderer Weise auch gemurmelt.

Von Odin wird berichtet, daB er beide Zauberverfah-
ren beherrschte, daB3 er aber wie kein anderer die Kunst der
Weissagung besaB. Indem er den Seidzauber mit Hilfe eines
magischen Tranks ausubte, konnte er nicht nur Ereignisse
vorhersehen, sondern auch anderen Unheil, Krankheit, ja Tod
bescheren. Andererseits soll er besonders Gehenkte vom
Tod auferweckt haben. Von den Mannern wurde der Seidzau-
ber als weibisch abgetan, da er vornehmlich eine Kunst der
Frauen und hier besonders bei den Seherinnen entsprechend
entwickelt war. Bei allen wichtigen Entscheidungen wurden
sie befragt und alle ihre prophetischen Aussagen wurden
sehr ernst genommen. Odin brachte es in dieser ,weibischen
Kunst“ zu groBter Meisterschaft. Seine Lehrerinnen waren
Freya, die den Seidzauber zu den Asen brachte, und Gullweig,
die berlihmteste Zauberin der Wanen.

Aus dem wenigen, was wir Uber Gullweig wissen, 148t sich
vermuten, daB sie eine Magierin war, die groBe Schétze besal
und die es verstand, Gold herzustellen oder es in der Natur
aufzuspiren. Die von den Asen bedrohten Wanen verspra-
chen sich wohl etwas davon, wenn sie die Aufmerksamkeit der
Asen von ihrer kriegerischen Aktivitdt auf die Leidenschaft fur
Gold umzulenken versuchten. Gullweig beeindruckte die Asen
jedoch derartig, daB sie ihre Geheimnisse wissen wollten und
als dies nicht gelang, sie dreimal zu verbrennen versuchten.
Die Zauberkraft Gullweigs war jedoch so stark, daB dies erfolg-
los war. Die Wanen verlangten Wiedergutmachung fir die der

3  Simek, Lexikon der germanischen Mythologie, S. 116

191



Zauberin zugeflgten Qualen, was die Asen durch RatschluB im
Thing jedoch ablehnten und lieber die Waffen sprechen lieBen.

C. G. Jung berichtet in ,Das Wandlungssymbol in der
Messe“4 von einem magischen Opferbrauch aus dem Jahre
765 in Mesopotamien bei dem ein Mann zum Opfer bestimmt
wurde. ,,Ein Mann mit blondem Haar und dunkelblauen Augen
wird in ein Tempelgemach gelockt, wo er in einen Behalter,
gefillt mit Sesamdl, gesteckt wird. Er wird so in das GefaB
eingeschlossen, daB nur noch der Kopf herausschaut. Darin
bleibt er 40 Tage lang und wird wahrend dieser Zeit nur mit
Feigen, die in Sesamdl eingeweicht sind, ernéhrt. Wasser
erhalt er keines. Durch diese Prozedur werde der Korper so
mazeriert, daB er weich wie Wachs werde. Der Gefangene
wird ofters beweihrauchert, und es werden magische Formeln
Uber ihm gesprochen. SchlieBlich wird ihm der Kopf am ersten
Halswirbel abgetrennt, wahrend der Kérper im Ol bleibt. Dann
wird der Kopf in einer Nische auf einen Aschehaufen von ver-
brannten Oliven gesetzt und mit Baumwolle umgeben. Er wird
wiederum beweihrduchert und gabe dann Offenbarungen Uber
Teuerungen oder gute Ernte, Uber den Wechsel der Dynastien
und Uber zukinftige Ereignisse. Seine Augen kénnten sehen,
aber die Lider kdnnten sich nicht mehr bewegen. Der Kopf
offenbare ihnen auch ihre inneren Gedanken. Auch wirden
wissenschaftliche und das Handwerk betreffende Fragen an
ihn gestellt.“s

Ferner berichtet eine Legende Uber Papst Sylvester den
Il., daB er von einem goldenen Kopf Orakel erteilt bekommen
habe. Auch in der altjidischen Tradition, so berichtet Joseph
Bin Gorion in ,,Die Sagen der Juden®, kannte man den spre-
chenden Menschenkopf. ,Die Teraphim, das waren Gotzen,
die man auf folgende Weise herstellte. Man hieb einem Men-
schen, der ein Erstgeborener sein muBte, den Kopf ab und
rupfte ihm die Haare aus. Der Kopf wurde darauf mit Salz
bestreut und mit Ol gesalbt. Alsdann nahm man eine kleine

4  C.G. Jung, GSW Band 11, 4. Auflage 1983, S. 262
5 FuBnote 73 bei C.G. Jung, GSW Band 11, 4. Auflage 1983, S. 263

192



Tafel in Kupfer oder Gold, schrieb darauf den Namen eines
Abgottes und steckte sie unter die Zunge des abgehauenen
Kopfes. Der Kopf wurde in einem Gemach aufgestellt, man
zlindete Kerzen vor ihm an und blckte sich vor ihm. Und es
geschah, daB der Kopf, wenn man vor ihm niederfiel, zu spre-
chen anfing und alle Fragen beantwortete, die man an ihn
richtete.“s

Hinter diesen magischen Praktiken steht das verzweifelte
Bemihen, Zugang zu den Ebenen zu bekommen, auf denen
der Mensch das Wissen um die Geheimnisse des Lebens ver-
mutet. Mimirs Wasser, Mimirs Haupt, Seidzauber, wie ihn Gull-
weig gelehrt hatte, mantrischer Zauber 0.4. sind Bemuhungen,
die Grenzen des menschlichen BewuBtseins zu Uberschreiten
und sind Hilfsmittel, die der magisch-schamanischen Bewuft-
seinsstufe entsprechen. Hinter der Praktik, den Korper des
Opfers zu eliminieren und nur sein Haupt zu erhalten, steht die
Vorstellung, die stérenden Ebenen des Triebbereiches weitge-
hend zu entfernen und den rein mentalen Bereich bestehen
zu lassen. Die Mdglichkeit der Integration dieser Bereiche war
den Menschen zu jenen Zeiten nicht gegeben oder nur ganz
wenigen Individuen vorbehalten, die einen entsprechenden
BewuBtseinsstand erreicht hatten. Odin gehorte nicht zu ihnen;
er war noch auf entsprechende Zauberpraxis mit Seid, Gald
oder Mimirs Haupt angewiesen.

Ahnliche Motive finden wir im Keltischen und sogar noch im
Grimmschen Marchen ,Die Gansemagd*,” in dem die Kdnigs-
tochter nunmehr unfreiwillig als Gansemagd am Kopf ihres
enthaupteten Pferdes vorbeigeht. ,Oh Fallada, da du hangest*,
spricht sie ihn an, und der Pferdekopf antwortet: ,,Oh du Jung-
fer Kénigin, da du gangest, wenn das deine Mutter wBte, ihr
Herz tét ihr zerspringen.*”

Odin und sein Gefolge hatte sich zwar das Gold aneig-
nen kdénnen, muBte aber durch den Krieg erfahren, da3 auch
der Gotterhimmel schmerzhaften Begrenzungen unterworfen

6  Joseph Bin Gorion: Die Sagen der Juden, 1935, S. 325
7 KHMNr. 89

193



ist. Doch haben Kriege trotz ihrer zerstbrerischen Dimensi-
on in aller Regel auch positive Konsequenzen. Dies war beim
Wanenkrieg der kluge Kwasir, der den Asen und den Men-
schen unschétzbare Dienste leistete.

Es dauerte deshalb nicht sehr lange, bis der Neid die bei-
den Zwerge Fjalar und Galar dazu trieb, ihm nach dem Leben
zu trachten. Als er sie eines Tages besuchte, erschlugen sie
ihn, und fingen sein Blut in zwei Schisseln und in einem Kes-
sel auf. Das Blut wurde mit Honig vermischt und Met daraus
hergestellt. Jeder der davon trank, wurde zum Skalden (Lieder-
dichter) oder Gelehrten.

Um sich vor dem Zorn der Asen zu schitzen, erzahlten die
Zwerge, Kwasir sei in der Menge seines eigenen Verstandes
ertrunken, weil niemand auf der Welt in der Lage gewesen sei,
dieses Wissen von ihm abzufragen.

Die Bosheit der beiden Zwerge hatte jedoch noch kein
Ende. Sie luden den Riesen Giling zusammen mit sei-
ner Frau zu sich ein. Durch eine List gelang es ihnen, Gilling
zu Uberreden, sie aufs Meer hinauszurudern. Dort brachten
sie geschickt das Boot zum Kentern und Gilling, der nicht
schwimmen konnte, ertrank. Der Frau berichteten sie von dem
Ungliick, lockten sie vor das Haus und lieBen ihr einen Muhl-
stein auf den Kopf fallen.

Dieser in seinem Motiv nicht leicht zu durchschauende
Mord an dem Riesenpaar hatte zur Folge, daB Gillings Sohn
Suttung zur Rache die beiden Zwerge auf einer Insel vor der
Kiste aussetzte und festband. Den Zwergen gelang es, sich
freizukaufen, indem sie ihm als BuBe fir den Mord an Suttungs
Vater den wunderbaren Met aushandigten. Suttung schloB die-
sen in einer Hoéhle ein und lieB ihn von seiner Tochter Gunnléd
bewachen.

Fiar Odin war es offensichtlich unertraglich, daB es einen
so wertvollen Met gab, der nicht zu seinem Besitz gehorte. Er
machte sich in seiner Beharrlichkeit auf, diesen zu erwerben.
Zunachst versuchte er, sich hierzu beim Riesen Baugi, einem
Bruder des Suttung, als Knecht zu verdingen. In seiner List tat

194



er dies nicht direkt, sondern wandte sich an dessen Knechte,
die er beim M&hen auf einer Wiese antraf. Er wetzte ihre Sen-
sen mit solcher Meisterschaft, daB sie von der Schérfe begei-
stert waren. Odin warf geschickt den Wetzstein hoch, damit
ihn der Tuchtigste erwerben konnte.

Die Knechte prligelten sich dabei zu Tode und Odin hatte
die Gelegenheit, sich bei Baugi unter dem Namen Bdlwerk
(bdse Tat) zu verdingen. Als Lohn fir seine Arbeit verlangte
er einen Trunk vom Suttungenmet. Baugi konnte ihm jedoch
nur versichern, sich bei seinem Bruder fir Odins Anliegen zu
verwenden. Odin (Bélwerk) leistete bis zum Winteranfang die
Arbeit von neun Ménnern und schlieBlich verlangte er seinen
Sold. Doch Suttung verweigerte ihm entschieden jeden Trop-
fen dieses kostbaren Getrénkes.

QOdin versuchte nun durch einen Trick an den Met heranzu-
kommen. Mit Hilfe seines Bohrers Rati (Bohrer) lieB er Baugi
den Felsen anbohren, hinter dem der Met vermutet wurde. Als
endlich der dritte Bohrversuch gelang, kroch Odin in Gestalt
einer Schlange durch das Loch in die Hohle, in der das kostba-
re Getrank verborgen und von Suttungs Tochter bewacht wur-
de. Bei Gunnldd schlief er drei Nachte und sie versprach ihm
drei Zige von dem Met. Jetzt kam der groBe Augenblick fir
den Zauberer Odin, der im ersten Schluck den Kessel Odrérir
(der zur Ekstase Anregende) leertrank, beim zweiten Schluck
die Schissel Bodn (GefaB) und mit dem dritten Schluck die
Schissel Son (Verséhnung). Damit hatte er den ganzen Met
getrunken, nahm blitzschnell Adlergestalt an und flog rasch
davon. Doch Suttung bemerkte bald den Raub und verfolgte
ihn ebenfalls in Adlergestalt.

Wie die Asen Odin kommen sahen, stellten sie rasch
Schusseln im Hof von Asgard auf und Odin spie aus der Luft
den Met in die Schisseln. Inzwischen war Suttung so nah her-
angekommen, daB er Odin fast eingeholt hatte. Da lieB Odin
etwas Met nach hinten fahren und lenkte Suttungs Aufmerk-
samkeit auf diese Weise auf das Wenige, das er noch hatte.
Diesen Teil, auf den in der Regel niemand achtgibt, und den

195



jeder haben kann, wird von alters her ,Teil der Dichterlinge®
genannt. So verschaffte sich Odin den Suttungenmet. Er ver-
schenkte ihn jetzt weiter an die Asen und allen Menschen, die
sich mit Dichtung beschéftigten.s

*

Die Ereignisse, die zum Erwerb des Skaldenmet flihren,
sind vielschichtig und immer wieder von der Auseinanderset-
zung der Asen mit den Riesen durchdrungen.

Kwasir, der klligste aller Menschen, entsteht aus den
Essenzen Speichel, Blut und Honig. Und, wie das sein Name
ausdrlickt, ist seine Grundlage ,ein aus Beeren gegorener
Trank“ (norw. kvase; russ. kvas; altn. kvase, zerdriicken, zer-
quetschen, den Saft aus den Friichten driicken). Ein solches
Verfahren ist noch bei Naturvélkern der Gegenwart Ublich.
Der Speichel hat im wesentlichen eine fermentierende Wir-
kung, durch die eine Garung ausgeldst wird. So bringt der
rauschauslésende Trank eine neue Dimension hervor, die sich
auch im indischen Mythos findet. Dort hatte sich der Asket
Maya gebildet, ein gigantisches Wesen, dessen Name , Trun-
kenheit“ bedeutet. Es drohte, zur Strafe die Welt zu verschlin-
gen, weil Indra sich geweigert hatte, zwei andere Gétter in ihre
Gemeinschaft aufzunehmen. Erst als Indra nachgibt, wird der
Riese zerstickelt und aufgeteilt.

Kwasirs Schicksal verlauft dhnlich. Zwei Zwerge, Fjalar und
Gijalar lauern ihm auf und erschlagen ihn. Sie mischen sein Blut
mit Honig und seither heiBt diese Flissigkeit Met.

Die Mythe gibt keinen AufschluB, welches tiefere Motiv hin-
ter der Tétung Kwasirs durch die Zwerge steht. Auch die Aus-
deutung ihrer Namen, der ,Verberger und der ,Larmer” fuhrt
nicht weiter. Wenn wir jedoch die Zwerge als die Erdkréfte
interpretieren, die zum Bereich des miitterlichen UnbewuBten
gehoren, so bietet sich der Gedanke an, daB Kwasir in seiner

8 Skaldskaparmal, Kap.1, Diederichs, Germ. Gétterlehre, S. 178

196



einsamen und fast hybride erscheinenden GréBe durch die
Tétung zuriickgenommen wird. Erst dadurch kann seine ein-
seitige Verstandesorientierung auf eine andere Ebene gebracht
werden, denn nach seiner Tétung wandeln die Zwerge sein
Blut mit Honig zu Met um. Jetzt verfigt Kwasir nicht mehr
ausschlieBlich selbst {iber sein Wissen. Uber den Met wird
eine inspirierende Dimension freigesetzt, die denjenigen, der
davon trinkt, beféhigt, Skalde (Dichter) oder Weiser (Gelehrter)
zu sein. Dies allerdings nur, wenn der Met in MaBen genossen
wird, andernfalls droht ihm Gefahr, wie es der indische Mythos
von Maya zeigt.

Mit ziemlicher Sicherheit 18Bt sich hinter Kwasirs Tétung ein
kultisches Opfer vermuten, bei dem Kwasir als personifizierte
mythische Gestalt eines gegorenen Rauschtrankes zu sehen
ist.2 Dabei muB es sich wohl um eine Kornfrucht und bei Kwa-
sir moglicherweise um den Korngeist gehandelt haben. Met ist
der ,,Gerstensaft”, der dem Korngeist geopfert wird.

Odin zeichnet sich in diesem letzten Teil der Mythe zwei-
fellos als Kulturheros aus, der durch groBe Widrigkeiten und
einen heldenhaften Kampf seiner Gemeinschaft neues Kultur-
gut zuganglich macht. Der Skaldenmet reprasentiert die Fahig-
keiten, durch die Kraft des Wortes, die Skala menschlicher
Geflhle und Empfindungen auszudriicken und in literarische
Formen einzufangen. Entsprechende Ahnlichkeiten weist der
Raub des Rauschtranks Soma durch den indischen Gott Indra
auf, denn auch Soma ist ein kultischer Dichtertrank. Indra
raubte ihn mit Hilfe eines Vogels (oder selbst in Vogelgestalt)
aus einem Versteck im Berg und kann ebenfalls nur knapp ent-
kommen.'© Hier symbolisiert der Berg das Hindernis und die
»kompakte Undurchdringlichkeit des UnbewuBten, die sich nur
einer leidenschaftlichen geistigen Anstrengung 6ffnet.“1

Die vordergriindig aufblitzende sexuelle Symbolik, die sich
im Anbohren des Berges und dem Versuch, wurmartig in den

9  de Vries, § 388
10 Simek, S. 357
11 von Beit, Band |, S. 509

197



SchoB3 der Gunnléd zu gelangen, zeigen konnte, ist lediglich
Ausdruck der elementar vorwértsdrangenden Lebenskraft, wie
es die Sexualitat ist. lhre Energien gilt es nicht nur im Sinne
der Fortpflanzung und Triebbefriedigung zu leben, sondern
in beharrlicher und doch elastischer Weise in eine andere
Schwingung zu bringen, wie es Odin versucht.

Der Berg (Hnitbjorg = Schlagberg) bekommt die Funktion
des Weltenberges, auf dem die Weltachse den Himmel tragt.
Von dieser Stelle aus ist es mdéglich, in das Reich des Magi-
schen vorzudringen und mit den tiefen Schichten des Schop-
ferischen Kontakt aufzunehmen. Da der Berg zum Herrschafts-
bereich eines Riesen gehdrt, 188t sich daraus der Herrschafts-
anspruch des UnbewuBten erkennen.

Das Eindringen in eine solche Sphére verlangt eine aufwen-
dige Vorbereitung, die uns die Mythe erzahlt: Odin muB sich in
mehreren Etappen an Suttung heranarbeiten und sich sogar
Uber eine langere Zeit - bis zum Winteranfang - verdingen.
Jetzt hat er die Voraussetzungen geschaffen, sich der Begeg-
nung mit dem in den Tiefen des Berges gefangenen Kraften zu
stellen. Jetzt, nach dem intensiven dreitdgigen Regressions-
prozeB, den er mit Gunnldd verbringt, kann er schlieBlich als
Adler den Dichtermet aus den Tiefen der Berge in die Héhe
des Luftraumes erheben und seine Kultur einbringen.

Mit dem Erwerb des Skaldenmets hat Odin eine Initiation
fur einen neuen Lebensbereich erhalten. Durch die Liebes-
nachte mit Gunnldd in der Felsenhodhle, die bezeichnenderwei-
se drei Nachte dauern und durch diese Symbolik einen initiato-
rischen Charakter verraten, bringt Odin aus dem Reich des rie-
senhaften UnbewuBten die Fahigkeit mit, der Inspiration durch
die Muse einen Zugang in das Alltagsleben zu verschaffen. Es
ist dabei entscheidend, daB hier eine Animafigur einen bedeut-
samen Stellenwert besitzt.

Der Met ist zwar im Besitz des Suttung, aber bewacht wird
er von seiner Tochter Gunnldd. Ihr Name bedeutet ,,Einladung
zum Kampf“ und zeigt hier die Qualitdten eines bewachen-
den Drachens, auf den es sich einzulassen gilt und der gerade

198



dadurch die Verbindung zu den tiefen Kraften mdglich macht.
Deshalb findet die Liebesnacht in der Tiefe der Erde statt, zu
der man nur durch einen nadel6hrartigen Weg gelangen kann.
Hier sind die entsprechenden initiatorischen Vorbereitungen
und die entsprechenden Hindernisse angedeutet, die Uber-
wunden werden mussen und ohne die kein Zugang zu den
Kraften des UnbewuBten zu gewinnen ist.

Erst wenn der Durchbruch gelungen ist, hier durch die
Gewinnung des Skaldenmets, kann auch in anderen Lebensla-
gen und Lebensbereichen darlber verfliigt werden. Immer aber
braucht es hierzu den Kulturheros, der sich in diese gefahrli-
chen Situationen hineinwagt, sein Leben riskiert und dabei
zunachst etwas fir sich holt, was erst anschlieBend fir das
Kollektiv Bedeutung und Gultigkeit gewinnt.

Odin ist ein ausgezeichnetes Beispiel fur die Lernfahig-
keit eines Individuums. Durch seine Reisen, die er meist allei-
ne unternimmt, kommt er mit unterschiedlichsten Menschen
zusammen. Da er sich flr alles interessiert, nimmt er vieles
auf, das er in sich verarbeitet und weiterfihrt. Zweifellos eine
eindrucksvolle Erscheinung, wie Odin uns in der Skaldendich-
tung Ubermittelt wird. Aber man wird den Eindruck nicht ganz
los, daB es sich bei diesem obersten Gott doch wohl eher um
einen Einzelgénger handelt, der zwar seinen Fihrungsaufga-
ben nachkommt, sonst aber lieber alleine handelt, kampft, ent-
scheidet. Sein wichtigster Lehrer ist jedoch der Ur-Riese Mimir,
dessen Brunnen ein Wasser enthalt, das weise macht. Mimir
wachte Uber diesen Brunnen und dessen bedeutsames Was-
ser besonders sorgfaltig. Als ihn Odin mit seiner groBen WiB-
begier bat, nur einen Schluck von diesem Wasser, das auch
das Wasser des Gedachtnisses genannt wurde, trinken zu dir-
fen, wurde ihm das verweigert. Erst als er sich entschloB3, das
von Mimir dafiir geforderte Opfer zu erbringen, wurde es ihm
gestattet. Aber es war ein teueres Opfer: Wissen auf einer tie-
feren Ebene, Wissen um Geheimnisse, Hintergrinde, Abgrin-
de, Entwicklungsgegebenheiten, Erkenntnisse, 148t sich nur
erwerben, wenn dafiir auf der duBeren Ebene Opfer erbracht

199



werden - fir Asen und Menschen gleichermaBen ist dies das
Auge.

Wenn Odin auf einen Teil des auBeren Sehens verzichtet,
kann er zum Seher und Propheten werden. Er gibt sein Auge
freiwillig her, weil er weiB, was er dafiir erwerben kann. Jetzt
hat er Zugang zu einer Dimension, die der auBeren, materiel-
len Wahrnehmung verschlossen ist und kann in die innere Tiefe
schauen. So wird er zum Seher und Propheten.

200



Das Runenlied






Eng verbunden mit dem Zauberge-
sang sind die Runen, die sich in ihrer
klaren und einfachen Silbensprache
bestens eignen, eindringliche Sprach-
formen zu schaffen.

Wenig ist uns Uberliefert, deshalb
sei der zweite Merseburger Zauber-
spruch aus dem 10. Jahrhundert,
sicher aber alter, hier zitiert:

Phol und Wodan ritten in den Wald

da wurde der FuB von Balders Fohlen verrenkt;

da besang es Sintgunt und Sunna, ihre Schwester,

da besang es Friia und Volla, ihre Schwester,

da besang es Wodan, der dies gut konnte:

Sei es Beinrenkung, sei es Blutrenkung, sei es Gliedrenkung:
Bein zu Bein, Blut zu Blut, Glied zu Gliedern, als wenn sie
geleimt waren!

(oder: daB sie gelenkig sind!)."

Dieser Text erinnert sehr an den Zauber, den Thor anwand-
te, um seine Bocke am anderen Morgen wieder zu neuem
Leben zuriickzurufen, nachdem sie am Abend als Mahlzeit
gedient hatten. Fur diesen Zauber legte Thor alle Knochen
wohlgeordnet auf ein Fell, segnete sie mit seinem Hammer und
gab so beiden Bdcken neues Leben. Die eigentliche magische
Praxis hier, ist das ,Besingen”, also der Gald-Zauber, der mit
Hilfe mantrischer Formeln EinfluB zu nehmen versucht. Odin
beherrschte noch andere magische Fertigkeiten und seine
Féhigkeit und Kraft zur Zauberei muB eindrucksvoll gewesen
sein. Der Totenzauber, Gehenkte wieder zum Leben zu erwek-
ken und sie wieder zum Sprechen zu bringen,2 war flir Odin

1 Simek, Lexikon der germanischen Mythologie, S. 477
2  Hav 157 und Ynglinga saga 7

203



typisch und geschah durch den Runenzauber, der bis in die
heutige Zeit nicht ausgestorben ist. Menschen der Gegenwart,
denen die Uberwindung der Magie noch nicht gelungen ist,
beschéftigen sich vermehrt als Magier mit Runenpraktiken, um
EinfluB auf sich und ihre Umwelt zu nehmen.

Bevor Odin jedoch Uber die Runen verfligen konnte, muBte er
sie erwerben. Dies geschah durch das Hangeopfer und ist nach
der Opferung seines Auges und dem Erlangen des Skaldenmets
das dritte Opfer, das Odin auf sich nahm. Von diesen Initiationen
wissen wir aus einigen Stabreimen, wie sie das Lied des Hohen
(Havamal) enthalt. Leider ist diese Mythe nur in Versform Uber-
mittelt und weitere Einzelheiten fehlen véllig. Trotzdem beinhal-
ten diese wenigen Zeilen ein aufs duBerste verdichtetes Ereignis,
dem sich wichtige Inhalte entringen lassen.

1. Ich weiB, daB ich hing 2. Sie spendeten mir

am windigen Baum nicht Speise nicht Trank;
neun Nachte lang, nieder neigt ich mich,

mit dem Ger verwundet, nahm auf die Runen,
geweiht dem Odin, nahm sie rufend auf;

ich selbst mir selbst, nieder dann neigt ich mich.

an jenem Baum,
da jedem fremd,
aus welcher Wurzel er wachst.

3. Neun Hauptlieder 4. Zu wachsen begann ich
lernt ich vom hehren Bruder [Mimir] und wohl zu gedeihn,
der Bestla, dem Bolthornsohn; weise ward ich da;
von Odrorir, Wort mich von Wort
dem edelsten Met zu Wort flhrte,
tat ich einen Trunk. Werk mich von Werk

zu Werk flhrte.

5. Nun sind Hars [Odins] Reden

in seiner Halle gesagt,

gar ratlich Reckensdhnen,

nicht ratlich Riesensdéhnen.

Heil, der sie wies!

Heil, der sie weif!

Er wahre sie wohl! Heil, die sie hérten!3
Heil, die sie horten!4

3 Ubersetzt von Felix Genzmer, Die Edda, S. 164
4 Ubersetzt von Felix Genzmer, Die Edda, S. 164

204



Ich weil

Zunachst beginnt die Darstellung mit einer BewuBtseins-
bezeugung ,ich weiB“ und driickt aus, daB der Im-Baum-
Héngende nicht trdumt, sondern mit vollem BewuBtsein und
Wachheit der Sinne ein Ereignis durchlebt, das zunachst im
Hangen besteht.

Ich hing im windigen Baum

Kopfunter hangt Odin an einem Ast Yggdrasils. Von der
Erde abgetrennt, nur die Aste und Zweige der Weltesche um
sich, ist die Welt fir Odin auf den Kopf gestellt. Was bisher
unten war, ist nun oben und umgekehrt. Die FiiBe sind gewis-
sermaBen am Himmel festgemacht, und die Hande, die sonst
zum Himmel zeigen kénnen, sind zur Erde gerichtet.

Der umgekehrte Baum, der Arbor inversa, wie wir ihn vom
Baum Asvattha aus der indischen Mythologie kennen, wéchst
mit den Wurzeln nach oben in den Himmel. Damit richten sich
die Lebenskrafte des Baumes hin zur Erde und ihren Lebewe-
sen. Die kosmischen Energien flieBen Gber den Baum zur Erde.
Auch erinnert diese Haltung an den Kopfstand beim Hatha-
Yoga, der fur die geistige Entwicklung besonders férderlich
sein soll.

QOdin ist in seiner Bewegungsfreiheit sehr eingeschrankt, da
die ganze Korperlast nach unten zieht. Es liegt auf der Hand,
daB eine solche Korperhaltung ungewodhnlicher Vorbereitungs-
maBnahmen bedarf, damit es nicht zu kérperlichen Schaden
kommt.

Doch Odin ist vorbereitet, wie der zweiten Strophe zu ent-
nehmen ist. ,,Sie spendeten mir nicht Speise noch Trank ...“,
heiBt es dort, woraus sich entnehmen [aBt, daB er sowohl
durch eine entsprechende Fastenzeit vorbereitet war und auch
wahrend des Hangens nicht mit Nahrung und Getrénk versorgt
wurde.

Neun Néachte lang
Neun Nachte lang hédngt Odin im Baum, was zun&chst als

205



ungewodhnlich lange Zeit erscheint. Wir sollten uns jedoch
daran erinnern, daB die Zahl Neun im germanischen Kul-
turraum als heilige Zahl betrachtet wurde und etwas Gro-
Bes, UnermeBliches, Heiliges ausdriicken sollte. Hier gilt
nicht die konkrete Zahl, sondern ihre symbolische Aussage.
-Neun Nachte“ bedeutet, daB er tief in einen gottlich kosmi-
schen Raum eingedrungen ist und dort flr eine gewisse Zeit
verbleibt. Er ,steht“, aus menschlicher Sicht umgekehrt, mit
beiden Beinen auf géttlichem Boden. Von dort aus kann er
gedeihen und mit den irdischen, materiellen und menschlichen
Bereichen in Verbindung treten.

Mit dem Speer verwundet

Die Verwundung mit dem Speer entspricht dem bei vie-
len Initiationen der NaturvOlker praktizierten Ritual, den Initi-
anten mit bestimmten Instrumenten zu zeichnen, die zum
Bereich der mysterienweisenden Gottheit gehéren. Der Speer,
Odins wichtigstes Attribut, war bestens geeignet, den Initian-
ten durch die Verletzung dem Eigentum der Gottheit zu Uber-
stellen. Hierzu gehdrt auch das Ertragen von koérperlichen
Schmerzen und, wie beim Héngeopfer, das Aufgehdngtwerden
im Baum.

De Vries berichtet von einem Aufnahmebrauch der Fakto-
rei der Deutschen Hanse in Bergen (um die Jahrhundertwen-
de), bei der ein Neuling an einen Strick gebunden in die Hohe
gezogen, zugleich berduchert und schlieBlich noch bis aufs
Blut gepeitscht wird.5

Das Besondere an Odins Hangeopfer ist, daB er selbst die
Gottheit verkdrpert, der er sich weiht. Damit kann nur gemeint
sein, daB er sich flr seine eigenen Ziele aus der Welt zurlick-
nimmt, partiell entsagt und das Wagnis einer ungewdhnlichen
Initiation auf sich nimmt. Es ist ein Risiko, denn nicht alle Ein-
weihungen gelingen und dem Initianten bleibt der Ubergang in
einen neuen Daseinszustand versagt.

206



Entscheidend fir jede Initiation sind folgende Schritte:

1.

Der Initiant muB sich von seiner bisherigen Umgebung
trennen und I6sen.

. Er wird entweder der Mysteriengemeinschaft Ubergeben

oder wird vom Mysterienmeister gesondert auf seine
Prifungen vorbereitet.

. Wenn der Initiant soweit ist, daB er in die eigentliche Ini-

tiationsprozedur eintreten kann, unterwirft er sich einem
Scheintod bzw. mehrtagigen Schlaf, der in der Regel drei
Tage dauert.

. Wahrend des Mysterientodes steigt er in die Welt der

Toten ab und wird anschlieBend neu geboren.

.Er wird nach dieser zweiten Geburt neu eingeklei-

det, erhalt einen neuen Namen, wird in die weiteren
Geheimnisse der Mysteriengemeinschaft eingeftuihrt und
bekommt deren Wissen, das zu dieser Initiationsstufe
gehort, Ubermittelt. Dies geschieht in der Regel in einem
Unterricht Uber die mythische Geschichte des Stammes,
die Gotter, die Erschaffung der Welt, die moralischen und
rechtlichen Probleme des Stammes einschlieBlich aller
Tabus.

.Und als letztes ist die Verpflichtung zur Geheimhaltung

damit verbunden.

Ein GroBteil dieser genannten Bedingungen lassen sich aus
den Versen der Runenlehre erkennen. So hangt er im Baum,
von dem es heiBt, daB er jedem fremd ist und niemand weiB,
aus welcher Wurzel er wachst. Ganz offensichtlich tritt Odin
auf allen Ebenen in vollig neue Bereiche ein, wobei ihm kein
hilfreicher, wegweisender Lehrer beistehen kann. Damit ist er
als sein eigener Initiant bei vollem BewuBtsein der Einsamkeit,
den Schmerzen und Qualen, die das Hangen und die fehlende
Ernahrung mit sich bringen, ausgeliefert.

Als Erfolg oder Gewinn dieses Abenteuers findet Odin
unter sich die Runen, d.h. mit der aus der kosmischen, auf

207



ihn herabgekommenen Erkenntnis, kann er sich mit neuem
BewuBtsein der chthonischen Dimension zuwenden und ihr die
Runenstabe abgewinnen.

Wenn Odin sich mit dem Speer verwundet, ergibt sich noch
eine ganz andere Bedeutung: Er 6ffnet mit der Verletzung sei-
ner Haut die schiitzende Grenze des Korpers, was ihn zwar
einerseits gefahrdet, andererseits aber einer anderen Schwin-
gung 6ffnet. Jetzt ist er in besonderer Weise empfénglich und
fir die Schwingungen der hdheren Welt zugénglich. Durch
die Minderung seiner Korperkrafte, wie dies bei jeder noch so
kleinen Verwundung erfolgt, und die Schwéchung der kdrper-
lichen Abwehr, erreicht er eine Verschiebung auf die psychi-
sche Ebene. Es laBt sich bei jeder korperlichen Erkrankung
unschwer erkennen, wie der/die Kranke flir psychische und
geistige Ebenen offener ist, was sich gelegentlich auch in ver-
mehrter Religiositat ausdrickt.

Odin offnet seinen Korper und weiht ihn einer Sphare, die
hinter der Banalitat des Alltags verborgen ist.

Zunachst aber schreit er auf

Mit einem Aufschrei, der die Geburt dieses neuen Geistes
begleitet, ist das Leid beendet und die Matrix der Erde vom
Geist des Gottes durchlichtet.

Verzweifelt muB Odin erkennen, daB Erkenntnis mit
Schmerz verbunden ist. Einsamkeit und Isolierung drickt
und droht zu erdrlicken. ,,Sie boten mir nicht Brot noch Horn“
heiBt auch, daB er sich mit seinem Hunger, Durst und seinem
Bedurfnis nach Kontakt vergessen glaubt.

Weiter berichtet das Lied, daB er schreiend die Stibe auf-
nimmt und auch hier wieder den im Wahrnehmen der zu
erkennenden Inhalte auftretenden Schmerz erleben muB3. Aber
- und das ist das Entscheidende - er verleugnet dies alles
nicht, sondern erlebt bewuBt, nimmt aufmerksam wahr, was
sich in ihm vollzieht und kann es danach verarbeiten.

Als Archetypus Baum und Gottheit zwingt Yggr, der
Schrecker, der Firchterliche, wie ein wichtiger Name Odins

208



lautet, hier gleichermaBen zur Begegnung. An ihm kann man
nicht achtlos vortibergehen, ohne neues Karma zu erwirken.
Die Begegnung mit ihm fihrt - soweit sie angenommen wird -
als erstes zu einer erweiterten Wahrnehmung der Ichposition
und als weiteres zur sich vollziehenden Ganzwerdung.

AuBer seiner eigenen Mitte kann Odin, da er sich auch im
Baum befindet, natirlich ebenso dessen Mitte wahrnehmen.
Was ihm bis dahin noch fehlt, ergdnzt der Baum: Was ihm an
Kraften mangelt, erhalt er aus dessen zirkulierenden Energien.
So ist Yggdrasil der Reprasentant der géttlichen Energie und
Odin kann aus ihr den Teil oder das Energiespektrum aufneh-
men, flr das er vorbereitet oder flr das er aus seiner Entwick-
lungsposition heraus aufnahmeféahig ist.

Der Baum gibt nicht nur Leben (Adonis, Osiris, Zarathu-
stra, Brahma, Laotse) sondern er fordert es auch wieder zuriick
(Christus, Odin). Gleichzeitig resultiert daraus Unsterblich-
keit, wenn der Baum das in ihm Hangende am unsterblichen
Himmel aufgehen laBt. Umgekehrt leben in den Baumen die
Toten weiter und nehmen von dort aus weiterhin EinfluB auf die
Geschicke der Menschen: Aschenputtel, Machandelboom, etc.

Das Hangeopfer bringt die Gefahr eines moglichen Todes
mit sich. Odin kann dieses Risiko auf sich nehmen, alles Egois-
tische abweisen und sich vollig selbstlos ins UnbewuBte ver-
senken.

In der menschlichen Natur 4Bt sich eine ,ausgesproche-
ne Scheu vor der BewuBtwerdung“é beobachten. Aber es ist
das SELBST, das den Menschen dazu treibt und das Opfer
verlangt. Durch unsere Sehnsucht nach Ganzheit werden wir
selbst unser eigenes Opfer. Das Ich sieht sich zur BewuBtwer-
dung gedrangt. Gleichzeitig aber ist es das spontane Hervor-
treten des Selbst, das jenseits aller Grenzen immer existent war
und sich durch Trdume, Handlungen usw. bemerkbar macht.
Das Selbst ist die Wurzel all der Krafte, die vorwérts und zur
Ganzheit drangen und auf diese Weise das Ich zum Selbstopfer
veranlassen.

6 C.G. Jung: Wandlungssymbolik in der Messe, GSW Bd. 11, S. 144
209



Uber das Selbstopfer des Gottes Yama berichtet die indi-
sche Mythologie im Rigveda: ,,.... was deine hdchsten Stéatten,
was die tiefsten, was die mittleren sind, o Allschopfer, zeige
es den Freunden beim Opfer, Selbstherrlicher. Opfere dich
selbst, indem du deinen Leib ausstreckst. Allschépfer, der du
durch das Opfer gestarkt wirst, opfere dich selbst, die Erde
und Himmel.“” Yama wird auf diese Weise als geopferter Gott
der jeweils unsichtbare Herrscher des entstandenen jenseiti-
gen Landes. Dieser ProzeB entspricht den Vorgangen in den
Marchen, wenn der magische Tierhelfer durch das Opfer des
Helden die menschliche Gestalt erringt. Auf der symbolischen
Ebene wird so ein Teil der unbewufBten Psyche in den bewuB-
ten Bereich integriert. Dabei bleibt jedoch immer ein Seelenteil
unbewuft und ist der Mittler und Ausdruck des SELBST.

Fdr die Helden ist es in aller Regel schwer, ihre Tierhelfer
am SchluB zu opfern, nachdem ihnen der ganze Wert ihrer
Ubernaturlichen Hilfe zum Erlebnis geworden ist. Dies macht
verstandlich, warum sich die Helden jeweils weigern oder
Widerstande zeigen, das Opfer zu vollziehen. Im Opfer wird ein
schmerzliches Aufgeben verlangt, durch das erst eine héhere
Form des Geopferten entstehen kann:

Aus dem haBlichen Pferd wird kein besseres Pferd, son-
dern aus einem Tier wird ein Mensch. Dabei ist das Opfer
nicht immer ein gewollter sittlicher Akt der Selbstbesinnung,
sondern kann auch ein ungewolltes und vom Schatten ver-
anlasstes Geschehen sein, das zur Verwirklichung dréngt. Die
Bhagavad-Gita nennt dies so: ,Das Selbst ist ja sein eigener
Freund, das Selbst ist auch sein eigener Feind.“s

Bedenkt man die Ubersetzungsmdglichkeit der Weltene-
sche als ,)Yggrs Pferd®, so klingen dabei alte indogermanische
Mythen an, in denen von der Erneuerung der Welt durch das
RoBopfer berichtet wird. Sibirische Schamanen opferten bis
in dieses Jahrhundert ein Pferd, um auf ihren Trancereisen in

7 zit. nach von Beit, Hedwig: Symbolik des Marchens, Band |, S. 748
8 Bhagavad-Gita VI, 5

210



die Jenseitswelt zu gelangen und von dort die entsprechen-
den Reichtimer zurlickzubringen. In unserem Kulturraum hal-
ten sich diese Weisheiten in bestimmten Mé&rchen, in denen
ein meist unscheinbares bis haBliches Pferd sich zum Wunder-
pferd entwickelt, den Helden flhrt, schlieBlich aber zur Erfiil-
lung geopfert werden muB. Der symbolische Tod im Baum
als Reprasentantin der Mutter und das Opfern des Pferdes
scheinen bei Odins Hangeopfer in symbolischer Weise zu ver-
schmelzen, wodurch die Einzigartigkeit dieses Selbstopfers
in seiner Vielschichtigkeit und Bedeutsamkeit erkennbar wird.
QOdin verzichtet nicht nur auf sein Pferd und die entsprechen-
den in ihm zur Seite stehenden Potenzen, sondern er wagt
es, freiwillig in den Tod am Baum zu gehen. Der Baum ist hier
Weltenbaum und bedeutet die Urmaterie.9 Er symbolisiert die
Uberwindung des Bildes der Mutter und die Verwandlung des
inneren Wesens und die zunehmende Selbstverwirklichung.
Der Baum als Symbol des Mitterlichen, der Urmaterie, des
Grundstoffs der Welt, ist das unbewuBte Wachstum und die
unbewuBte geistige Entwicklung und ein lebensspendendes
wie auch todbringendes Prinzip.

Yggdrasil ist jedoch ein Baum, der mit seinen Wurzeln in
die tiefsten Abgriinde ebenso hineinreicht, wie mit seinen
Zweigen in die Luft- und Lichtreiche des Himmels. Durch sei-
nen Stamm sind die oberen und unteren Bereiche verbunden.
An ihm kann in die Krone des Baumes hinauf- und wieder
abgestiegen werden, auch wenn dies unter Umsté&nden viele
Tage dauern kann, wie uns das Marchen vom Schweinehirten
im Baum zeigt.1®© Auch das Eichhérnchen zwischen Adler und
Neiddrache gehért in diesen Zusammenhang.

Erich Neumann vermutet, daB Yggdrasil eine Nachahmung
des Kreuzesbaumes (Kreuz Christi) ist, weil der Mythos um
Yggdrasil erst in der Wikingerzeit entstanden sei. Er meint,
daB es die scheinbare Ahnlichkeit ihres Hangegottes (Odin) mit

9  von Beit, Hedwig, Band |, S. 159
10 Marchen ,Die Prinzessin auf dem Baum®“

211



dem Kruzifix ist, die den Germanen den Ubertritt zum Chris-
tentum erleichtert und die Goten veranlaB3t haben konnte, in
ihrer Sprache das Wort ,Kreuz“ mit ,Galgen” zu Ubersetzen.
Er schreibt: ,Auch Christi Kreuz heit in einem englischen
Gedicht des 14. Jahrh. [...] Christi Pferd [...]. Das Kreuz wurde
in den bekanntesten christlichen Hymnen als ein Baum besun-
gen, der seine Lebenskraft aus einer Quelle an seiner Wurzel
sog, als ein Baum mit Laub und Friichten. So lautet auch ein
mittelhochdeutsches Rétsel, dessen Losung der Kreuzesbaum
ist: Ein edler Baum ist in einem Garten gewachsen, der mit
groBer Kunst angelegt ist. Seine Wurzel reicht zum Grund der
Holle, sein Wipfel berlihrt Gottes Thron, seine breiten Zwei-
ge halten die ganze Welt umfaBt. Dieser Baum steht in voller
Pracht und herrlich im Laub.“11

Es ist eindrucksvoll, wie hier der Baum verherrlicht wird.
Natirlich wére denkbar, daB die Germanen sich an die christli-
che Mythologie angelehnt haben. Es ist allerdings auch zu ver-
muten, daB das Hangeopfer ein indogermanisches Motiv sein
kénnte, wie sich noch anderweitig belegen [aBt. Ja, man sollte
vielleicht auch daran denken, den Kreuztod Christi in eine arche-
typische Reihe zu stellen, was heiBt, daB die Kreuzigung Christi
bereits ein archetypisches Ereignis darstellt und dementspre-
chend mythische Vorgéanger besitzt: z.B. Dionysos, der griechi-
sche Gott, der am Mastbaum eines Schiffes angebunden war.

Auch dem vedischen Krishna widerfuhr &hnliches. ,Die
westafrikanischen Yoruben glauben heute noch, daB sich ihr
Blitzgott dadurch geopfert habe, daB er sich an einem Baum
erhéngte. An zwei Ketten, die dann aus seinem Grabe wuch-
sen, sei er zum Himmel gestiegen.“2 Immer aber geht es dabei
um Initiationen, durch die eine neue Entwicklungsposition
erlangt wird.

Im Baum stirbt der diesseitige Odin, um nach neun N&chten
als Wissender und mit der Erkenntnis der Kraft Ausgestatteter
wiedergeboren zu werden.

11 Erich Neumann: Die GroBe Mutter, S. 239
12 Bernatzky, S. 30

212



Die Opferung und Selbstopferung (so auch z.B. Opferung
des Rosses in den Mythen, besonders bei Odin) kommt einer
Introversionsphase gleich. Durch die Opferung erfolgt eine ent-
sprechende Zuriicknahme der nach auBen drédngenden Libido.
Dieser Zustand ist mit der Weltschépfung vergleichbar. Eine
ahnliche Bedeutung dirfte die Opferung des Stiers haben,
dessen fruchtbare, sexuellen Energien geopfert werden, um
der auBeren und inneren Natur neues Leben zu geben.

Mircea Eliade glaubt,s den Ursprung von Odins Selbstop-
fer in einer den Schamanen ahnlichen Initiation sehen zu kon-
nen. In seinen Darstellungen zu den altaischen Initiationen
und schamanischen Riten zeigt er auf, daB es bei verschiede-
nen Volksstdmmen umfangreiche Rituale gibt, bei denen eine
Birke in der Mitte der Jurte aufgestellt und mit 9 bis 12 Ker-
ben versehen ist. An diesen Kerben erklettert der Schamane
den Stamm, wenn er darauf sorgsam vorbereitet ist und einen
bestimmten Trancezustand erlangt hat. Uber den Baum, der
hier die Mitte der Welt und des Kosmos als Weltachse verkor-
pert, um die sich alles zentriert und dreht (siehe Polarstern),
erreicht der Schamane den Zugang zu einer Anderswelt. Eine
andere, neue und erweiterte BewuBtseinsschicht wird zugang-
lich. Méglich wird sie allerdings nur durch den Baum, der in die
verschiedenen Dimensionen hineinreicht oder sie gar durch-
schneidet. So ist er der Mittelpunkt, das Zentrum. Es ver-
wundert nicht, wenn der Baum fir die Tiefenpsychologen ein
wesentliches Symbol des SELBST verkdrpert, da das SELBST
seinerseits das Zentrum der menschlichen Psyche ist. In vie-
len Mythen der Volker ist der Baum ein Symbol der Mutter und
ein Archetyp des Selbst. ,,Aus einem (Ganzheits)-Kern hervor-
wachsend, breitet er sich in alle Dimensionen aus, ,verzweigt
sich, um die Selbstverwirklichung der Frucht hervorzubringen.

13 Eliade, Mircea: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik,
Frankfurt a.M. 1982; Simek, Rudolf: Lexikon der germ. Mythologie,
S. 304

213



Zugleich ist er Grund und die Umhdillung des Ichs, das nur im
SchoBe des Selbst griinden und zu seiner Bestimmung, der
Individuation, gelangen kann.“14

Damit ist in einer einfachen und klaren Weise das Werden
der Frucht aus der Welt des Archetypischen heraus beschrie-
ben. HeiBt es doch im Johannesevangelium ,Am Anfang war
das Wort...“ und driickt damit genau diesen Sachverhalt aus,
der uns so wenig bewuBt ist: Zuerst bedarf es der Griindung
einer (wo auch immer anzusiedelnden) schopferischen Intelli-
genz, die wir je nach Aspekt Gott, Archetypus oder Selbst nen-
nen kdénnen.

Damit soll keinesfalls eingeschrankt sein, daB wir selbst
es gelegentlich sein kénnen, die diese goéttlich-schdpferische
Funktion auslben. Leider nehmen wir mit unserem Ich die
Beziehung zu unserem Selbst meist gar nicht oder viel zu
wenig wahr und versagen uns damit die daraus resultierende,
bewuBt sich vollziehende, Ganzwerdung.

Das fuhrt uns zurlick zu Odin. Er ist wahrend seines Opfers
voll bewuBt. Er bereitet sich auf den Weg in die Zweige der
Weltesche vor und tritt ein in die Weltachse, die ihn mit der
Unterwelt ebenso verbindet wie mit der oberen Welt. Er ent-
geht so dem Vorwurf, den sich Sigmund Freud gefallen las-
sen muBte, daB er sich nur mit den ,unteren Géttern“ in Ver-
bindung gesetzt und diesen gedient habe; nur UnbewuBtes
allein entspricht nicht dem vollen Umfang der Psyche, zu ihr
gehort auch die ,obere Welt® mit dem bestehenden Uberbe-
wuBtsein, auch wenn die Psychoanalyse diesen Ausdruck zu
meiden scheint. Fir Odin sind beide Welten zugénglich, da er
sich respektvoll ins Zentrum des Kosmos begibt und dort in
der Weltachse meditiert. Meditieren weist vermutlich etymolo-
gisch u.a. eine Stammverwandtschaft zu dem Wort ,Mitte” auf.
Weiterhin besteht eine gewisse Verbindung zu dem aus dem
Lateinischen kommenden ,medeor”, in dem die Bedeutung
von ,heilen® steckt. Damit haben wir einen groBen und bedeut-

14  Schwarzenau, Paul: Das géttliche Kind, S. 136

214



samen Sinnzusammenhang aufgedeckt. In die Mitte gehen,
aus der Mitte kommen, was dem Meditieren, dem ,meditari“
(nachsinnen, nachdenken, ermessen, sinnen - und was noch
an Bedeutungen im Wort ,meditieren® stecken mag) ent-
spricht, bedeutet also, sich in einen heilsamen, heilenden Pro-
zefB3 zu begeben. Und genau das tut Odin.

Nahm auf die Runen
Nach dem die Runen erworben waren, galt es, sie anzu-
wenden:

Runen sollst du lernen

und réatliche Stabe,

Stabe gar stark,

Zeichen voll Zauberkraft,

wie sie zog der Zauberherr,
wie sie wirkten Weihgotter,
wie sie ritzte der Raterfiirst.15

Fur alle Lebenslagen gab es Anleitungen, die Runen einzu-
setzen und zu verwenden. Bei der Runenpraxis wurden unter
bestimmten rituellen Bedingungen und dem Gebrauch von
Zaubersprlichen die Stébe geschnitten, die Runen in die Stabe
geritzt und diese dann rituell auf einem Tuch ausgeworfen. Aus
der Lage der Runen konnte der oder die Wissende wichtige
Hinweise zum Beratungsgegenstand erhalten. Diese einfache
Praxis, wird noch heute von Schamanen und Medizinm&nnern
benutzt, um Ursachen und Heilungschancen von Krankheiten
zu erkennen.

Es werden noch eine ganze Reihe besonderer Runen auf-
gezahlt, die gebraucht werden sollten: Siegrunen, Alrunen
(um Not abzuwenden), Gebarrunen, Brandungsrunen, Astru-
nen, Rederunen, Denkrunen, usw. Auch gibt es Anweisun-
gen, wohin die Runen zur Entfaltung ihrer Zauberwirkung
geritzt werden sollten: auf den Schild, auf Ohren, Z&hne und
Hufen des Pferdes, auf Adlerschnédbel, Wagenrader, Kleinode,
Trinkhérner, Bier- oder Weingldser. Besonders durch Runen

15 aus: ,Die Ausarbeitung der Runen®, in ,Die Edda“, Genzmer, S. 165

215



gekennzeichnet waren Odins Speer, Sleipnirs Gebi3, Bragis
Zunge, und die segnenden magischen Kréfte konnten auf sie
ein- und durch sie hindurchwirken.

Die in Runenstabe geritzten und dann eingefarbten Runen
waren eng mit dem Galgen Odins, wie die Weltesche héaufig
genannt wurde, verbunden. Nachdem Odin die Runen erwor-
ben hat, fallt er aus dem Baum zur Erde, erleichtert, daB3 sich
die Miuhen und Strapazen gelohnt haben. Und nun folgt in
der dritten Strophe der Hinweis auf das, was Odin nach sei-
ner Initiation an weiteren Geheimnissen Ubermittelt bekommt.
Der weise Mimir lehrt ihn neun Hauptlieder, in denen weitere
Runengeheimnisse, vor allem Uber die Anwendung enthalten
sind. Ferner wird auf den Skaldenmet Bezug genommen, der
ihm mit der Fahigkeit zu Dichtung und Poesie zusatzlichen
personlichen Entwicklungsreichtum beschert. Dies wird in der
nachsten Strophe noch weiter gesteigert, in der er sein weite-
res Wachsen und Reifen beschreibt. Der Erfolg seiner Initiati-
on ist Weisheit und Ausdifferenzierung der verbalen Intelligenz
(-Wort mich von Wort zu Wort fUhrte”) und eine wesentlich
erweiterte Handlungsbeféhigung (,Werk mich von Werk zu
Werk flhrte®).

An dieser Stelle sei eine kleine Exkursion zu den Runen
erlaubt. Wer sich mit Runen auseinandersetzt, muf3 sich ahn-
lich den germanischen Dialekten auch mit verschiedenen
Runenreihen, wie die Runenalphabete genannt werden, aus-
einandersetzen. Da sich Runen erst relativ spat nachweisen
lassen und Uber die magische Praxis wenig bekannt ist, bleibt
nur ihre exoterische Verwendung als Forschungsobjekt Ubrig.
Hinzu kommt, daB die an Steinen, Schwert und Schwertschei-
den geritzten Runen nicht sehr zahlreich gefunden wurden.

Derzeitig werden hauptséchlich finf Runenreihen unter-
schieden. Dies ist die gemeingermanische Runenreihe, die aus
24 Runen besteht und etwa in der Zeit von 150 v.Chr. bis 800
n.Chr. verbreitet war. Die angelsédchsische Runenreihe fand ihre
Verwendung vom 8. bis 12. Jh. und besaB zwischen 24 und
33 Zeichen. Die nordische Runenreihe war in Skandinavien

216



verbreitet und enthielt 16 Runen, die ihre Blitezeit von 800
bis 1050 (Wikingerzeit) fanden. Im letzten Jahrhundert wurde
wahrend der Romantik die nordischen Runenreihe durch
Guido von List (Armanensystem) von 16 auf 18 Zeichen erwei-
tert, nachdem er sie mit den 18 Runenliedern Odins aus der
Edda in Verbindung gebracht hatte. Schlielich sind noch die
Wikingerrunen zu erwadhnen, die aus 18 Zeichen bestanden
und sich nur in der letzten Rune von denen der Armanenreihe
unterschieden. Die gemeingermanischen und Wikingerrunen
wurden nach der Stellung der ersten sechs Zeichen FUDARK
genannt (FA, UR, DORN, AS, RIT, KAN; siehe Runenabbildung
im Anhang, S. 303).

Auf den ersten Blick erscheinen die Runen wie abstrak-
te Liniengebilde. Ihren eigentlichen Gehalt enthiillen sie erst,
wenn die Bedeutungen der germanischen Silben bekannt sind,
mit denen sie benannt wurden.

Auch der Geburtsort der Runen, namlich der Weltenbaum,
laBt sich unschwer in ihren Gestalten wiederfinden. Es mag
zunachst wie eine esoterische Spielerei aussehen, wenn diese
Runen ihrer inneren Verwandtschaft gemé&B geordnet und
zusammengestellt werden. Doch lassen sich dann, wie Zoltan
Szabé im ,Buch der Runen® gezeigt hat, verschiedene Runen-
familien im FUDARK-Alphabeth finden, die zueinander psycho-
logisch in Beziehung stehen.16

Die neun Hauptlieder der Runen, die Odin von Mimir gelehrt
bekommt, beinhalten je ein Runenpaar. Sie sind jeweils von
einer tiefgriindigen Polaritat durchzogen.

16 Die Schriftforscher scheinen sich bis heute noch nicht eindeutig dar-
Uber im Klaren zu sein, woher die Runen tatsichlich kommen oder wor-
aus sie abgeleitet sind. Die verschiedensten Quellen daftr wurden geprift:
griechische, rémische und etruskische Schriften weisen Ahnlichkeiten
auf. Wahrscheinlich entspringen sie unter gallischen Einfliissen der nord-
etruskischen oder alpinen Schrift (Foldes-Papp: ,,Vom Felsbild zum Alpha-
bet“, Belser-Verlag, Stuttgart 1984). Eine friihere Entstehungszeit als der
Beginn unserer Zeitrechnung kommt kaum in Frage, da es keine Funde
gibt, die sich davor datieren lassen. Der eigentliche Hohepunkt der Runen
als Alphabet war erst im 10. und 11. Jahrhundert im Norden Europas, um
dann vollig von der lateinischen Schrift verdréngt zu werden.

217



Nicht nur der Inhalt einer Runeninschrift besaB magische
Kraft, sondern auch das Zeichen an sich enthielt selbst einen
speziell magischen Wert. Dies wird ganz deutlich bei der Tyr-
Rune. Sie ist ein senkrechter Strich mit einem kleinen Pfeil
oben und koénnte ein Schwert oder einen Speer symbolisieren.
Sie weist nicht nur auf den Gott Tyr hin, sondern tragt selbst
die ganze Macht des Gottes Tyr immanent in sich. So genigte
es, die Tyr-Rune zweimal nebeneinander zu ritzen, um sie als
Siegrune wirken zu lassen.

Eine der bekanntesten Runen, die sich besonders in der
Gegenwart einer groBen Beliebtheit erfreut, ist die YR-Rune.
Sie ist das Zeichen der Friedensbewegung, und die wenigsten
sind sich bewuBt, daB sie es hier mit einer Rune zu tun haben.
Ihre polare Entsprechung ist die Rune MAN, die das Symbol
fir den Mensch oder den Lebensbaum ist. YR hingegen weist
auf Prifungen und Gefahr, Tduschungen und Verwirrungen hin.

NV
/N

MAN - Rune YR - Rune

Diese beiden Runen zeigen die polare Struktur sehr deut-
lich. Aus der Umkehrung eines Zustandes entsteht Neues,
oder wie es Sheldon Kopp mit seinem Buchtitel ausdriickt:
-Kopfunter hangend sehe ich alles anders.“'7 Fir unse-
re Zwecke genugt es vorerst, daB wir einmal versuchen, uns
ganz nah an einen Baum oder Busch zu stellen und einfach
die Zweige, Verzweigungen und Verastelungen auf uns wirken
zu lassen. Ganz sicher werden wir den Ergebnissen, die Odin

17 siehe Kopp, Sheldon: Kopfunter hangend sehe ich alles anders, Kdln
1982

218



dort hdngend gewonnen hat, sehr nahekommen, auch wenn
die inhaltliche Bedeutung der Runen dabei so rasch sicherlich
nicht erkannt werden kann. Die Formen und Gestalten lassen
sich jedoch unschwer wiederfinden.

Das Wahrnehmen der Runengestalten war die erste Stufe
eines Erkenntnisprozesses. Die zweite jedoch konnte Odin
nur durch das erbrachte Opfer der neuntdgigen Entsagung
zugénglich werden: Er ,erkannte” die Bedeutung, den Sinnge-
halt und die Tiefe der Runen. Jetzt erst war es méglich, durch
inre Zauberkraft ,zu ritzen“ und ,,zu raten®.

Rune bedeutet, vom gotischen Wort runa abgeleitet, das
Geheimnis. Altsachsisch ist runa = ,heimliches Flustern®. Und
mittelhochdeutsch kommt rune die Bedeutung von ,Geheim-
nis“ oder ,Gefllster” zu. Der etymologische Inhalt driickt aus,
daB wir es mit etwas ,,Heimlichem® zu tun haben. Es ist nicht
fur die Offentlichkeit gedacht, sondern eher fiir die Eingeweih-
ten. Das wiederum hei3t flr die damaligen Verhaltnisse, daB
die Runen zu magisch-rituellen Praktiken gebraucht wurden
und nicht als Schriftzeichen fir den InformationsfluB gedacht
waren.

Weise ward ich da

Die fur den Erwerb der Runen erforderliche Zuriicknahme
der Libido leistet Odin dadurch, daB er sich gegenteilig zu sei-
nen bekannten Eigenschaften verhdlt. Der Uberaus aktive und
kriegerische Gott macht sich véllig rezeptiv. Durch das Auf-
héngen schafft er die Umkehrung der herrschenden Prinzipien.
Erst die freiwillig herbeigefihrte Passivitat steigert seine Auf-
nahmeféhigkeit und Empfénglichkeit.

Damit dieser auf der &auBeren Ebene alles bezwingen-
de Gott das erreichen konnte, muBte er sich zuvor mit seiner
Triebnatur auseinandersetzen. Durch sie ist der Mensch an
die AuBenwelt und in regressive Prozesse gebunden, so daB
er immer wieder der ,Anhaftung” verfallt, wie dieser Vorgang
im Buddhismus genannt wird. Das Opfer Odins gehdrt in die
Reihe der Opfer, wie sie schon immer von den Avataren, den

219



groBen Kindern einer neuen Ara, erbracht wurden: Krishna,
Buddha, Christus.

Odin kann jetzt intensiver - begonnen hat diese Entwicklung
bereits mit der Opferung seines Auges - nach innen, im Inne-
ren sehen und in der Folge mit gewandeltem, erneuertem Blick
nach AuBen schauen. Hinter Alltédglichem kann er den tieferen
Sinn wahrnehmen, und so werden gewoéhnliche Zweige, Astga-
belungen zu zauberkréftigen Symbolen, die auf seiner Stufe der
BewuBtseinsentwicklung eine wichtige Bedeutung haben.

Das Hangeopfer Odins zeigt gewisse strukturelle Verwandt-
schaften mit dem Weg Moses auf den Berg Sinai.’8 Moses
erhielt von Gott den Befehl, sein Volk drei Tage enthaltsam
leben zu lassen, bis er am dritten Tage auf dem Berg Sinai
erscheinen werde.

Wahrend es sich jedoch bei Moses, der hier dem Volk Isra-
el die 10 Gebote mitbrachte, mehr um eine ethisch-moralische
Dimension handelt, erwirbt Odin neues Wissen und vergroBert
damit die Macht der Magie. Durch sein Hangen am Welten-
baum gelingt es Odin, einen UberbewuBten BewuBtseinszu-
stand zu erlangen. Erst dadurch lieB sich die Entwicklung, die
mit der Eroberung des Skaldenmets eine weitere Steigerung
erfahren hatte, weiterfihren. Mit den Runen wurden Sprachge-
stalt und Wortgestalt als Schrift miteinander verbunden, in einer
Weise wie wertvolle Flussigkeit auch ein angemessen schdnes
GefaB bekommt.

Werk mich von Werk zu Werk fiihrte

Um dieses GefaB zu entwickeln und zu formen, war fir Odin
eine Reihe von Initiationen erforderlich. Erst durch sie konn-
te er zu den Kraften und Energien der Elemente den Zugang
bekommen, der ihn zur magischen Praxis befahigte. In der
Mysterienpraxis, wie sie bis in die Gegenwart esoterische
Orden (Rosenkreuzer, Freimaurer) durchflhren, durchschrei-
ten die Initianten eine Priifung, wenn sie die hierzu erforderli-
chen Vorbereitungen abgeschlossen haben. Das erste Element

18 2 Mos. 19,20
220



ist die Erde, wobei das damit verbundene unterirdische Reich
meist durch eine dunkle Kammer symbolisiert wird. Bei der
Prifung wird der Initiant eingeschlossen und verbleibt dort drei
Tage. Die Probe absolvierte Odin wahrend der drei N&chte, die
er bei der Mysterienmeisterin Gunnléd in der Berghohle ver-
brachte. Die ,Wasserprobe“ hatte Odin bereits bestanden, als
er am Mimisbrunnen sein Auge opferte.

Wenn es heiBt ,im windigen Baum®, so ist schon in der
zweiten Zeile des Liedes die Zuordnung zum Element Luft
angedeutet. Dies weist auf eine Initiation flr die Energien des
Luftelementes hin.

Die noch ausstehende ,Feuerprobe“ bestand er am Hof
von Konig Geirrdd, als er acht Nachte am Feuer saB: Odin war
unerkannt an den Hof seines Schitzlings Geirrdd gekommen,
um ihn zu prifen. Er hatte sich unter dem Namen Grimnir vor-
gestellt und war von Geirrdd fiir einen bésen Zauberer gehalten
worden, weil sich kein Hund in die Nadhe des Fremden gewagt
hatte. Um ihn zum Reden zu zwingen, hatte er ihn zwischen
zwei Feuer setzen lassen. Dort saB Odin ohne Speise und
Trank. Nur Geirréds Sohn versorgte ihn mit dem Notigsten und
klagte seinen Vater fur die grundlose Pein an, die er dem Frem-
den zufligte. Am neunten Tage spricht Odin endlich:

HeiB bist du, Feuer,

und viel zu hoch;

weich, Flamme, fort!

Es glimmt mein Pelz,
heb ich gleich ihn hoch;
es brennt der Mantel mir.

Wieder ist es die Neun-Zahl, die uns hier begegnet. Acht
Nachte verbringt Odin am Feuer, am neunten Tage berichtet er,
was geschehen ist. In einer auBerordentlichen Belastungspro-
be ist er den Kraften des Feuers ausgesetzt, um die Feuerpro-
be zu bestehen. De Vries berichtet von dem Aufnahmeritus in

221



einen Méannerbund, bei dem die Hitze eines Feuers durchquert
werden muf3.1®

Auch eine Ahnlichkeit zu einer dem indischen Somaopfer
vorangehende Weihe 1aBt sich erkennen, denn dort mu3 der
Initiant hungernd und wachend, in ein Antilopenfell gehllt,
neben dem Opferfeuer sitzen. Dabei soll bezweckt wer-
den, daB der sich zum Opfer Vorbereitende in eine geistige
Erregung versetzt wird, die ihn beféhigt, mit den Gottern in
Beziehung zu treten.

Bei Odin bekommt die Feuerprobe noch die zusétzliche
Qualitat, daB er, im Gegensatz zu den ihn umgebenden Sterb-
lichen, der Vernichtung und der gewaltigen Kraft des Feuers
widerstehen kann und damit einen Beweis fiir die Gegenwart
gottlicher Wundermacht gibt. Im Grimnirlied berichtet Odin, als
er das Feuer Uberwunden hatte, visionsartig vom Zustand der
Welten und Wohnstatten, die in der Weltesche enthalten sind.
Dabei féllt auf, daB weder vom Mimisbrunnen, noch vom Han-
geopfer gesprochen wird. Daraus 1aBt sich annehmen, daB es
sich hierbei um einen Initiationsgrad vor der Wasser- und Luft-
probe handelt.

QOdin, der Mysterienmeister und Initiant gleichzeitig zu sein
scheint, schlieBt die Belehrungen mit den dichterischen Wor-
ten ab:20

Ich wies dir vieles, Acht Nachte

doch wenig verstandest du: saB ich nah den Feuern,

dich 148t fallen dein Freund; da mir niemand Nahrung bot,
liegen seh ich, als einzig Agnar,

besudelt im Blut, der Erbe Geirrdds,

meines Schitzlings Schwert. der das Heervolk beherrschen soll.

An diesen beschworenden und unheilkiindenden Wor-
ten erkennt Konig Geirrdd, daB er die Initiation des Odin nicht
bestanden hat und deshalb sterben muB. Er versucht das

19 de Vries, § 310, § 337
20 Grimnirlied 1,2; Genzmer, S. 44

222



Unglick abzuwenden und beseilt sich, Odin vom Feuer wegzu-
ziehen. Dabei stolpert er und stlirzt in sein Schwert.

Schwertmtiide Beute

soll der Schlachtengott haben:

dein Leben verlierst du nun;

unhold sind dir die Disen [Schicksalsfrauen],
jetzt kannst du Odin sehn:

nun komm, wenn du kannst!?21

Die Schuld Geirrdds bestand auf der gesellschaftlichen
Ebene lediglich darin, daB er sich Odins Kult nicht in geforder-
tem MaBe angeschlossen hatte und eigene Wege gegangen
war - ein Verhalten, das dem germanischen Ehrenkodex wider-
sprach und nicht ungesthnt bleiben durfte. Im Sinne der spiri-
tuellen Entwicklung hat er die notwendige Reife noch nicht ent-
wickelt: Er verdachtigt den Unbekannten der bdsen Zauberei,
qualt ihn mit dem Feuer und verschlieBt sich gegenlber des-
sen Leid. Mit einem solchen Verhalten bleibt der Kénig jedoch
unter seinen Méglichkeiten, Anteilnahme zu zeigen und Hilfe zu
leisten. Dies darf sich ein Gastgeber nicht leisten, besonders
wenn er zum Schitzling der Gottheit geworden ist. Dabei geht
es nicht um ,,Bravsein“ in einem auBeren Sinn, sondern ob ethi-
sche und moralische Werte ausreichend entwickelt und verin-
nerlicht worden sind.

Wenn wir uns die kleine intellektuelle Spielerei erlauben
und die Rollen Odins und Geirrdd tauschen, wird die Dynamik
rasch deutlich: Geirrdd sitzt als Initiant am Feuer, Odin ist der
Mysterienmeister. Der Initiant wird einer Probe unterzogen, um
seine Fahigkeit unter Beweis zu stellen, ob er seine Bedurfnis-
se nach Triebabfuhr, Leidenschaft, Macht, Anerkennung usw.
schon ausreichend kontrollieren, beherrschen und zugunsten
von hdheren Interessen zurlickstellen oder opfern kann. Die
Kraft des reinigenden und lduternden Feuers soll dies zeigen.
Wenn sich der Initiant dieser Belastungsprobe nicht gewach-
sen zeigt, riskiert er dabei, wie bei allen echten Initiationsriten,

21 Griminirlied 46, 47; Genzmer, S. 49
223



sein Leben. Das Feuer reprasentiert hier das Licht und die Kraft
der Sonne, in der sich das Geheimnis der Gottheit manifestiert.
Es ist eine doppeldeutige Kraft, denn sie reinigt, verbrennt und
zerstoért das Unreine, das Unbestandige, das zur urspringli-
chen Einheit zuriickkehren muB3 und zu einer weiteren Existenz
kein Anrecht mehr besitzt.

Geirrdds Verhalten weist die im Mysterium geforderte Reife
nicht auf. Das von ihm selbst entfachte Feuer fordert seinen Tri-
but: Er will den wahren Geist des Fremden durch die Kraft des
Feuers, der er selbst noch nicht gewachsen ist, zum Vorschein
bringen. Tatsachlich jedoch zwingt er unfreiwillig die Wahrheit
seines eigenen Wesen in das erhellende Licht, in dem es kei-
nen Bestand hat.

In einer subjektstufigen Betrachtung dieser Mythe zeigt sich
Odin auf den verschiedensten Ebenen: Er ist Fremder, Gast,
Konig, Sohn des Konigs und das Feuer. Unter dem Begriff
~Subjektstufe” wird in der jungianischen Psychologie die Auf-
fassung verstanden, alle in Traumen oder Phantasien auftau-
chenden Personen oder Gegenstinde ganz auf die eigene
Psyche zu beziehen. Das Gegenteil ist die ,Objektstufe”. Bei
dieser Betrachtungsweise wird alles in der AuBenwelt belassen
und auf diese bezogen. Wenn wir bereit und fahig sind, diese
Gestalten und Kréfte als unsere eigenen anzuerkennen, so kdn-
nen wir uns wiederfinden und eigene Anteile durchlichten. Wir
selbst sind es, die uns - meist unbewuBt - prifen. Wir selbst
sind Schuitzlinge, die weitere Reifungsschritte machen und
nicht immer erfolgreich sind. Unsere Angste hemmen unseren
kritischen Blick auf uns selbst oder lassen ihn nicht freundlich
und wohlwollend genug tberprufen.

Wie es Geirrdds MiBtrauen ist, das seine Zerstérung einlei-
tet, sind es unsere eigenen negativen Projektionen auf unse-
re Umgebung, die uns zum Stolpern bringen und im eigenen
Schwert, dem Symbol der Trennung und Unterscheidung,
umkommen lassen. Es ist trdstlich zu wissen, daB in der Natur
und bei den psychischen Prozessen haufige Wiederholungen
mit einem Neubeginn mdglich sind.

224



Odins Attribute
und seine Symbole






Wir haben Odin als den eindugigen
Mann kennengelernt, der mit Schlapp-
" hut und blauem Mantel gekleidet ist, an
seiner Hand den Ring Draupnir tragt,
einen Speer bei sich hat, auf dem grau-
en Hengst Sleipnir reitet und von zwei
* Raben und zwei Wolfen begleitet wird.
Gelegentlich verwandelt er sich auch in
einen Adler.

Ein vorsichtiger Versuch, aus dieser
mythischen Komposition und entlang
seiner Symbole ein Psychogramm der
Gottheit zu entwerfen, koénnte folgen-
dermaBen aussehen: Mit Hut und Man-
tel bekleidet stellt sich Odin als eine Wesenheit in Kdnigswiir-
den und mit Zauberkréften ausgestattet dar, dem es gelungen
ist, ,alles unter einen Hut zu bringen®, wie es der Volksmund
ausdrickt. Mit dem breitkrempigen Hut und dem meist als
blau beschriebenen Mantel verhillt er sich in dusterer Weise,
nebelgleich, und bringt damit Assoziationen an Herbsttage und
die Zeit des Sterbens.

Diese flr ihn kennzeichnenden Kleidungsstiicke gestatten
es ihm, sich mit einer gewissen Anonymitat unter das Volk zu
mischen und in der Weise, wie es spater der keltische Merlin
getan hat, sein zauberisches Wirken durchzufihren.

Odin wurde bei seinem unruhigen Leben und der haufigen
Wanderschaft - wenn auch meist zu spéat - an seiner Kleidung
erkannt.

Sie ist Teil seiner Persona, denjenigen Personlichkeitsan-
teilen, mit der er sich seiner Umgebung zeigt. Die Kleidung ist
gewissermaBen sein Markenzeichen. DaB er sich mit dieser
Verhllung in seiner Individualitdt auch selbst schitzt, ist offen-
kundig, doch ist sie nicht nur Tarnung seines Ichs. Vielmehr
sind seine Kleidungsstlicke und Symbole gleichsam die Insi-
gnien fUr den Status des Zauberers, der aus seiner magischen
Kraft heraus zum Gestaltwandel fahig ist.

227



Mannhardt berichtet in ,Wald- und Feldkulte® von einem
deutschen Volksglauben, daB sich der durch den Hexenbesen
verursachte Wirbelwind alsbald unterbrechen lieBe, wenn man
den Hut hinwerfe.! Hinter diesem Glauben steckt die Ansicht,
daB der Hut die Oberherrschaft Uber die Damonen begriindet.
So ist es auch die Zauberkraft im Marchen ,,Die Gansemagd“,?
mit der die als Gansemagd arbeitende Konigstochter dem
Kirtchen sein Hitchen wegblést und ihn dadurch in Verwir-
rung versetzt. Bei Odin ist der Hut nicht nur einfacher Schutz
gegen Hitze oder Kélte, vielmehr ist er verraterisches Dach fir
die unter ihm angesammelten und vereinten Potenzen.

Odins Mantel gilt als rauh, gefleckt, blau, seltener auch
grau und erinnert an Konig Drosselbart,3 der gelegentlich mit
Odin identifiziert wurde. Es ist der tarnende Wunschmantel,
der im Sinne einer Tarnkappe unsichtbar macht,4 und ein wei-
teres Symbol von Odins Verwandlungsfahigkeit. Da Odin spa-
ter unter dem Christentum verteufelt wurde, tragt auch der
Teufel einen dunklen Mantel.

Der Mantel als Symbol enthélt noch eine weitere Bedeu-
tung: Nur wer einen Mantel besitzt, kann ihn wie der heilige
Martin mit anderen teilen, d.h. hinter dem Mantel kann sich
Reichtum und Wohlstand verbergen.

Ein weiteres wichtiges Symbol ist der Ring Draupnir, ,,der
Traufler”, von dem in jeder neunten Nacht acht ebenso kostba-
re Ringe tropfen. Dieser goldene Ring ist ein Symbol der zykli-
schen Zeit, die ihrerseits Ausdruck der kosmischen Ordnung
ist. Er gehort in den magischen Bereich, denn an ihm haften
die Qualitdten eines Wunschringes, mit dem sich der Besitzer
unsichtbar machen und Winsche erfillen lassen kann. Aber
dieser Ring ist auch ein Ausdruck fir Odins Macht, die ihm aus
dem Zwergenreich zugewachsen ist und nun unter seiner Ver-

1 von Beit, Hedwig, Bd. |, S. 526
2 KHM Nr. 89

3 KHM Nr. 52
4

Diese Eigenschaft findet sich wie in vielen Marchen auch in Grimms
Maérchen ,,Der Trommler®, KHM Nr. 71

228



antwortung in Form eines ewigen Prinzips, vollendet geformt,
in der Welt wirkt. In sich selbst vollkommen und doch nach
Veranderung strebend, ist es das paradoxe Mysterium der
Gottheit.

Beim germanischen Stamm der Chatten, so Tacitus,5
wurde ein eiserner Fingerring als eine Art Fessel getragen. Von
Wotan/Odin durch ekstatische Rituale in der ,Berserkerwut®
gebunden, wurden sie von diesem Ring erst wieder befreit,
wenn sie entweder den Feind besiegt hatten oder als erwahl-
te Helden von den Walkiren nach Walhall berufen wurden. Die
Eigenschaften des Tropfelns im Rahmen einer zyklischen Zeit-
vorgabe von neun Nachten weist den Ring auch als Fruchtbar-
keitssymbol aus.

Zu den Insignien Odins gehort besonders der Speer Gung-
nir, der in seinem StoB nie innehielt und nie sein Ziel verfehl-
te. Wenn Odin ihn Uber das gegnerische Heer warf, waren alle
Feinde, Uber die der Speer flog, dem Tode geweiht. Mit ihm
verwundete Odin sich selbst bei seinem Hangeopfer im Baum
Yggdrasil. ,,Odin hat euch alle” wurde gerufen, wenn der Speer
Uber die Feinde geworfen wurde. Auch wurde gesagt, daB
Gungnir von selbst die Feinde niederméhte.s

So war dieser Speer nicht einfach nur Waffe, sondern Zau-
berwaffe und Zauberstab, der als Attribut des Himmelsgottes
die Weltachse symbolisiert und den Kosmos zentriert. Uber die
kriegerische Ebene hinaus driickte sich auch die lebensspen-
dende und Fruchtbarkeit gebende Kraft aus. Er war gleichzei-
tig Sonnenstrahl und Phallus der Gottheit.

Der rémische Gott Mars und die griechische Athene trugen
ebenfalls den Speer und bei den Germanen war der kultisch
verehrte Speer in der Mitte des Thingplatzes als Rechtssymbol
aufgerichtet.

Lanze und Speer besaBen bei den frlhen Germanen eine
groBere Bedeutung als das Schwert, was sich nur teilweise auf
den Eisenmangel im germanischen Sprachraum zuriickflhren

5 Tacitus, Germaniae, c. 31
6 von Beit, Hedwig, Bd. |, S. 401

229



laBt. Der germanische Weihespeer hat sich bis in christliche
Zeit erhalten. Es wird berichtet, daB Otto I. in der Schlacht auf
dem Lechfeld den Speer des Erzengels Michael vorantragen
lieB. Besondere Legenden bildeten sich im Mittelalter um die
Lanze des Soldaten Longinus, der damit Christus am Kreuz die
Seite gedffnet haben soll.

Vielschichtiger als bei den eben genannten Symbolen wird
die Bedeutung von Odins Pferd Sleipnir. Der Name kann als
,der rasch dahin Gleitende”“ (bersetzt und durch seine acht-
beinige Gestalt mit Wind und Sturm in Verbindung gebracht
werden. Sleipnir ist in besonderer Weise fahig, in kirzester Zeit
ungewohnlich groBe Rdume und Strecken zu durcheilen. Dabei
kann er miuhelos Uber hohe Z&une springen und leicht Uber das
Wasser dahingleiten, eine Eigenschaft, die sich besonders in
Sagen und Méarchen erhalten hat (s. Fausts Pferd).

Das Bild des Mé&chtigen steigert sich deutlich, wenn Odin
auf seinem Pferd Sleipnir sitzt. Odin wird damit ausgezeich-
net als der Herrscher, der mit wahrer Meisterschaft die Trieb-
welt und das animalisch kdrperliche Leben steuern und lenken
kann. Das achtflBige Pferd ist nicht nur der Inbegriff der Bewe-
gung und Geschwindigkeit, es verweist durch die Verdoppe-
lung der Vier auf die Ganzheit und das Selbst. Das bedeutet,
daB der eigentliche Doppelaspekt des Pferdes, durch das es
sowohl Lebens- als auch Todessymbol ist, unter den besonde-
ren Bedingungen Uber die Dualitét hinaus auf die Ganzheit ver-
weist.

Das Pferd, das RoB besitzt in der Vorstellung der Germanen
besondere Wichtigkeit. Es ist nicht nur Begleiter der obersten
Gottheit und in dieser Weise untrennbar mit ihm verbunden,
es ist Reprasentant des Windes und des Sturmes, ja des Him-
mels. Darlber hinaus wirkt es als Schutzgeist, wie dies die in
Holz geschnitzten, gekreuzten Pferdekopfe auf den Dachern
norddeutscher Bauernhduser auch heute noch bezeugen. Der
Pferdephallus (Volsi) war Fruchtbarkeitssymbol und erfuhr bei
der bauerlichen Bevolkerung besondere Verehrung.

230



Eine der wichtigsten Grabbeigaben fiir den Toten war das
Pferd. Es trug den Toten auf seinem Ricken und glich in die-
ser Funktion dem ,Totenschiff, das die Verstorbenen Uber den
JenseitsfluB brachte. Deshalb wurde das Pferd des Toten ent-
weder zu ihm ins Grab gelegt oder mit ihm verbrannt, wie dies
im Mythos von Balders Tod geschieht.

Es gibt viele Geschichten und Marchen, die davon berich-
ten, wie Raben oder Krdhen Uber dem Gehangten sitzen,
gewissermaBen als Geist des Toten und von Ereignissen spre-
chen und kinden, die demjenigen, der sie wahrnehmen und
interpretieren kann, die Zukunft weisen. So ist der Rabe zau-
berkundiger Seelenvogel, als solcher klug und die finsteren,
wie auch die lichtvollen Aspekte des Lebens verkérpernd.
Zwei Raben sind es, die Odin umkreisen und die von ihm als
Schicksalsbringer, Sieges- oder Todesboten ausgesandt wer-
den. Huginn (,das Denken®), Muninn (,das Ged&achtnis®), wie
die beiden heiBen, zeigen mit ihren Namen die Zugehorigkeit
Odins zum Luftbereich und der damit verbundenen intellek-
tuellen und geistigen Dimension. ,,Caput corve“, das Raben-
haupt, nennt sich in der Alchemie der ProzeB des Nigredo, der
Vorgang der Totung, Ausldsung, Siindenschwérze, Melancho-
lie. Dies unterstreicht die Todesnahe des Raben.”

Auch in anderen Kulturkreisen werden Goétter von Raben
begleitet, so der iranische Mithras und der griechische Apoll,
der selbst gelegentlich in Rabengestalt erscheinen konnte.
Raben, bekannt als kluge und gelehrige Vdgel, kbnnen vom
Menschen das Sprechen lernen und kennen die Quellen des
Lebenswassers. Durch das Studium zahlreicher Marchen 8Bt
sich der Geist des Raben als der Geist des Vaters identifizie-
ren, der in dieser Gestalt auftritt und wirkt.

Demgegeniber finden wir in den ihn beiden Wolfen Geri
(,der Gierige”) und Freki (,der GefraBige”) die Aspekte der
GroBen Mutter in ihrer fressenden und verschlingenden Seite.
Graue Wolfe verkdrpern die dunkle Gier, die verschlingende

7 von Beit, Hedwig, Bd. I, S. 713

231



Triebhaftigkeit des UnbewuBten, wobei besonders die Uner-
bittlichkeit und Grausamkeit dieser Gier gesehen werden
muB. So war auch der graue Wolf ein Begleiter der russischen
Baba Yaga. Der Wolf galt als Unterweltsddmon, womit wie-
der die Verwandtschaft mit Odin deutlich wird: Wie der grie-
chische Charon, der als Fahrmann die Verstorbenen mit sei-
nem Nachen zum Hades geleitete, mit Wolfsohren beschrie-
ben wird, so heiBt es auch von Odin, er sei Fahrmann in die
Totenwelt. Die Wolfe, auch als Reittiere der Riesinnen im
Eisenwald bekannt, verkérpern die Affekte in ihrer aggres-
siven und gefahrlichen Form. Sie besitzen aber auch sehr
positive Aspekte, denn im griechischen hei3t der Wolf Lykos,
was ,Licht“ bedeutet und so wird es verstandlich, daB sie die
Begleiter des Lichtgottes Apoll sind. Der Widerspruch zwi-
schen den dunklen und lichten Aspekten des Wolfes ist unter
Gesichtspunkten der BewuBtseinsentwicklung zu verstehen.
Aus dem Bereich der GroBen Mutter drangen die BewuBtseins-
krafte hervor, die sich zunachst nur sehr schwach bemerkbar
machen kdénnen und mit Affekten, auch in wolfischer Dimensi-
on, einhergehen. Sobald in der Entwicklung mehr BewuBtheit,
mehr Ichpositionen zur Verfligung stehen, wandeln sich diesel-
ben Krafte und werden zu Représentanten lichtvollerer Positio-
nen.

In eine solche Lichtwelt steigt Odin auf, als er in der Héhle
Gunnléds den Skaldenmet geschluckt hat und sich als Adler
flichtend in die Lifte erhebt. Zu diesem Gott, der sich lichtvoll
an den Himmel schwingen kann und in wahrhaft koniglicher
Wirde seine Herrschaft auslibt, kann Odin nur nach einer lan-
gen BewuBtseinsentwicklung gelangen. Ein wichtiger Schritt
auf diesem Weg war das Opfer seines Auges am Mimisbrun-
nen, durch das er das nach auBen gewandte Erkenntnisvermo-
gen zu Gunsten der Weisheit einer inneren Welt opfert. Opfern
konnte er jedoch nur, weil er es sich vorher in einem langen
Weg erworben hatte, jetzt aber erkannte, daB er zugunsten
seiner Ganzheit einen weiteren Schritt tun muBte. Durch den
Schluck aus Mimirs Brunnen war es ihm mdglich, Vorder- und

232



Hintergriindiges, Inneres und AuBeres, bewuBte und unbewuB-
te Aspekte, profane und magische Welt gleichermaBen mitein-
ander zu verbinden. Jetzt ist er Geistgott mit einer naturhaften
Gestalt, der nun in neuer Weise eindugig ist.

Odin besitzt im agyptischen Seth eine Entsprechung. Die-
ser war eindugig, weil er sein wiedergewonnenes Auge zur
Wiederbelebung seines eigenen Vaters opferte. Hier handelt es
sich nicht um das undifferenzierte Auge des griechischen Poly-
phem, den Odysseus Uberwinden muBte, denn Odins ,Ein-
Auge* ist ein Symbol des ganzheitlichen Sehens. Es beinhaltet
das realistische auBere Sehen und Erkennen ebenso wie das
intuitives Erschauen der inneren Gestalt, des inneren Wirkprin-
zips und des eigentlichen Sinns. Erst dadurch wird Odin zum
Archetypus des alten Weisen.

Betrachtet man die nachstehende Abbildung, so fallt Odins
Durchdringung mit der Drei auf.

Rabe LUFT Rabe
Huginn Muninn
Ring FEUER Speer
Draupnir Gungnir
Wolf WASSER Wolf
Freki Geri

Odin und seine Attribute in der Dreigliederung
In verschiedenen Ebenen finden sich paarige Kombinatio-

nen, die jeweils von Odin zentriert werden: Die beiden Wolfe
befinden sich auf der Erde und sind Symbole der Flhlfunktion,

233



die es zur weiteren Ausdifferenzierung dringend bedarf. Speer
und Ring dricken den Bereich des Handelns aus, der als
Grundlage das Element Feuer bendtigt. Der Luftraum, repra-
sentiert durch die beiden Raben, steht fir das umsichtige und
abstrahierende Denken.

Gerade durch diese Vielfalt der Symbole - auch Hut und
Mantel gehéren dazu - und die Herrschaft Uber die dazugehd-
renden Bereiche zeichnet sich Odin als Allherrscher aus, des-
sen Kompetenz von der Unterwelt bis zum Himmelsgott reicht.

In erster Linie fUhrt uns Odin in seinen Attributen die Drei-
gliedrigkeit des Menschen vor Augen. Fihlen, Denken und
Wollen sind die Bereiche, die den Menschen auszeichnen und
die es in Einklang zu bringen gilt. Erreichen 18Bt sich diese
Harmonie erst, wenn die einzelnen Bereiche entwickelt sind.
Dies geschieht in nacheinander erfolgenden Ausdifferenzie-
rungsprozessen, die teilweise mit erheblicher Unruhe fir das
Individuum vonstatten gehen. Besonders ist davon jeweils die
Umgebung betroffen, wenn ein Mensch sich in seinem Wollen
zu entwickeln beginnt. Unweigerlich stéBt er hier auf Grenzen,
die ihm seine Mitmenschen - meist aus &hnlich gelagerten
eigenen Bedurfnissen heraus - entgegensetzen. Der Wille setzt
ein funktionstlichtiges Ich voraus. Dieses wiederum kann sich
nur in der Auseinandersetzung mit den umgebenden Schwie-
rigkeiten und Hindernissen k&mpfend und ringend entwickeln.

Odins Symbole zeigen trotz ihrer Einfachheit den Aufstieg
dieser Gottheit aus den Bereichen der GroBen Mutter zum
patriarchalen Geistvater.

234



Balder, Odins Lieblingssohn






Balder ist der erklarte Lieblings-
sohn Odins und Friggs. Seine Gestalt
- wird verschieden gedeutet: Zum einen
wird er als ein Herrschaftsgott mit
- patriarchalen Eigenschaften gesehen,
' zum andern gilt er als Fruchtbarkeits-
gott (Ahnlichkeiten zwischen Freyr und
Balder). Ferner wird er als Gott des
~ Rechtes angesehen, was besonders
" in seinem Sohn Forseti zum Ausdruck
kommt. Er gilt als Gott der Unschuld
und in naturmythologischem Sinne als
Sonnengott, der gegen die Méachte der
Finsternis kdmpft und verliert. Er ist als
der Lichtgott das Tageslicht, das regelmaBig geht und wie-
derkommt. Durch diese Verbindung zum Licht haftet Balders
Gestalt etwas Irreales an, was in der Aussage zum Ausdruck
kommt, seine Entscheidungen hatten (wie das Tageslicht!) kei-
nen Bestand.

Balders Urteile gehéren der Uberirdischen Sphére an, sind
also irreal, wahrend Goétter wie Odin und Thor sich im téglichen
Leben durchsetzen.!

Der hehre Balder wird von vielen Forschern als eine Art
nordeuropdischer Christus verstanden, der in seinem strahlen-
den Licht und mit seinen edlen Charaktereigenschaften alles
Ubertrifft.

Da Uber ihn nichts Negatives berichtet wird, kann er als die
gottliche Idealgestalt angesehen werden. Er ist der lichtvolle
Balder ohne Probleme, konfliktlos und von allen geliebt. Dieser
brav wirkende Gott ist also der Lieblingssohn Odins!

Allerdings ist es schwer vorstellbar, daB eine so hochdy-
namische Personlichkeit wie Odin auf Dauer Freude an einem
solchen Sohn haben konnte. Dies 148t sich nur erklaren, wenn
Balder als ein narzistisch besetzter Personlichkeitsanteil Odins

1 Lorenz, S. 321

237



betrachtet wird. In der Mythe wird der einseitige Charakter Bal-
ders durch seinen Bruder Hodr ergénzt. Dessen Gestalt weist
eine polare Struktur zu ihm auf, auch wenn dieser sonst keine
sehr interessanten Zlige zeigt. Hodr, der spéatere Téter Balders,
wird als blind beschrieben - mdglicherweise historisch eine
spatere Veranderung seiner Gestalt - aber auch als kdmpfe-
risch und Uberaus stark gekennzeichnet. Obwohl H6dr blind ist
und seine Hand in der Mythe beim tddlichen SchuB3 von Loki
gefihrt wird, handelt es sich bei ihm, seinem Namen (K&émp-

fer) entsprechend, um eine aktiv handelnde Gestalt.2 Durch die
Blindheit eignet sich H6dr ganz besonders, in Polaritdt zum
lichtvollen Balder zu treten. Kénnte man Balder mit dem Fruh-
ling und dem Sommer in Verbindung bringen, so muBte Hodr
dem kalten Winter zugeordnet werden.

Aber auch Odin hat mit Hodr etwas gemeinsam: Odin fUhrt
u.a. den Namen Helblindi oder Gunblindi, was ihn als Blinden
kennzeichnet. H6dr und Odin lassen sich auf diese Weise den
Todesaspekten zuordnen. So wechselt die Zeit der Fruchtbar-
keit, die Zeit des Lichtes sich ab mit der Zeit der Ruhe und
Finsternis, wie wir sie in vieler Weise polarisiert finden. Was bei
H&dr als negativer Aspekt erscheint, ist in Wahrheit ein Teil des
Naturkreislaufes, ohne den einseitiges, naturhaftes Wuchern
die Folge waére.

*

In der &lteren Edda gibt es ein Gedicht, das sich ,,Balders
Traume“ nennt. Hier wird beschrieben, wie Odin zur schlafen-
den Seherin Voélva reitet um von ihr die Zusammenh&nge um
Balders Tod zu erfahren. Dieser Ritt findet unmittelbar nach
Balders Traumen statt. Er weckt mit Zauberliedern die schla-
fende Volva (volva, Seherin) und gibt sich ihr gegenuiber nicht
als Odin zu erkennen. Widerwillig antwortet ihm die Seherin
auf seine Fragen und verkiindet ihm den baldigen Tod Balders

2 de Vries, § 481

238



durch H6drs Hand. Erst Rindrs Sohn Vali werde als eintagiges
Kind Balder rachen.3

Wieder ist es eine Pflanze, die an dieser schicksalhaften
Stelle mitbeteiligt ist: die Mistel als Teil eines Baumes. Als
durch Balders Traume bekannt wurde, daB er sterben konn-
te, hatten die Asen jedermann, auch die Pflanzen schwdren
lassen, dem von allen geliebten Balder kein Leid zuzuflgen.
Dabei wurde die Mistel vergessen oder nicht ernstgenommen,
weil sie zu jung schien.

Die Mistel (viscum) ist eine schmarotzende Pflanzengat-
tung und nicht mit der Mispel zu verwechseln.4 Sie wachst
strauchartig mit kurzem Stamm, grlnlichen und gabeligen
Zweigen, auf Baumen. lhre winterharten Blatter sind ledrig,
werden spéater golden; die Beeren sind wei3 und einsamig. Die
Mistel wachst im Winter besonders gerne auf der Eiche und
bleibt grin. Die Eiche verliert alle ihre Blatter. Da die Mistel
auBerdem nicht auf dem Boden wéachst, sondern ausschlieB-
lich aus den Zweigen und Asten des Baumes heraus, wurde
lange Zeit angenommen, daB die Mistel vom Himmel her-
abfallt, was ja auch tatséchlich der Vermehrungsweise durch
Vogeldung entspricht. Der von der Mistel befallene Baum
wurde deshalb als von der Gottheit ausgezeichnet angese-
hen. Frazer verweist in seinem beriihmten Buch ,Der goldene
Zweig“ auf den besonderen Zusammenhang zwischen Mistel
und Eiche: ,,Die Mistel galt als Sitz des Lebens der Eiche, und
solange sie unbeschadigt war, vermochte nichts die Eiche zu
téten oder auch nur zu verwunden.“s

Zum Zeitpunkt der Wintersonnwende, wenn die Nacht am
langsten und die Sonne an ihrem tiefsten Stand am Himmel
angelangt ist, symbolisiert der Mistelzweig das neue Leben.

3 ,Balders Traume*, Die Edda, Diederichs 1983, S. 51
4 Mispel, mespilus germanica, ein Kernobstbdumchen mit grauglédnzen

der Rinde, weiBen Bliten und zwiebelférmiger Apfelfrucht (Brockhaus
1950)

5 Frazer: Der goldene Zweig, S. 967

239



Entsprechend heilig wurde die Eiche angesehen, und das
Schneiden des Mistelzweiges war nur den eingeweihten Pries-
tern oder bei den Kelten den Druiden vorbehalten. Sorgsam
wurde der tragende Baum mit begleitendem Rezitieren von
Zauberformeln dreimal umschritten und die Mistel mit einem
Dolch geschnitten. Der so erworbene Zweig galt als Schutz im
Kampf oder wurde als Zaubermittel gegen die verschieden-
sten Gefahren eingesetzt. In Schottland z.B. sollte ein unter
solchen Bedingungen geschnittener Zweig, dem Kind in die
Wiege gelegt, verhindern, daB es von Feen gegen Elfenkin-
der ausgetauscht werden konnte. Auch heute noch finden wir
auf jedem Weihnachtsmarkt die Mdglichkeit, Mistelzweige zu
erwerben, die, an die Decke der Wohnung gehangt, schitzen.
Heute sind die Wissenschaftler den Heilkraften auf der Spur.
Besonders anthroposophische Arzte sind von der Heilkraft der
Mistel Uberzeugt und setzen sie bei der Krebsbehandlung ein.
Wichtig soll bei alledem sein, daB der geschnittene Zweig auf
keinen Fall mit der Erde in Beriihrung gebracht wird, damit er
seine besonderen Kréafte nicht an die Erde abgibt und verliert.

Frazer gibt noch eine Deutung fir das Ph&nomen der
Mistel: Er setzt Balder der Verkdrperung einer misteltragen-
den Eiche gleich, deren Tod sich nur durch einen Blitzstrahl
erklaren lasse. Balder's Leben sei in der Mistel, dem geheim-
nisvollen Schmarotzer zwischen Himmel und Erde aufbewahrt
gewesen. Er muBte also sterben, wenn der Eiche die Mistel,
Balder‘s Seele, abgeschnitten wurde.

So rasch kann also Leben enden, wenn wir nicht, wie es in
einem Spruch heiBt, der Platon nachgesagt wird: ,Das Ster-
ben Uben®. Hinter der Gestalt des Balder steht demnach ein
menschliches Bedurfnis nach Unverganglichkeit und Ewigkeit.
Ein sehr verstandlicher Wunsch, der allerdings eine Grund-
tatsache biologischen Lebens, d.h. sterben zu missen, nicht
verhindern kann. DaB3 dieser schdne, gltige, von allen gelieb-
te Balder ausgerechnet durch den blinden Hédr sterben muB,
scheint mehr als eine Ironie des Schicksals zu sein. Wagen
wir den Versuch, H8dr mit den Kraften des Winters gleichzu-

240



setzen, der unausweichlich in unseren Breiten jahrlich, zyklisch
wiederkehrt und alle griinende Natur zum Sterben und Verwel-
ken zwingt. Doch gerade um diese Zeit, wenn der vielgelieb-
te Frihling, der warme Sommer tot ist, steht die Mistel in vol-
lem Saft und ihrer ganzen Reife. So betrachtet findet sich in
der Tétungsabsicht Lokis eine tiefe Ubereinstimmung mit dem
»Selbst” der Erde und den ihr innewohnenden Rhythmen. Zu
diesem Zeitpunkt wird die Mistel geschnitten, d.h. der Geist
der Eiche einem neuen Jahreszyklus zugeflhrt.

Wie einen Zen-Bogenschitzen, der trifft - blind trifft! -,
sobald er in seiner Meditation mit dem Ziel eins geworden
ist, mUssen wir Hodr sehen. Er ist eins mit der Erde, mit ihren
Lebensprozessen und Eigenheiten, wie sie an dieser Stelle,
an diesem geographischen Punkt, nur einmal herrschen: der
Hoéchststand der Sonne ist vorbei, es ist Winter, auf ihn heiBt
es sich einstellen, sonst drohen neue Gefahren.

QOdin und seine Asen hatten so viele VorsichtsmaBnahmen
getroffen, so viele Versicherungen abgeschlossen, wie wir es
heute nennen und tun wirden, daB sie die Erflllung der Pro-
phezeiung um Balders Tod nicht mehr zu flrchten glaubten.
Aber, wir kdnnen dies paradox formulieren, sie drangten den
Tod als LebensprozeB3 beiseite, sie versuchten Ewigkeit zu
erzwingen wo Verganglichkeit angesagt war.

Und so wurden natlrliche Krafte zu dunklen, schattenhaf-
ten, weil sie miBachtet wurden. C.G. Jung formuliert prazise,
wenn er schreibt: ,Der Schatten wirkt immer toédlich, wenn [...]
zu wenig BewuBtsein vorhanden ist, um das Heldenwerk zu
vollenden.“6

Das Heldenwerk (die Prophezeiung, den Tod zu Uberwin-
den) konnte nicht gelingen, wenn lebensnotwendige Prozesse
(in Gestalt des Winters) bekdmpft wurden. Sicher, der Win-
ter, in Gestalt der Eis-, Reif- und Nebelriesen, war den Asen
gefahrlich, aber die Moglichkeiten ihres BewuBtseins war
noch nicht so weit entwickelt, hier die dahinterliegende, aus

6 C.G. Jung: Symbole der Wandlung, S 446

241



der Tiefe herauswirkende Ordnung zu begreifen und sich auf
sie einzustellen. Und so muBte das Schicksal, das eigentlich
auf diese Weise gar keines mehr war, sondern psychologisch
bedingte Folge eines Handelns, seinen Lauf nehmen.

Je mehr der Mensch versucht, dem von ihm vermuteten
Geschick zu entrinnen, um so mehr holt es ihn ein. So lehren
es die Mythen und Marchen.

Der Pharao 13Bt die neugeborenen Knaben der Hebra-
er toten, um ihre Wehrkraft zu zerstéren - Moses Uberlebte in
seinem Weidenkorb und wurde der neue Fuhrer seines Volkes.
Dasselbe wiederholte sich bei Herodes, der den Jesusknaben
téten lassen wollte.

In dem bekannten Marchen ,Dornrdschen“7 148t der Kdnig
alle Spindeln verbrennen, um zu verhindern, daB sich seine
Tochter daran stechen kdnnte. Er glaubt damit den Schicksals-
spruch der Feen, die ganz dem Muster der alten Nornen ent-
sprechen, umgehen zu kdénnen. DaB ihm das genausowenig
gelingt wie den Asen, ist bekannt.

Es ist nicht nur die ,sich selbst erflllende Prophezeiung®,
die hier wirksam wird, sondern es sind die Eltern, die angstvoll
glauben, ihrerseits Schicksal spielen zu missen oder hoffen,
es Uberlisten zu kénnen. Es mag schwer sein, seinen Kindern
das Vertrauen zu schenken, das sie befahigt, die auf sie ein-
stirmenden Schwierigkeiten auch selbst bewaltigen zu kon-
nen. Gelegentlich kann der Weg dorthin unertréaglich lang und
schmerzhaft sein - wobei sich Eltern durchaus nicht unbetei-
ligt verhalten missen. Doch nur die mit Konflikt oder Symptom
betroffene Persdnlichkeit kann die Verantwortung Ubernehmen
und die Hilfssignale des eigenen UnbewuBten umsetzen, auch
wenn es dabei gelegentlich psychotherapeutischer Mitwirkung
bedarf.

Die Asen ertragen den Schicksalsschlag um Balders Tod
nicht und sie rachen ihn doppelt, indem Loki und Hodr bestraft
werden.

7  KHM Nr. 50

242



Odins Sohn Vali, nicht mit seinem Namensvetter, dem Sohn
Lokis zu verwechseln, wurde gezeugt, um seinen durch Lokis
List getdteten Bruder Balder zu réchen.

Odin war von der Wahrsagerin Volva prophezeit worden,
daB er, um seinen Sohn rachen lassen zu kénnen, einen wei-
teren Sohn zeugen miBte, den ihm nur die sterbliche Rindr,
eine Konigstochter, gebdren kénne. Um sie zu gewinnen,
muBte Odin allerlei Zauberstiicke vollfihren, denn Rindr galt
als schone und tugendhafte Konigstochter. Doch sein heftiges
Begehren fand bei ihr kein Gehér und keine Beachtung. Seine
Verkleidung als Feldherr beeindruckte sie ebensowenig wie
sein Wirken als kunstfertiger Goldschmied, der flr sie kost-
barste Schmuckstiicke herstellte und damit den ganzen Hof in
Erstaunen versetzte.

Auch als tapferer Held, der ihrem Vater in der Schlacht zum
Sieg verhalf, konnte er sie nicht gewinnen, obwohl dieser ihm
seine Tochter flr den Sieg als Belohnung versprochen hatte.
SchlieBlich wurde Odin ungeduldig, verkleidete sich als heil-
kundiges Weib, flgte ihr heimlich eine unheilbare Krankheit zu,
um dann die von Krankheit und Wahnsinn gequélte Rindr zu
vergewaltigen.

Die Frucht war Vali.

Die Asen waren Uber Odin sehr ungehalten und verbannten
ihn als Strafe flr seine Schande einige Jahre aus Asgard.

Vali kann als germanischer Rachegott angesehen werden,
der zur Baldermythe zugeordnet werden muB, denn die einzige
von ihm Ubermittelte Tat ist seine Rache fir Balders Tod am
blinden Hodr. Er ist, wie uns in der Vbluspa berichtet wird,? erst
eine Nacht alt und schon fahig, seinen Bruder zu téten. Ahn-
liche ,Heldentaten® von Kindern, die erst einen Tag alt sind,
kennen wir unter anderem vom griechischen Hermes, der noch
in den Windeln seinem Bruder Apollon die Herde edler Kiihe
entwendete® und von Apollon selbst, der kaum von seiner Mut-
ter Themis mit Nektar und Ambrosia versorgt, aufsprang und,

8 VSP32f
9 Ranke-Graves: Griechische Mythologie, 17a

243



obwohl noch in den Windeln, sich zwischen die Géttinnen setz-
te, mit diesen redete und lustwandelte.

Vali reprasentiert hier den Archetypus des Kindes, in dem
alle Fahigkeiten und Potenzen angelegt sind, und die, sobald
entsprechende auslésende Situationen gegeben sind, zum
schopferischen Ausbruch gelangen.

Auf den ersten Blick mag es seltsam erscheinen, daB3 ein
so machtiger Gott wie Odin es ndétig hat, derartig aufwendige
Umwege zu beschreiten, um einen Racher zu zeugen, der den
blinden Hodr téten kann. Fir ihn, den obersten Gott mit sei-
nen magischen Kraften miBte es ein leichtes gewesen sein,
gewissermaBen mit einem Schnips seiner Finger, Balder zu
rachen. Doch nichts dergleichen geschieht, vielmehr findet ein
auBerst beschwerlicher, zeitraubender und mit Schmach ver-
bundener Weg statt, um das Kind zu zeugen, das fur diese Auf-
gabe vorgesehen ist.

Hierzu bedarf es vor allen Dingen den Umweg Uber die
Frau, die Mutter. Konnte Odin nicht téten, weil H6dr sein eige-
ner Sohn war? Warum konnte es keiner der Ubrigen Asen tun,
etwa Thor, der sich sonst keine Gelegenheit flir solche Ereig-
nisse entgehen lieB? Was hinderte Tyr, den Rechtsgott, oder
Forsethi, der ebenfalls fir Rechtsfragen zusténdig war, den
Racheakt durchzufiihren? Was aber war der Grund, daf3 Hédr
bestraft werden sollte, der fir diese Tat lediglich von Loki miB-
braucht worden war?

Welches Rechtsempfinden missen die Germanen gehabt
haben, um einen solchen Rechtsweg zu beschreiten? Oder
waren es psychische Griinde, die Odin veranlaBten, diesen
Weg zu beschreiten?

An dieser Stelle der Mythe wird deutlich, daB wir es mit ver-
schiedenen Personlichkeitsanteilen Odins zu tun haben. Die ihn
umgebenden Asen verkdrpern die archetypischen Kréfte und
Energien: Neben dem hinreichend bekannten, gewaltigen Thor
und dem wachsamen Heimdall, dem schweigsamen Vidar und
dem kriegerischen Tyr finden sich nun auch die beiden charak-

244



terlich recht blaB und unaufféllig wirkenden Briider H6dr und
Balder.

Besonders die beiden Letztgenannten sind flr sich alleine
kaum lebensfahig, da sie nur Anteile verkdrpern, von denen
keine sehr umfassende Wirkung ausgeht. In Odins Spektrum
sind sie jedoch alle vereinigt. Er ist einerseits der hochent-
wickelte Runen- und Dichtergott, andererseits zeigt er sich
in der Mythe um Vidar als der schlicht auf Rache Sinnende,
miBbraucht dazu seine magischen Kenntnisse und verge-
waltigt eine junge Frau, um den R&chergott Vali zu zeugen.
Diese Divergenz in der Personlichkeitsentwicklung ist folgen-
schwer fUr seine weniger entwickelten Anhanger, denn in ihrer
Gefolgschaftstreue werden sie unweigerlich mit in den folgen-
den Strudel hineingerissen. Ihnen fehlt das vorausschauende
Urteilsvermdgen. Der Weg in das Chaos wird unvermeidlich.
Doch nur durch Zerstérung und Neubeginn ist eine solche Ent-
wicklung heilbar, die zur Vereinseitigung und Erstarrung gefiihrt
hat.

Und so kommt es auch bei den Asen zu einem Zusammen-
stoB mit den Kréaften, die auBerhalb von Asgard und Midgard
angesiedelt sind: ddmonische Ungeheuer und Riesen brechen
aus ihrer Verbannung auf, stiirmen Uber die Asenbriicke, und
es kommt zum Endkampf.

245






Odins Schicksal erfullt sich






Der Begriff Ragnardk (ragna-rok)
hat sich irrtimlich in die Richtung von
»Qotterfinsternis, -dammmerung® ent-
wickelt. In erster Linie bedeutet dieser
Begriff jedoch: Die Gotter sind end-
liche Wesen und wie die Menschen
dem Schicksal unterworfen. Ragnartk
bedeutet also ,,Schicksal der Gotter*.

Der Fimbulwinter, dieser groBe drei
Jahre wahrende Winter (hovedvinter,
Hauptwinter, besonders starker Win-
ter), ist selbst nicht Teil der Ragnarok,
da er nur das Ende der Menschen
bezeichnet, die &hnlich wie im Sintflut-
mythos bis auf ein Paar zugrunde gehen.2

Im Norden gab es vermutlich zwei entgegengesetzte Rag-
nardkvorstellungen, von denen bei der einen die Welt durch
einen ungeheuren Winter zugrundegeht, bei der anderen
kommt es zu einem vernichtenden Weltenbrand.

Dem langen Fimbulwinter gehen noch drei andere Jahre
voraus, in denen auf der ganzen Welt schwere Kédmpfe statt-
finden. In dieser Zeit téten Brider einander aus Habsucht, Ver-
wandte schlagen einander tot oder verletzen und zerstéren die
Familienbande.

Damit sind Blutschande und auch die Zerstérung der fur die
Germanen heilige Sippenbande gemeint.

Auch die Sonne wird vernichtet, wenn der Wolf sie am Ende
der Zeiten verschlingt.

Ein ahnliches Phanomen vom Verschlingen der Sonne wird
in der Offenbarung des Johannes berichtet:

,und ich sah: als es das sechste Siegel auftat, da geschah ein
groBes Erdbeben, und die Sonne wurde finster wie ein schwar-
zer Sack und der ganze Mond wurde wie Blut, und die Ster-

1 Lorenz, S. 601 f.
2 Olrik, S. 168

249



ne des Himmels fielen auf die Erde, wie ein Feigenbaum seine
Feigen abwirft, wenn er vom starken Wind bewegt wird.“3

Diese Vision enthalt Vorstellungen, daB die Sonne beim
Weltuntergang aufhért, ihre lebensspendende Warme und
ihr Licht an die Erde abzugeben. Welches Bild die Menschen
vom Weltuntergang in sich tragen, ist von den jeweiligen sie
umgebenden Naturereignissen und landschaftlichen Eigen-
heiten und Besonderheiten abhangig. Sie sind das Aus-
gangsmaterial, um das sich die Mythenbildung rankt. Vul-
kangegenden oder Dirregegenden werden vom Feuer, Lan-
der am Meer oder groBen Flissen sind von der Flut bedroht.

Die Anfénge der Ragnarék mussen schon friih gesucht wer-
den. Was kénnte Odin veranlaBt haben, den Fenrirwolf nach
seiner Geburt nicht zu tdéten, sondern ihn in Asgard(!) aufzu-
ziehen und ihn schlieBlich mihsam fesseln zu lassen? Warum
wird die Midgardschlange ebenfalls nicht getdtet sondern
in das Meer geworfen, wo sie sich um die Erde schlingt und
schlieBlich bei Anbruch der Ragnardk den ihr zugewiesenen
Platz verlaBt und damit dazu beitragt, daB die gewollte Ord-
nung zerbricht?

Immer wieder sind es kleine Ereignisse, die zunachst nicht
sehr bedeutend erscheinen, mit denen die Gotter die Regeln
ihrer Schépfung verletzen und so ihrerseits immer mehr dazu
beitragen, daB die kosmische Ordnung gefahrdet ist. Die Go6t-
ter selbst sind es also, die ihren eigenen Untergang initiieren.
Die Gefahr kommt nicht zerstérend von auBen, sondern die
gottliche Ordnung zerbricht von innen heraus, wenn der Wolf
sich losreiBt und das Meer das Land Uberflutet, weil die Mid-
gardschlange an Land kriecht. Die bestehende Struktur ist der
weiteren Entwicklung nicht mehr gewachsen, Chaos bricht aus
und gottliche und soziale Ordnungen werden zerstort. Sogar
Yggdrasil, der alles zentrierende Baum, wird in seinen Grund-
festen erschittert, verbrennt sogar und kann die alte Welt, die

3 Off. 6,12-13

250



er in sich birgt, nicht mehr schitzend halten. Nur noch das
neue Menschenpaar, Lif und Lifthrasir, UGberstehen in einem
embryonalen Zustand die Katastrophe.

Besonders auffallend ist, daB die Asen fur diesen Kampf
keinerlei Vorbereitungen getroffen haben und ausschlieB3-
lich defensiv reagieren. Dabei ware eigentlich anzunehmen,
daB Odin in seinem Allwissen die drohende Gefahr sieht und
ihr zuvorkommen mochte. Es ist ein Geheimnis Odins, daB er
sich auf diese Rhythmik einstellt und gerade aus einem sol-
chen Wissen heraus nichts gegen ein Ende des Gotterdaseins
unternimmt. Er kdmpft und ergibt sich nicht tatenlos, aber er
versucht nicht, den Kampf zu verhindern.

Zunachst kommt jedoch Loki eine zentrale Bedeutung und
Stellung zu, damit die Ragnardék anbrechen kénnen. Doch
warum konzentriert sich die unruhestiftende und alles umwal-
zende Kraft um Loki? Was disponiert ihn zu dieser Rolle und
Funktion? Wir konnten beobachten, daB Loki in sich Funk-
tionen vereinigt, die groBenteils als Aspekte Odins gesehen
werden missen, von diesem jedoch nicht unmittelbar selbst
gelebt werden kénnen.

In Odin und Loki polarisieren sich die Krafte des ordnen-
den (Odin als oberster Gott) und des umschwungbewirken-
den Geistes (Loki). Wahrend Loki ganz offenkundig durch die
Totung Balders die Entwicklung zu den Ragnartk anstoBt,
ist Odin indirekt daran beteiligt, wenn er trotz der erkannten
Geféahrlichkeit des Fenriswolfes diesen nicht sofort téten 1a8t.

Es bleibt ganz im dunkel, welches der in Frage kommenden
Motive Loki bewogen haben kénnte, die Tétung Balders zu
veranlassen. Ausgerechnet Balder, der lichtvolle, hochgelobte,
von allen geliebte und Uber alle Zweifel erhabene Gott wird zu
seinem Opfer. Ist es die selbstversténdliche Stellung als Sohn
Odins, die Balder im Mittelpunkt des Asenhimmels besaB? Ist
es der Neid, der Loki qualte? Welche unglaublichen Mihen
muBte er auf sich nehmen, um von den Asen angenommen zu
werden, zu denen er ja nicht qua Geburt gehdrte? Mit seiner
ganzen schopferischen Kraft entwickelte er die vielen originel-

251



len Ideen und wuBte diese auch umzusetzen, damit er, trotz
der Blutsbriderschaft mit Odin, kein Ase zweiter Klasse sein
muBte. Ist hier auf der psychologischen Ebene ein Ansatz fir
die Ermordung Balders zu sehen?

Durch seine direkte Abstammung von den Riesen, besitzt
Loki noch eine originare Kraft in sich, die ihn geradezu préade-
stiniert, als auBenstehender ,Wahlase“ die etwas einfachen,
geradlinigen und auf das Faust- und Schwertrecht bedachten
Asen durch seine Intelligenz und verbale Brillianz zu erganzen.
Ihm ist es bestimmt, ihnen Abenteuer zuganglich zu machen,
die Uber das gegenseitige Bekriegen und Téten hinausgehen.
Neue Konfliktmodelle werden durch ihn eingeflihrt, erprobt
und entsprechend neue Ldsungsmdglichkeiten gefunden.
Dahinter steht Loki als der Initiator. Er hat Einfélle, auf die alle
Asen selbst im Traum nicht kommen. Er spricht sie aus und
setzt sie, meist mit Erlaubnis der Asen, dann auch in Handlun-
gen um. Er ist der Vater der Midgardschlange und des Fenris-
wolfes, der Unwesen, die schlieBlich in den Ragnardk die ent-
scheidende Rolle spielen. So ist er an allen Punkten des sich
langsam entwickelnden Dramas an zentraler Stelle und auf
allen Ebenen zeugend und mitverursachend beteiligt.

Doch der vordergrindig als Initiator wirkende Loki ist nur
ein mythisches Werkzeug der germanischen Psyche: Tiefes
Wissen um die Veranderlichkeit und Wandelbarkeit der Welt,
der Natur, der Gebrduche hatten die germanischen Volker auf
ihren weiten, beschwerlichen und entsagungsreichen Wande-
rungen entwickelt, bis sie schlieBlich im mitteleuropaischen
Raum siedeln konnten. Aus ihren Erfahrungen heraus, in der
die Begrenztheit des Menschen und seiner Gottheiten sténdi-
ges Thema war, konnten sie sich auch ein Weltende vorstel-
len, das zu einem Neuanfang fihren wirde. In der Vorstellung
von den Ragnardk verdichteten sie solches Wissen zur Mythe
und konnten sich dadurch diese Zusammenhange standig vor
Augen halten, mahnend und doch hoffnungsvoll gleichzei-
tig. Fur diese Dynamik ist Loki das Symbol, denn er kennt die

252



Gefahren und wei3 Lésungen, auch wenn er selbst auf seltsa-
me Weise darin verwickelt ist.

Das ,Schicksal der Gotter” ist natirlich auch ein Schick-
sal der Menschen. Die zunehmende Ichentwicklung des Men-
schen flhrt unweigerlich zu einem Scheitelpunkt, von dem aus
er glaubt, die Erde, ganz im Sinne des biblischen ,Mache dir
die Erde untertan®, beherrschen zu kénnen. DaB sich diese
denkerische Hybris als fatal erweisen muB3, auch wenn sie als
unvermeidlich erscheint, zeigt uns die Geschichte vielfach.
Menschliches Denken, Forschen, Wissen und Urteilen wird
wohl noch lange nicht in der Lage sein, so umfassend das
Wesen von Welt und Kosmos zu erfassen, daBB es den vielfal-
tig ineinandergreifenden Mechanismen und Prozessen gerecht
werden kdnnte, ohne dabei Schaden und Unheil anzurichten.

Wenn wir uns die Paare in den geschilderten Zweikamp-
fen ansehen, 148t sich die Dynamik dieser polar angeordneten
Duelle unschwer erkennen. Der geradlinige, weiBe und sonni-
ge Heimdall muB gegen den durchtriebenen, mit allen Wassern
gewaschenen Loki kampfen; Freyr, der Wasser- und Frucht-
barkeitsgott kdmpft gegen Surt, den Feuergott aus dem fer-
nen Mispel; der alte Himmelsgott Tyr muB3 gegen den Helhund
Garm antreten und mit ihm als dem Vertreter der Dunkel- und
Totenwelt ringen.

Die beiden obersten Asen kdmpfen mit den Kindern Lokis:
Thor tétet die Midgardschlange, kann aber nur noch neun
Schritte von ihr weggehen, dann fallt auch er, vom Gift der
Schlange vernichtet, zur Erde. Der Wolf verschlingt Odin. Erst
der herbeieilende Vidar ergreift den Oberkiefer des Wolfes und
zerreiBt dessen Maul.

Der einzige Ase, der den durch Loki initilerten Prozessen
standhalt, ist der schweigsame Vidar. Er ist es auch, der als
einziger von Loki in der Lokasenna, einem Spottlied, unver-
schmaht bleibt. Er verfligt genau Uber die Kréfte, die Loki nicht
entwickelt hat. Vidar gehért mehr zum Typus des Asen, der
Uber die ,,gesammelte Intelligenz® verflgt. Von ihm geht nicht
das Neue aus, aber er ist in der Lage, in schwierigen Situatio-

253



Odin — 2 Fenriswolf, Riesen

Walkiiren
Einherier
Vidar
Thor —— Midgardschlange
Heimdall —— Loki
Freyr Surt, Feuerriese
Tyr Garm, der Helhund

Die Wolfe Sjksll und Hati verschlingen Sonne und
Mond. Die Sterne fallen vom Himmel. Yggdrasil
verbrennt und stiirzt ins siedende Meer. Das Feuer
verzehrt die ganze Welt.

Die Gegner in den Kampfen

nen besonnen zu handeln, und er tritt mit Kraft und Entschlos-
senheit dem Fenriswolf in den Rachen, um ihn zu to6ten. Er
scheint demnach der einzige Ase zu sein, der sich durch sein
von Souverdnitdt und Integritdt durchdrungenes Wesen fir
eine neue Welt und flir ein neues Leben in der Welt nach den
Ragnardk auszeichnet.

Im Bild der Ragnardk und den damit verbundenen Zwei-
kdmpfen manifestieren sich die verschiedenen Stadien der
BewuBtseinsentwicklung. Die Riesen und Lokis Kinder, die
alle frihen, naturnahen Schichten der Entwicklung angehdren,
werden die waltenden Goétter mitsamt ihren magischen Kaften
und den von ihnen geschaffenen Hilfs- und Kampfmittel ver-
nichten. ,,Danach schleudert Surt Feuer Uber die Erde und die
ganze Erde wird verbrennen.“4 Reinigende Feuer lassen nichts
Ubrig, was nicht den Gesetzen der neuen Welt entsprechen
kann.

Im Holz der Weltesche werden sich zwei Menschen verber-
gen kénnen und den Weltenbrand Uberstehen. Sie tragen die
verheiBungsvollen Namen ,Lif* (das weibliche ,Leben“) und

4  Gylf., Kap. 51

254



sLifthrasir” (das mannliche ,das Leben Verlangende®). Vom
Morgentau werden sie sich erndhren und die neuen Stammel-
tern der Menschen sein. Fleischlos, also gewaltlos, werden sie
leben.

So weist die germanische Vorstellung von dieser Welt para-
diesische Qualitaten auf (,Die Acker werden unbestellt Frucht
tragen®). Sie beinhaltet auch eine neue Vision von Gerechtig-
keit, moralischer Integritdt und neuer, bisher nicht gekannter
Harmonie zwischen Gott, Mensch und Natur. Diese bildet sich
vielfaltig ab, denn die Sonne gebiert eine Tochter, die nicht
weniger schon als ihre Mutter mit ihrem Glanz die Erde erfilllen
wird.

Wieviel Trost muf3 fir die Germanen in diesen Bildern ent-
halten gewesen sein, wenn sie in ihrem triebhaft kriegerischen
Treiben standig von Tod und Leid umgeben waren? Auch ein
Walhall mit seinen traumhaften Segnungen fiir die Krieger war
sicher nicht in der Lage, den Witwen und Waisen eine ausrei-
chende Hilfestellung zu geben, wenn sie Gatten oder Vater
verloren. Was lag naher, als daB man Visionen von einer liebe-
volleren Welt pflegte, wie sie in der nach den Ragnarok entste-
henden neuen Welt zum Ausdruck kam.

255






Der Gott und die Deutschen






Odins Abenteuer sind keine zufal-
ligen Ereignisse sondern wichtige
Stationen mit besonderer Bedeu-
tung fir seine Entwicklung. Dies sind
die Tétung Ymirs, die Feuerprobe bei
Konig Geirrdd, das Opfer seines Auges,
die Tétung Kwasirs durch die Zwer-
ge mit der anschlieBenden Eroberung
des Skaldenmets durch Odin, und
sein Hangeopfer mit dem Erwerb der
Runen. Hier deutet sich eine evolutio-
nare Stufenfolge an, die Uber Opfern
und Gestalten ein Aufsteigen zu hdhe-
ren BewuBtseinsmaoglichkeiten erlaubt.

Mit Ymirs Tétung werden die Dimensionen des Urriesen auf
eine irdische Dimension zerlegt und daraus die Welt erschaf-
fen. Erst jetzt wird menschliche Entwicklung mdglich. Durch
die Vereinigung der Wanen und Asen wird auf der magischen
BewuBtseinsstufe Wort und Sinn miteinander verbunden. Das
Opfer Odins am Mimisbrunnen bringt die Md&glichkeit und
Fahigkeit nach innen zu schauen und gleichzeitig in verfeiner-
ter Weise inner- und auBerseelische feinstoffliche Strukturen
wahrzunehmen, sich der mentalen Ebene mehr zu 6ffnen.

Dies war die Voraussetzung, um das magische Denken
Uberwinden zu kénnen. Besonders wird dies mit der Tétung
Kwasirs erreicht, Uber den nicht nur die mentale Struktur, son-
dern auch die intuitive Ebene erreicht wird. Odin seinerseits
muB hierzu noch einmal intensiv von seiner Goétterstufe in die
irdische und materielle Ebene eintauchen und sich als Arbeiter
verdingen. Er wird zur Schlange, um durch die kleine Bohrung
zu Gunnldd in den Fels vordringen zu kdnnen. Drei Néachte
muB er dort verbringen, bis er als Adler den Skaldenmet durch
luftige Hohen entflhren kann.

In der nachsten Stufe kann Odin das Hangeopfer vollbrin-
gen und durch das Erlangen der Runen die géttliche und irdi-
sche Ebene miteinander verbinden. Schweres Leid muB er

259



bestehen, um die erworbenen Erkenntnisse auf den Punkt hin
zu verdichten, damit die Runen zu einem fir die Kommunikati-
on geeigneten Instrument werden kénnen.

Dieselbe SchluBfolgerung 18Bt sich auch aus den vielen ver-
schiedenen Funktionen Odins entnehmen. Zunachst ist er auf
naturhafte Weise Zeuger und Schépfer der elementaren Natur-
krafte. Seine erd- und instinkthafte Nahe hierzu macht ihn zum
Vater und Gatten der Erde und zum Vater des Donners. Wenig
spater ist er Totengott und Nachtjager. Schlielich wird er zum
Wanderer, der durch die Welt zieht und Kinder unter den Men-
schen zeugt. Desweiteren wird er zum Jagd-, Kampf- und
Kriegsgott, endlich Schamane und so Gott der Ekstase und
des Zaubers. Erst zuletzt, als er seine Weisheitskrafte noch
weiter entwickelt hat, wird er zum weitumfassenden Kultur-
schopfer und so vergleichbar dem agyptischen Thot oder dem
griechischen Hermes. Er ist im klassischen Sinne der ,Held",
der sein auf der Heldenfahrt erworbenes Wissen zu den Men-
schen bringt und so dem Kollektiv neue Werte und ein neues
BewuBtsein zugénglich macht."

Der Ausgangsort der Germanen liegt etwa im Raum von
Schleswig Holstein, Danemark und Sldschweden. In wie-
weit Zusammenhange zu den indogermanischen Tragern von
Streitaxtkulturen und nicht indogermanischen nordwesteuro-
paischen Megalithleuten gegeben sind, ist noch nicht véllig
gekléart. In der Bronze- und Eisenzeit breiteten sich die Germa-
nen Uber Nord- und Mitteleuropa aus und schmolzen eingeses-
sene Stdmme, vornehmlich die Kelten und lllyrer ein oder ver-
drangten sie. Eine politische Einheit gab es nie und die soziale
Organisation beruhte auf bauerlichen Sippen und Sippenver-
bé&nden mit wechselnder politischer Bedeutung.

In die Geschichte treten die Germanen erst durch die
ZusammenstdBe mit den Rémern um die Zeitwende ein. Links-

1 Campbell: Der Heros in seinen tausend Gestalten, S. 188

260



rheinisch wurden die Germanen von den Rémern unterworfen,
rechtsrheinisch und in Sidwestdeutschland, dstlich des Limes,
im freien Germanien, wie es die Rdmer nannten, blieben sie
selbstandig.

Uber 200 germanische Stammesnamen sind (berliefert.
Besonders hervorgetreten sind die Sweben, Bataver, Chauben,
Dichaten, Cherusker, Markomannen und Bastarnen. Der wach-
sende Landhunger, der vermutlich mit ihrer erheblichen Frucht-
barkeit zusammenhing, fUhrte zur germanischen Volkerwan-
derung, die ganz Nordeuropa in Bewegung brachte. Zu dieser
Zeit waren die bedeutendsten Stamme die Franken, Sachsen,
Thiringer, Alemannen, Bayern, Langobarden, Burgunder, Van-
dalen, Ost- und Westgoten, Gepiden und Skandinavier, darun-
ter besonders die Wikinger.

Die romischen Staatsmacht war schon lange vor dem
Zusammenbruch von Germanen durchsetzt und unterhohlt,
die als Fremdenlegiondre begonnen und sich im Staatsdienst
unentbehrlich gemacht hatten. Politisch selbsténdige Gebil-
de, germanische Stdmme, entwickelten sich erst ab dem 4.
Jahrhundert. Diese trugen jedoch in der Folgezeit, durch die
Annahme des Christentums und der antiken Kultur, wesentlich
zur abendlandischen Nationenbildung bei.

Die Germanen galten im Gegensatz zu den Sudlédndern als
hochgewachsen, hellhdutig, helldugig und blond. Von den die
Anthropologen wurden sie gerne als nordische Rasse bezeich-
net. Sie wohnten in der Bronzezeit meist in kleineren Siedlun-
gen, wobei sie in ihren Hausern die Stallungen fur die Haus-
tiere unterbrachten. lhre Kleidung fertigten sie mit beachtli-
cher Webkunst, und sie verstanden sich aufs Farben. Wollene
Gewander und Pelze, bei den Mannern besonders ein vierek-
kiges Manteltuch und an den FuBen sandalenartige Schnir-
schuhe, waren ihre Tracht. Wahrend die Frauen das Haar an
der Stirn gescheitelt trugen, knoteten bei einzelnen Stdmmen
die Manner ihr Haar zum bekannten Swebenknoten.

Politisch waren beispielsweise die Sachsen demokratisch
organisiert, wahrend bei anderen Stdmmen das Koénigtum

261



FRIESEN

CHAMAVEN ANGRIVARER

WVETERA g
(xANTEN) (AL rfﬁ;’,’;\‘ CHERUSKER

BRUKTERER

MARSER L‘?,P
%y HERMUNDUREN

SEMNONEN

?‘.
(KOLN) RER & o
BONNA 4 g
(BONN)

(MAINZ)g

WANGIONEN
W

TREVERER

MARKO-

. NARISTEN  MANNEN
» ‘4“

LSORVIODURUM
o (STRAUBING)

ARGENTORATE

($TRASSBURG)
' ° CASTRA REGINAT
. {REGEMNSBURG)
AQUAE AP e
{(BADEN-BADEN) / CASTRA BATAVA
AUGUSTA VINDELICORUM  (PASSALD) ®
\_/"Ju\ucsaunc)
CAMBODUNUM OVILAVA
(KempTEN)® T 8 (WELS
L :
:? o 2
f £ N\ JUVAVUM
; BRIGANTIUM

(SALZBURG)

(BREGENZY

Teil von Germanien zur Romerzeit

262



herrschte. Eine Priesterkaste wie bei den Kelten gab es nicht.
Sakrale Aufgaben wurden von den Sippenoberhduptern durch-
gefluhrt. Bei Orakelbefragungen hatten die Frauen eine beson-
dere Stellung. Die berlihmte, von Tacitus erwéhnte Veleda,
gehdrte zum Stamme der Brukterer und genofB3 auch bei den
Roémern fast gottliche Verehrung. Der Name der Waluburg, der
Seherin aus dem Stamme der Semnonen, wurde sogar im 2.
Jh. nach Chr. in Agypten aufgefunden.

In der Bronzezeit entwickelte sich der Sonnenkult, der
bis dahin stark von Gott Ziu, dem nordischen Tyr beherrscht
wurde. Diese Form der Sonnenverehrung schlof3 sich an den
frhindogermanischen Himmelsgottglauben an. Von der Zeit-
wende an begann sich wohl Wotan (Odin) durchzusetzen, der
mit dem neben ihm stehenden Bauerngott Donar (Thor) ein
bestimmendes Element des Volksglaubens war. Mit dieser Zeit
stimmen die ersten Runenfunde Uberein.

Im Vergleich zu den Voélkern der antiken Welt besitzen die
mittel- und nordeuropdischen Volker kaum eine Geschich-
te, denn sowohl die Kelten, als auch die Germanen besaBen
kein Bedurfnis, bei ihrem hochentwickelten, allerdings ganz auf
miindliche Uberlieferungen basierenden Kommunikationssys-
tem schriftliche Zeugnisse abzulegen. Vertrdge bedurften
bei ihnen nicht der Schriftform, da sie durch einfache Rituale
bekraftigt waren. So schwor der Mann urspriinglich bei sei-
nem eigenen Schwert, dhnlich wie zur heutigen Zeit auf die
Bibel. Das Schwert des Kdnigs wurde als das Symbol flir den
Frieden angesehen.2 Ein Stab oder Stock hatte eine ahnliche
Funktion und bestétigte den Willen eines Mannes. Der Hén-
dedruck wurde benutzt, um eine Zahlung zu bestétigen, einen
Verlobungsvertrag zu schlieBen, Rechte und Vollmachten zu
Ubertragen, eine Verséhnung zu bekréaftigen.

Auch die religidsen Traditionen waren ausschlieBlich an die
miindliche Uberlieferung gebunden, wodurch uns eine diffe-
renzierte Einsicht in die Gebrduche versagt bleibt, wie wir sie

2  Gronbech, Band Il, S. 351

263



etwa aus dem sumerisch-babylonischen Sprachraum kennen.
Es wird vermutet, daB3 ein keltischer Druide sich wéhrend sei-
ner Lehrzeit ca. 20 - 30.000 Verse aneignen muBte. Auf diese
Weise wurde die Gedachtnisfahigkeit zwar enorm gesteigert,
aber das Bedurfnis nach schriftlicher Aufzeichnung lange Zeit
aufgeschoben. Als zu Beginn unserer Zeitrechnung im germa-
nischen Sprachraum die Runen entwickelt wurden, fanden sie
keine Verwendung innerhalb eines Informations- und Kommu-
nikationssystems. Sie dienten ausschlieBlich der magischen
Praxis, der Beschwérung und Bannung.

*

Uber Germanen, ihre Gétter und Mythen zu sprechen, bringt
ein vollig anderes Erleben zustande, als wenn man sich etwa
Uber griechische Mythen austauscht. Die griechischen Gotter
haben Humor, sind echte Abenteurer, die Kampf, List, Scha-
bernack ebenso kennen wie Rausch und Ekstase. Bei den
Germanen wird wenig gelacht, und wenn Loki zur Erheiterung
der Asen mit einem Seil seine Genitalien an die Horner einer
Ziege bindet, um sich mit ihr im Zweikampf zu messen, so muB
dies nicht unbedingt als lustig erlebt werden. Odin bietet mit
seiner blaugrauen Hulle und seinem in das Gesicht gezogenen
Hut auch wenig Gelegenheit zur Belustigung. Er verschwindet
genauso plétzlich wie er gekommen ist und dabei schwer zu
fassen und zu verstehen. Von ihm wird man nicht einfach ergrif-
fen, ohne im psychotischen Schub zum psychiatrischen Fall zu
werden. Auch Thor mit seinem derben, affektvollen Tempera-
ment, der sich keine Gelegenheit entgehen laBt, um einem Rie-
sen eine auf die NuB zu geben, animiert nicht, sich besonders
far ihn zu interessieren. Differenziertere Gemuter werden sich
von ihm eher abgestoBen fiihlen, wie dies offensichtlich schon
bei den alten Germanen war, wenn gesagt wird, daB Thors
Anhanger mehr bei den Bauern, Odins Gefolgschaft mehr unter
dem Adel zu suchen gewesen sei.

264



Loki bildet hier eine wichtige Ausnahme. Er, der listige
Fuchs, der PossenreiBer, der Schelm, der Lligner, der Schar-
latan und Betrliger, der Erfinder und Rankespieler, zeigt die
weitaus menschlichsten Zige, so daB man sich mit ihm am
besten identifizieren kdnnte, wenn einem dies aus morali-
schen Grlinden nicht zu unangenehm wére. Loki 1a8t sich mit
seinen Anteilen im einzelnen Menschen am besten aufspiren
und nachweisen. In Loki lassen sich leicht bestimmte Men-
schen aus dem eigenen Freundes- oder Bekanntenkreis erken-
nen, wahrend dies bei Thor und Odin gréBere Probleme berei-
ten dirfte. Auch der goldbezahnte Heimdall ist leichter in den
Gegenwartsmenschen zu finden, nicht nur wegen seiner herrli-
chen Goldbriicken, die heute ohnehin aus Porzellan sind, son-
dern auch weil es genligend Sunnyboys und -girls gibt.

Dies andert sich schlagartig, wenn die Betrachtung von Ein-
zelwesen auf Gruppenph@nomene hin verschoben wird. Odin
laBt sich leichter in Gruppen nachweisen. Ich selbst konn-
te dieses Phanomen in einer Vorlesung Uber die Germanen
beobachten, als Odin, der Stirmer und Dranger, mehr und
mehr begann, sich in der Gruppendiskussion bemerkbar zu
machen. Das Gesprach war flr die Verhaltnisse in dieser aka-
demischen Runde ungewdhnlich lebendig, heftig und brachte
in sehr kreativer Weise atypische Aspekte zutage. Die Teilneh-
mer fUhlten sich auBerordentlich angesprochen und das Ende
der Veranstaltung konnte nur mit Mihe durchgesetzt wer-
den. Der Charakter der Germanen 148t sich auf dem Hinter-
grund der Personlichkeit Odins zweifach beschreiben: Auf der
einen Seite finden wir ,eine harte, wuchtige, auf sich gestell-
te Mannlichkeit“ und auf der anderen Seite ,,den merkwirdig
schweifenden Hang, der bald beim einzelnen, bald vdlkisch
aufbricht®.3

Ninck spricht dabei von einer heldischen Mannlichkeit,
die sich durch Kraft, Starke, Harte, Widerstandsfahigkeit aus-
zeichnet, die allerdings auch mit Kampfgier, Verwegenheit und

3 Ninck, S. 108

265



auBerst entschlossenem Handeln verbunden sein kann. Mit
dazu gehdért noch ein starker Drang nach Freiheit und Unab-
héangigkeit. Gewi3 sind dies Eigenschaften, die sich so oder
dhnlich bei allen Volkern beobachten lassen, bei denen das
Schlachten- und Kriegfiihren von besonderer Bedeutung ist.
Was es mit dem Wort ,Schlacht” auf sich hat, |48t sich aus der
direkten Wortbedeutung unschwer erkennen.

Ein weiterer Charakterzug ist der Drang zum Umherschwei-
fen, der in solcher Art nur von diesem Volk bekannt ist. Selbst
bei den wesensverwandten Kelten ist er nicht in dieser ausge-
pragten Weise zu beobachten. Die Vielzahl unserer Wanderlie-
der ist ein Ausdruck daflr, aber nur noch ein matter Abglanz
dieser friheren Unruhe. Diese Wesensseite durfte einen wich-
tigen Anteil am Brauchtum gehabt haben, das sich in den
Handwerksziinften und hier besonders bei den Zimmerleu-
ten bis in die Gegenwart hélt: Der Geselle geht auf die Walz
und verbringt einige Zeit umherziehend in der Fremde. Ninck
glaubt, den Zug der Germanen zum Umherschweifen auch in
unserer Sprache wiederzufinden, wenn er darauf verweist, wie
vielfaltig wir das Wort fahren und gehen verwenden: ,zur Holle
fahren®, ,in die Kleider fahren“, ,aus der Haut fahren“, ,die
Berge fahren (ragen) hoch auf*, wir ,verfahren in einer Sache”,
und selbst unser Leben wird im Sinne einer Reise aufgefaBt,
wenn wir von ,Lebensgeféhrte und Lebensgefahrtin® spre-
chen. Diese Reihe lieBe sich beliebig fortsetzen. Die Wichtig-
keit des Bewegungscharakters in der deutschen Sprache zeigt
Ninck auch am Beispiel unseres ,es geht mir gut auf, das im
Griechischen eigentlich ein ,Leiden, Haben, Handeln® ist, im
Lateinischen ein ,Haben, Sein, Geschehen®, im Franz6sischen
einem ,,Sich tragen® entspricht. Ob diese Beispiele beweiskraf-
tig genug sind, um Charaktere von Vdlkern zu beschreiben,
mag dahingestellt sein, nachdenklich kénnen sie allemal stim-
men. Die Verbindung zum Charakterzug der Unruhe und des
Schweifens und dem von Tacitus berihmt gemachten ,,furor
teutonicus®, womit die rasende Wut der Berserker gemeint
sein muB, wird vermutlich in der groBen Bereitschaft der Ger-

266



manen zur Vereinigung mit ihrem Kriegsgott in der Ekstase und
den damit verbundenen Entrlickungsritualen zu suchen sein.

*

Von dem bekannten Mystiker Nikolaus von Flie ist eine Visi-
on Uberliefert, deren Inhalt eindeutig auf die Gestalt Wotans
zurlickgefuhrt werden kann. Nikolaus von Fliie, ein Bauer, Rich-
ter und Ratsherr, lebte in der Schweiz in der Nahe des Vier-
waldstadter Sees von 1417 bis 1487. Er gab sich von seinem
50. Lebensjahr vdllig seinen religidsen Exerzitien hin. Durch
seine moralische Autoritédt und Integritdt wurde er zu einem
wichtigen politischen Ratgeber und Vermittler. Die folgende
Vision, hier der besseren Lesbarkeit wegen stark zusammenge-
faBt, ist von ihm unter dem Namen ,Der singende Pilger” (Der
singende Berserker) Uberliefert:

Nikolaus von Fliie wurde ,in seinem Geiste“ von einem Pil-
ger aufgesucht, der mit einem umgekrempelten Hut und einem
blauen oder graufarbenen Mantel bekleidet war, einen Stab
in der Hand hielt und aus der Richtung des Sonnenaufgangs
dahergeschritten kam. Vor ihm angekommen sang er wie mit
Orgelpfeifen ein Alleluja, daB alle Himmel und Erde widerhall-
te. Drei vollkommene Worte entnahm Nikolaus von Flie diesem
Gesang und er vermochte nicht mehr zu sprechen.

Nikolaus von Flie schaute voller Lust und Verlangen auf
die Gestalt des Wanderers: ,Sein Anlitz war braun, so daB es
ihm eine edle Zierde gab. Seine Augen waren schwarz wie der
Magnet, seine Glieder waren wohlgeschaffen, daB dies eine
besondere Schdnheit war. Obwohl er in seinen Kleidern steck-
te, so hinderten ihn die Kleider nicht, seine Glieder zu sehen.“4
Vor seinem Auge ereigneten sich verschiedene Wunder, hinter
denen er weitere, nicht ausgesprochene Geheimnisse erkennen
konnte.

4 von Rohr, Wulfing und von Weltzen, Diana (Hrsg.): Das groBe Lesebuch
der Mystiker, Miinchen 1993, S. 323

267



Anlitz und Kleidung des Pilgers wandelten sich: Das
Gesicht glich einer ,Veronika“ und er stand in Hose und Rock
und mit einer goldbesprengten Barenhaut bekleidet vor ihm.
Als er sich verabschiedete, ,erkannte er [Nikolaus] eine solche
Liebe, die er in ihm trug, daB er ganz in sich geschlagen wurde
und bekannte, daB er diese Liebe nicht verdiente, daB diese
Liebe in ihm war. Und er sah, daB in seinem Geist, daB3 sein
(eigenes) Anlitz und seine Augen und sein ganzer Leib so voll
minnereicher Demut waren, wie ein GefaB mit Honig, so daB
kein Tropfen mehr darein mag. Da sah er ihn (den Wanderer)
weiterhin nicht mehr. Aber er war so gesattigt von ihm, daB
er nichts mehr von ihm begehrte. Es schien ihm, er hatte ihm
kundgetan alles, was im Himmel und auf Erden war.“

Hier erscheint Wotan (Odin), wie ihn schon die alten Ger-
manen geschaut und erlebt hatten. Pl6tzlich ist er da, fasziniert
durch seine Gestalt und die Art, wie er mit seinen ,Opfern®
umgeht. Singend kommt er gewissermaBen aus der Sonne
in die Welt. Viele seiner Namen stehen mit ihm als Wanderer
in Verbindung, der immer etwas Verédnderndes mitbringt: ent-
weder ist es ein Schwert, eine Botschaft, oder wie bei Niko-
laus von Flie die drei geheimnisvollen Worte, die dieser als ein
Wissen um die ungeteilte dreifaltige Gottheit erkennt, und das
Geflhl der Liebe, die mit einem tiefen Wissen um Himmel und
Erde verbunden ist. Hinter dem Archetypus des Wanderers
macht sich das Motiv der Gottsuche bemerkbar, das, wie allen
vergangenen und gegenwartigen Mystikern, Nikolaus von Flle
ebenfalls keine Ruhe gelassen hat. Es macht den Menschen
unruhig und gequélt sucht er.

Ein Wanderer ist auf sich alleine gestellt. Dabei scheut er
die Konformitédt und flieht vor der unmittelbaren Begegnung,
die er eigentlich sucht. Er entwickelt durch das Auf-sich-
selbst-gestellt-sein besondere Autonomie und Individualitat.
Doch sein Suchen und Forschen gilt, auch wenn dies vorder-
grindig vollig anders erscheint, seiner Gottsuche und seiner
Berufung. Der singende Pilger erschien Nikolaus von Flie, als
er selbst ,im Geiste“ eine Reise gemacht hatte und auf ,Wan-

268



derschaft® war. Darunter missen wir eine Trancereise verste-
hen, die er vermutlich in einem Zustand der Versenkung in
Gebet oder Meditation unternahm. Hierzu gehdrt besonders
der Gesang, der in der Regel eingesetzt wird, um die Stim-
mung und das Herz zu erheben. So erschallt aus dem Mund
des Wanderers ein alles erbebendes, christlich gottpreisendes
SAlleluja®.

Die Schopfung selbst also gibt Resonanz auf diesen gott-
gefalligen Gesang und macht zusammen mit seinem Erschei-
nungsbild in jeder Hinsicht die Gestalt Wotans (Odins) zu
einem Engel. Innerhalb weniger Augenblicke erschliet die-
ser in Nikolaus von Flie ein Wissen in einem Umfang , wie es
nicht einmal in vielen Zeitaltern erarbeitet werden kann. Es ist
das Urwissen des Menschen, das dieser auf der Ebene des
kollektiven BewuBtseins in sich tragt, aber durch die Vorgén-
ge des Verstandes und der Vernunft nicht erschlieBen kann.
Wotan (Odin), dem seinerseits von Mimir dieses Wissen eroff-
net worden war, besitzt den Schlissel zu dieser Ebene. Indem
sich der auf seine Vision vorbereitete Nikolaus von Flie von
den Energien des gottlichen Pilgers berlhren laBt, bekommt
er auch einen Zugang zu den tieferen Schichten in sich selbst.
Dies kommt in der goldglanzenden Barenhaut zum Ausdruck,
zu der sich der graue Mantel wandelt.

Der in die Barenhaut gekleidete Mann erinnert an die Ber-
serker. Im Berserkergang, so wurde das Ritual genannt, ver-
lieBen sie ihren Koérper in der Trance und schweiften wah-
renddessen als Tier (meist als Bar, Wolf oder Eber) umher. In
diesem anfallartigen Zustand, der von odinischer Wut und
Raserei gepragt war, konnten die ,Helden®, durchdrungen
vom beriihmten ,furor teutonicus®,s in der Ekstase schmerzfrei
durchs Feuer laufen und ahnlich unglaubliche Dinge tun.

C. G. Jung beschrieb den Vorgang in einem Briefwechsel:
,Bruder Klaus [Nikolaus von Flie] erkennt sich in seiner gei-
stigen Pilgerschaft und seiner instinktiven (barenmaBigen, d.h.

5 Teutonische Wut, Wahnsinn

269



einsiedlerischen) Untermenschlichkeit als Christus ... Die bru-
tale Geflhlskalte, die der Heilige braucht, um sich von Frau
und Kind und Freundschaft zu trennen, findet sich im unter-
menschlichen Tierreich. Daher wirft der Heilige einen Tier-
schatten ... Wer Hochstes und Tiefstes in sich zusammentragt,
ist geheiligt, heilig, ganz.“s

Die noch in der Vision erlebte Liebe zum Wanderer gilt hier
nicht nur diesem personlich. Sie ist stellvertretend auch fir die
in der Schoépfung wirkende gottliche Liebe (Minne). Was Niko-
laus von Flie hier erlebt, ist die Begegnung mit einer ,,Personi-
fikation des SELBST", wie es Marie-Louise von Franz nennt, in
der sich das Geheimnis der Tierkraft mit dem absoluten Wis-
sen verbindet, die als ,Wahrheit“ empfunden und beschrieben
wird, ohne daB sie verlangt, von anderen ebenfalls angenom-
men oder verwirklicht zu werden. Dieses Wissen oder diese
Wahrheit wird nur einzelnen zuteil, obwohl sie zum kollektiven
UnbewuBten gehort, das gleichermaBen eine Teil von uns allen
ist. Nur wenige werden in der Weise wie Nikolaus von Flie mit
einer derartigen Vision beschenkt, die ihnen das Gefihl gibt,
wieder mit der géttlichen Ebene verbunden zu sein.

Wotans (Odins) Geist begegnet uns in dieser Vision in
einer duBerst differenzierten Form, die durch die mystische
Reife Nikolaus von Flies nicht mehr in das Schlachtfeld des
schwertfihrenden Kriegers fuhrt, sondern, obwohl er noch das
Wesen der alten Gottheit besitzt, zu einer weiteren Integration
der Personlichkeit verhilft.

*

Wie aktuell Wotan (Odin) in diesem Jahrhundert geworden
ist, versuchte C.G. Jung in seinen Artikel ,,Aufsatze zur Zeitge-
schichte” zu zeigen.

Darin hat er sich 1936 Uber das Phdnomen der deutschen
Psyche geduBert. Im Zusammenhang mit den Verdnderungen,

6 C.G. Jung in einem Brief an Fritz Blanke, Briefe, Olten 1972, S. 449,
zit. nach von Franz, M.-L., Die Visionen des Nikolaus von Flie, Zirich
19983,

270



die sich in Europa mit dem ersten Weltkrieg und der Oktober-
revolution in RuBland abspielten, schrieb er zu den Entwick-
lungen in Deutschland: ,DaB aber in einem eigentlichen Kul-
turlande, das schon seit geraumer Zeit jenseits des Mittelalters
gewahnt wurde, ein alter Sturm- und Rauschgott, namlich der
langst im historischen Ruhestand befindliche Wotan wieder,
wie ein erstorbener Vulkan zu neuer Tatigkeit erwachsen kénn-
te, das ist mehr als kurios; es ist geradezu pikant. Er ist, wie
man weiB, in der Jugendbewegung lebendig geworden und
wurde gleich zu Beginn seiner Wiedererstehung mit einigen
blutigen Schafopfern gefeiert. Es waren jene blonden Jiinglin-
ge (bisweilen auch Jungfrauen), die man als rastlose Wande-
rer sah auf den LandstraBen vom Nordkap bis nach Sizilien,
mit Rucksack und Laute bewehrt, treue Diener des schwei-
fenden Wandergottes. Spater, gegen das Ende der Weimarer
Republik, Gbernahmen das Wandern die Abertausende von
Arbeitslosen, die man Uberall auf zielloser Wanderschaft traf.
1933 wanderte man nicht mehr, sondern man marschierte zu
Hundertausenden, vom 5-jahrigen Knirps bis zum Veteranen.
Die Hitlerbewegung brachte wértlich ganz Deutschland auf die
Beine und produzierte das Schauspiel einer Vélkerwanderung
am Ort. Wotan, der Wanderer war erwacht.“7

Es ist nicht verwunderlich, wenn C.G. Jung die in Deutsch-
land beobachteten Phdnomene in Verbindung zum altgermani-
schen Gott Wotan (Odin) bringt.

Er sah das deutsche Volk zum Zeitpunkt seiner Betrachtung
in einem Zustand der ,Ergriffenheit” und schrieb: ,Wenn man
Hitler nicht gerade deifizieren will, was ihm zwar auch schon
passiert ist, so bleibt nur noch Wotan Ubrig, der ein Ergreifer
der Manner ist.“8

Wotan (Odin), der vielfach in Streit und Unruhe verwickelt
war, wurde infolge der Christianisierung verteufelt und ,flak-
kerte nur noch wie ein Irrlicht durch stirmische N&chte“.e Im

7 C.G.Jung, Wotan, S. 5
8 Jung, Wotan, S. 11
9 Jung, Wotan, S. 5

271



Mittelalter wechselte er in die zu dieser Zeit entstandene Figur
des Ahashver, des ewigen jludischen Wanderers, dessen Sage
ausschlieBlich christlichen Ursprungs ist. Das bedeutet, dafB
das bis dahin an Wotan (Odin) gebundene Motiv des Wan-
derers auf den Juden Ubertragen und von da an auf diesen
projiziert wurde. Ein Gedanke, der sehr nachdenklich machen
kann.

Doch Wotan (Odin) scheint es nicht zu mdégen, wenn seine
Anhanger nachdenken und reflektieren. Er liebt es, wenn sie
von seinem stirmischen Wesen erfaBt werden und sich von
seinem ekstatischen Zauber mitreiBen lassen. Die Sprache des
Dritten Reiches war voll solcher an Wotan (Odin) orientierten
Bezeichnungen: Der Gott des Windes besaB in seinen germa-
nischen Gauen ,,Sturmabteilungen®, einen ,Volkssturm® und im
Hakenkreuz ein Emblem, bei dem der Wind in einem linksdre-
henden Wirbel abgebildet war - eine Symbolik, die in ungtins-
tiger Weise zum UnbewuBten hindeutete und so nicht die
Bedeutung des alten indogermanischen Gllicksrades besal.

Was machte die Deutschen so empféanglich fir solche Sym-
bole? Was trugen sie fiir ein Problem in ihrer nationalen Seele?
Schauen wir hierzu ein wenig in die Geschichte der Deutschen
hinein.

*

Wenn wir uns an die Regel moderner psychotherapeuti-
scher Techniken halten, daB wahrgenommene Stérungen Vor-
rang haben, seien sie auf der emotionalen Ebene, in der Grup-
pendynamik oder anderswo, dann sollten wir untersuchen,
was es uns Deutschen so schwer macht, ein unbefangenes
Verhaltnis zu unserer Geschichte aufzuweisen.

Die historischen Belege fur die Geschichte einer deutschen
Nation lassen sich zu keinem sehr hohen Alter zurlickverfol-
gen. Die Bezeichnung ,,Deutsche” findet sich erstmals um die
Zeit 840 n.Chr., als das Frankische Reich in zwei groBe Teile
aufgeteilt wurde. Karl der Kahle erhielt den westfrankischen
Teil des Reiches, der sich westlich der Schelde, den Argonnen,

272



der Saonne, den Sevennen und der Rhonemiindung erstreck-
te, und in dem die romanisierten Kelten mit den eingewander-
ten Germanen zur franzdsischen Nation zusammenwuchsen.
Als ostfrankisches Reich erhielt Ludwig der Deutsche das
Land 6stlich von Rhein und Ahr.

In der Folgezeit kam es zu unterschiedlichen Entwicklungen
der beiden Reiche, wobei besonders im ostfrankischen Teil der
EinfluB der antiken und rémischen Welt deutlich geringer war
und der ProzeB insgesamt langsamer verlief (z.B. geringere
Stadteentwicklung).

Die Ereignisse in der Folgezeit sind bekannt: Das ostfran-
kische Reich erlangte im Mittelalter groBe Bedeutung und
bekam eine zentrale Stellung im europdischen Raum. Spéter
zerfiel es jedoch wieder in viele Kleinstaaten. So sehr es an
einem verbindenden Nationalgefuhl fehlte, so wurden inter-
essanterweise Uber die politischen Grenzen hinweg die deut-
schen Kulturtraditionen nicht in Frage gestellt.

Das Wort ,deutsch“ 14aBt sich ableiten vom althochdeut-
schen diotisk, ,,dem Volk (diot) eigentimlich“ und ist ab 786
in latinisierter Form belegt. Eine allgemeine Amtssprache bzw.
Kanzleisprache, wie es friiher hieB, entwickelte sich erst, als
im 14. und 15. Jhd. verschiedene Landesherren das bis dahin
vorherrschende Latein allmahlich durch die eigene Schriftspra-
che ersetzten. Das ,gemeine teutsch® ist in der Osterreichi-
schen Kanzleisprache 1464 belegt. Aber erst im 18. Jh. kam
die endgiltige Einigung der Gemeinsprache zustande.

Im Bereich der Rechtsprechung bestand zunachst nur ein
mundlich Uberliefertes Volksrecht, das ganz auf alteren germa-
nischen Haus- und Sippengebrduche beruhte. Im 5. bis 9. Jh.
wurden die Rechte der deutschen Stdmme erstmals in lateini-
scher Sprache aufgezeichnet. Mit dem Ausgang des Mittelal-
ters verlor es deutlich an Gewicht und wurde durch die Auf-
nahme des rdmischen Rechtes mehr und mehr verdréngt.

Schriftliche Aufzeichnungen in deutscher Sprache wurden
erst durch Karl den GroBen ermdglicht, der die gesamte ger-
manische Dichtung eintreiben und aufzeichnen lieB. Bis dahin

273



fand die Uberlieferung der Dichtkunst nur miindlich statt.

Karl der GroBe, der - nebenbei sei es gesagt - sich ganz
im Sinne der germanischen Tradition kleidete, unterwarf die
von Widukind geflihrten Sachsen (772 - 805) auf grausame
Weise. So lieB er an einem Tage 4000 Sachsen hinrichten und
in die Elbe werfen, zerstérte die Irminsul, das germanische
Baum-Nationalheiligtum, und erzwang so 785 die Annahme
des Christentums. Verbunden sind diese Ereignisse mit dem
berihmten Sachsenfiihrer Widukind, der sich nach heftig-
sten Widerstdnden und voribergehender Emigration zu den
Danen schlieBlich unterwerfen und zum Christentum Ubertre-
ten muBte. Aus Sachsen ist folgende Gebetsformel Ubermittelt:
»Heiliger groBer Wodan! Hilf uns und unserm Herrn Wittekind,
... Pfui dem Schlachter! Ich gebe dir einen Ochsen und zwei
Schafe und den Raub, ich schlachte dir alle Gefangenen auf
deinem heiligen Hartisberge.“10 Als Schlachter war hier Karl der
GroBe gemeint, der sie das Firchten gelehrt hatte.

Nun wissen wir, daB Angst und Furcht zwar starke, aber
keine guten Lehrmeisterinnen sind. Im psychoanalytischen
Sinne bedeutet dies eine Unterwerfung unter das Uberich, das
hier von Kaiser Karl und einer christlichen Dogmatik repréasen-
tiert wird. Erreicht wird damit GberméaBige Anpassung, nicht
jedoch echtes eigenes Erkennen und Verarbeiten, was die Vor-
aussetzung fur die Verinnerlichung eines guten Objektes ist,
auf das sich weitere Erfahrungen in positiver Weise grinden
kénnen.

Es bleibt ein Ratsel, welche Krafte am Werke waren, als
Karl der GroBe bei der Christianisierung der Sachsen alle Auf-
zeichnungen des germanischen Kulturgutes bei Todesstra-
fe eintreiben lieB und diese beachtliche Sammlung von meh-
reren Tausend Handschriften bereits kurze Zeit spater von
einem Nachfolger, Ludwig dem Frommen, verbrannt wurde.
Unersetzliche Dokumente gingen auf diese Weise unwieder-
bringlich verloren.

10 alter Kultplatz in Mitteldeutschland; zit. nach C.A. Vulpius, Handbuch
der Mythologie, Leipzig 1926, Reprint Leipzig 1987

274



Man muB sich das Aufeinanderprallen der Kulturen vor-
stellen: Die Germanen waren in ihrer Stammesorganisation
ganz von Familien- und Sippenstrukturen bestimmt und wenig
gelbt, in GroBgruppen bzw. in der Dimension von Massen zu
denken, zu planen und zu organisieren, wie dies die Griechen
und Rémer schon lange Zeit perfekt beherrscht hatten.

Karl der GroBe hatte bereits voll entwickelte Staatsstruk-
turen und ein dazugehdrendes Bildungssystem geschaffen,
dem die Ubrigen germanischen Stdmme nichts Gleichwertiges
gegenuberstellen konnten. Es war damit lediglich eine Frage
der Zeit, bis ihr Widerstand gebrochen werden konnte.

Die ungeheure Grausamkeit, mit der den Heiden die Gotter
genommen und das Christentum aufgezwungen wurde, muB
in der Tiefe der germanischen Seele eine schmerzhafte Wunde
hinterlassen haben.

Die Traditionen der germanischen Volker wurde durch die
Christianisierung massiv gebrochen, was zwar einerseits das
heimliche Fortbestehen im Volksglauben beginstigte - der
Himmelsgott Wotan wurde, wie Jung es beschrieb, zum nécht-
lichen Sturmjager -, andererseits war durch diesen Abbruch der
germanischen Entwicklung und dem Uberstiilpen der christli-
chen Mentalitdt eine Entwicklungsstérung eingetreten, die im
UnbewuBten des germanischen Volkes eine massive Traumati-
sierung zur Folge hatte.

Die Dynastien der vielen kleinen Einzelstaaten durften im
wesentlichen das Haupthindernis einer nationalen Einigung
gewesen sein. Der scharfe Dualismus zwischen den preuBi-
schen und &sterreichischen Einflissen blockierte eine andere
Entwicklung.

Erst der Deutsche Krieg brachte 1866 mit der Schlacht bei
Kénigsgréatz den Frieden von Prag. Jetzt schied Osterreich aus
dem Deutschen Bund aus.

Die Grindung des Deutschen Reiches erfolgte jedoch erst
unter dem preuBBischen Koénig Wilhelm I. am 8. Januar 1871
nach dem Sieg im deutsch-franzésischen Krieg, als er sich in

275



Versaille - bezeichnenderweise nicht in Deutschland! - zum
deutschen Kaiser proklamieren lieB.

Welche Hohenflige der deutsche Nationalismus im Drit-
ten Reich unter Hitler erlangte, ist uns allen hinlénglich und
schmerzlich bekannt. Weniger bekannt sind der heutigen
Generation die Zusammenhange, die sich auf der religiésen
Ebene im vergangenen Jahrhundert gezeigt haben. In der Zeit
des Idealismus und der Romantik bemuihten sich viele For-
scher um die Wiederbelebung alter mythischer und religidser
Inhalte. Auch die Forschungsarbeiten der Gebrider Grimm
mit ihren Marchensammlungen, ihren Arbeiten zur deutschen
Mythologie und dem Bemihen, ein Lexikon der deutschen
Sprache zu erstellen, gehoren hierher.

Neben den wissenschaftlichen Bemihungen zeigten sich
jedoch auch Versuche, die altgermanischen Glaubensvorstel-
lungen wiederzubeleben und sich auf germanische Traditionen
rickzubesinnen. Bis dahin war der deutsche Kulturraum stark
von antiken rémischen und &stlichen Vorstellungen bestimmt.
Jetzt begann Richard Wagner, als erste bedeutende Kulturper-
sonlichkeit, germanischen Mythenstoff, den er der Edda ent-
nahm, in seinen Opern umzusetzen. Mit seinem Zyklus ,Der
Ring des Nibelungen® bot er seinen Zeitgenossen hierzu einen
neuen Zugang.

In verschiedenen religidsen Bewegungen, die ihren Hohe-
punkt in der nationalsozialistischen Zeit fanden, wurde die
Wiederbelebung altgermanischer Glaubensinhalte und -prakti-
ken versucht.

Es kam zu Ordensbildungen und Glaubensgemeinschaf-
ten, die auch heute noch existieren. Der ,,Germanen-Orden“
erreichte seinen Hbhepunkt in der Zeit von 1913 bis 1922.
Das Initiationsritual dieses Geheimbundes wurde von einem
Logenmeister, der dabei den ,Wotansspeer” trug und zwei mit
Schwertern ausgestatteten Gehilfen geleitet. Bei der Initiation,
zu dem Wagners Pilgerchor aus der Oper Thannhduser gesun-
gen wurde, bekam der in Pilgerkleidung gekleidete Initiant
Belehrungen Uber die germanische Weltanschauung und deren

276



zeitgendssische Unterscheidung von minderwertigen Rassen.
Den Hohepunkt fand das Ritual im Anzlinden einer ,heiligen
Fackel” und der Weihung des Kandidaten mit dem ,Wotans-
speer*”.

Ein einfluBreicher Beitrag zu diesen Entwicklungen stammte
von Guido von List (Wiener Journalist, 1848-1919), der 1862
im Alter von 14 Jahren im Stephansdom in Wien den Schwur
tat, einen Wotan-Tempel zu erbauen. Spater versuchte er
ernsthaft und grindlich germanisches Brauchtum wiederzube-
leben und seine Freunde zu germanischen Glaubensinhalten
zu bekehren. Es wurden Sonnwendfeuerrituale durchgefihrt
und die Swastika (Hakenkreuz), ein aus alten indogermani-
schen Zeiten Uberliefertes Symbol fiir den Lauf der Sonne, als
Emblem einer wiederbelebten germanischen Mythologie ver-
wendet. Dies war im Jahr 1875, und List nannte seine Lehre
Armanismus.!? Viele seltsame und teilweise abstruse Phan-
tastereien, die wissenschaftlich nicht haltbar waren, fanden
durch ihn Verbreitung und beeinfluBten weite Bevdlkerungstei-
le.

Lanz von Liebenfels (1874 - 1954) grindete die ,Neuen
Templer® und nannte seine Lehre ,ariosophisch®. Uber seinen
»,Germanen-Tempeln“ wehte die Hakenkreuzfahne schon vor
dem ersten Weltkrieg. In ihnen wurden von ihm erdachte Ritu-
ale ausgeflhrt. Er verbreitete umfangreiches Schrifttum, darun-
ter die ,,Deutschen Psalmen® und eine rassenglaubige Ausle-
gung der Bibel.

Auch Felix Dahn, der Autor von ,Ein Kampf um Rom*“
(1876) muBte sich 1870 die Beschuldigung der katholischen
Kirche gefallen lassen, er wolle eine Wiederbelebung der
Wotan-Verehrung férdern. Es gab unter anderem eine ,,Wotan-
Gesellschaft, eine ,Germanen-Loge“, einen ,Deutschen-
Orden®, zu dem auch eine Jugendgruppe gehdrte.

In vielen Privathdusern und unter freiem Himmel wurden
Riten zelebriert und in besonderer Weise das Osterfest gefei-

11 von List, Guido: Der Ubergang vom Wuotanismus zum Christentum,
Wien 1910

277



ert, das der germanischen Herd- und Friihjahrsgéttin Ostara
geweiht wurde. Maifeiern und Julfeiern fanden wieder statt.
Auch fur den Himmelfahrtstag und Karfreitag wurden Rituale
erfunden.

An alte Brauche, wie die Kniesetzung, das ist die Aufnah-
me des neugeborenen Kindes durch den Vater und damit
seine Anerkennung als eheliches und gesundes Kind, erinnerte
man sich wieder. Familienvater Ubernahmen die priesterlichen
Funktionen und fiihrten die Zeremonien von Heirat, Namens-
gebung und Begrabnis durch.

Es ist Uberliefert, wie sehr Hitler selbst von der Longinslan-
ze fasziniert war, mit der Christus am Kreuz die Seite geoff-
net worden sein soll. Hitler hat sie 6fters im Wiener Museum
bestaunt und auf verschiedenste Weise versucht, in den Besitz
dieser Waffe zu gelangen. An dieser Lanze wird besonders
deutlich, wie sehr, hier im Banne romantischer BedUrfnisse,
historische Zusammenhéange durcheinandergewdrfelt wurden.

Aus dem Dargestellten 8Bt sich die tiefe und zeitlich weit
zurlickreichende Verunsicherung der Deutschen erkennen. Sie
sind durch ihr spates Erwachen im vergangenen Jahrhundert
eine der jungsten Nationen im europaischen Raum. Entspre-
chend verspatet begannen sie mit der Kolonialisierung, wah-
rend sich die Ubrigen Staaten bereits kraftig bedient hatten.
Die Niederlagen nach den beiden Weltkriegen hinterlieBen wei-
tere erhebliche Spuren im Selbstwertgefiinl der Deutschen und
beim einzelnen.

Scham und Schuld muBten verarbeitet werden und
erschwerten massiv die Aufarbeitung des durch den Holo-
caust verursachten Schmerzes. Bis heute gibt es Menschen
und Institutionen, die versuchen, die Judenverfolgung als Pro-
paganda der Alliierten des Zweiten Weltkrieges zu sehen, was
eine nicht mehr zu Uberbietende Verleugnung der Geschichte
darstellt.

Dramatisch beeintréchtigt wurde das Nationalgeftihl durch
die Nachkriegsspaltung Deutschlands. Zwar haben sich beide
Teilstaaten nach auBenhin weitgehend unaufféllig verhalten,

278



doch zeigen sich nach der Wiedervereinigung auf beiden Sei-
ten manche Widerstande.

Die Teilung war eine unfreiwillige, aber im UnbewuBten
willkommene Mdglichkeit, sich von ungeliebten Anteilen zu
distanzieren. Beide konnten es sich erlauben, den ,haBlichen
Deutschen®, fir jeden allerdings unterschiedlich definiert, auf
den anderen zu projizieren und bei sich selbst nicht wahrzu-
nehmen.

Weit problematischer erscheint jedoch die von den Ger-
manen herrihrende Haltung gegeniber ihren Fihrern zu
sein, die sich nicht nur gegentber einzelnen Persdnlichkeiten
zeigt, sondern sich als grundsatzliches Phdnomen bemerkbar
macht. Wie bei den Einheriern der Walhall wird die Treue und
Verpflichtung dem Fihrer gegentiber als einer der ersten Werte
betrachtet. Daraus resultiert eine groBe Abhangigkeit und es
bedarf einiger Anstrengungen, um sich unter solchen Bedin-
gungen ein eigensténdiges Urteil zu bilden, und groBen Mut,
sich eventuell zu einer ungehorsamen Haltung durchzuringen.

Vielleicht ist es unter solchen Umstanden leichter zu verste-
hen, daB Zivilcourage nicht die Starke der Deutschen ist. lhre
Helden waren meist Gefolgsmanner, die sich flr das Gemein-
wohl opferten. Aus der Distanz der Geschichte werden heute
Gestalten wie Graf von Stauffenberg geehrt, oder z.B. Schulen
nach den Geschwistern Scholl benannt, gleichzeitig werden
aber Menschen relativ schwer bestraft, die sich in einen Sitz-
streik vor ein atomares Waffenlager 0.4. setzen.'2 Es ist leicht,
Zivilcourage zu fordern, doch schwieriger, sie zu leben - und
sicher auch schwierig fir den Staat, eine angemessene Ant-
wort auf couragiertes Verhalten seiner miindigen Burger zu fin-
den!

Das geringe nationale SelbstbewuBtsein zeigt sich auch an
einem ungentigend ausgepragten BewuBtsein flr eigene Werte

12 Die Prozesse um die Sitzblockade vor der amerikanischen Raketen-
basis bei Schwabisch Gmind (Mutlangen), an denen sich viele nam-
hafte Personlichkeiten aus Kultur und Wissenschaft beteiligt haben,
beschéftigten in den achtziger Jahren die Justiz Gber viele Jahre.

279



und Ziele, was sich an der starken Orientierung an Normen
und Werten anderer Nationen bemerkbar macht. Es ist ent-
tduschend, daB ein so intelligentes und zwischenzeitlich rei-
ches Volk so wenig BewuBtsein flir soziales Elend entwickelt
hat und jetzt innen- und auBenpolitisch vollig versagt, wenn
Probleme sich nicht mehr durch das Uberreichen groBziigiger
Schecks zur Entwicklungshilfe |18sen lassen.

Der entscheidende Grund hierfiir ist die widerspriichliche
Haltung der deutschstdmmigen Germanen: Durch die Neigung
zur Gefligigkeit geraten sie in Konflikt mit ihren hochentwickel-
ten ldealen, die durch Kunst und Philosophie eine beachtliche
Ausdifferenzierung erfahren haben. Einerseits soll einem
geschlossenen Biindnis (jede Form der Allianz, Nato) gemaB
dem germanischen Ideal der odinisch-wotanischen Praxis
die Treue gehalten werden, was zur Vernachlassigung bis zur
Unterdriickung eigener, personlicher wie nationaler Ziele flhrt.
Andererseits entsteht gerade durch diese Haltung ein Gefihl
des Zukurzkommens und des Mangels auf den verschieden-
sten Ebenen. Dies wirkt wiederum auf das aggressive Potenti-
al ein, macht ungeduldig, dréngt zur Vorherrschaft und Domi-
nanz, fur die jedoch nicht gentigend echte Eigenverantwort-
lichkeit entwickelt ist, besonders wenn die entsprechenden
integeren Fuhrungspersoénlichkeiten nicht vorhanden sind. Der
Widerspruch zwischen dem Willen zum Herrschen und Domi-
nieren und den Gefolgschaftsidealen ist von den Deutschen in
keiner Weise bewaltigt.

Dabei wére es nicht allzu schwierig, sich Anspriiche ein-
zugestehen und diese in angemessener Form in die entspre-
chenden Konferenzen einzubringen, wenn man bereit ist, die
ein solches Vorgehen unvermeidlich begleitenden Angste
anzunehmen und auszuhalten. Doch das ist eine Mentalitat,
die unseren politischen Vertretern véllig fehlt. Das AuBerste
an Gefiihlen, das sie sich und der Offentlichkeit zugestehen
ist die ,tiefe Bestlirzung®, wenn es Anschlag- oder Unfallop-
fer zu beklagen gilt. Doch bedenken wir, daB Politiker oder ent-
sprechende Fihrungspersonlichkeiten immer auch ein Spiegel

280



ihres sozialen Hintergrunds sind, von dem sie gewahlt worden
sind. Das bedeutet, daB wir alle an unserer Integration arbeiten
mussen. Moralisches Sich-entristen Uber Auslanderhal3 und
seine gewaltsamen AuBerungen geniigt nicht, um etwas zu
verandern. Vielmehr bedarf es eines Bemihens um Einsicht,
um das Wahrnehmen eigener Anteile an solchen Ereignissen
und Prozessen: Wie gehen wir mit fremden und unbekannten
Inhalten und Menschen um? Leider verhalten wir uns gemaB
der Devise ,,Was wir nicht verstehen, hat es nicht zu geben!*
Ein treffendes Beispiel hierflr findet sich bei vielen naturwis-
senschaftlichen Forschern, wenn sie noch unerklarbare Pha-
nomene auf diese Weise entwerten. Sind wir uns einer solchen
zweifelhaften Vorbildfunktion fiir junge Menschen bewuBt?

Unbewdltigt fir uns Deutsche sind auch die kriegerischen
Anteile. Kaum daB wir diesen sich in zwei Weltkriegen verhee-
rend auswirkenden Teil erschrocken wahrgenommen hatten,
wurde die Bundeswehr eingerichtet und nun ist es so weit,
daB wir uns wieder am internationalen ,,Friedensichern“ betei-
ligen. Alle Erwagungen dagegen werden durch einen einseiti-
gen Realismus beiseite geschoben und weitergehende, unbe-
quemere Betrachtung gemieden. Eine Einbeziehung philoso-
phischer und weiterfiihrender ethischer Erwagungen scheint
Angste auszuldsen, da sie eventuell zu isolierten Positionen
fihren kénnten, bei denen Ichstarke und ein neues Verantwor-
tungsgefliihl gezeigt werden miBten. So bleiben wir den alten
kriegerischen Idealen nicht fern, wobei das Zeigen von Ang-
sten und Schwachen verpdnt ist, und stellen diese in einen
weltweit gepflegten Konformismus, der die RiUstungsindustrie
kraftig unterstitzt und hdhere ethische Ziele unterdrickt, weil
sie lastig und mit Verzicht begleitet sind.

Eine Wandlung des kriegerischen Potentials verhindern
wir mit solchen Einstellungen. GewiB, es mag noch lange Zeit
Situationen geben, die den Einsatz von Waffen verlangen wer-
den. Doch sind wir uns nicht selbst eine neue Position schul-
dig, wenn wir mit unserer unbewuBten Neigung zu Konformis-
mus, Gefolgschaft und kriegerischem Handeln so zerstoreri-

281



sche Spuren in der Geschichte hinterlassen haben? Kdnnen
wir nicht doch Vergangenheit neu reflektieren und uns verant-
wortungsbewuBt eingestehen, daB wir unsere Mdglichkeiten,
neue Konfliktlésungen im Heute zu suchen, noch nicht in vol-
lem Umfang entwickelt oder beniitzt haben? Den alten Germa-
nen kdénnen wir zugestehen, daB dieses hochdynamische, auf
Progression ausgerichtete Volk noch eine recht bescheidene
Reflexionsfahigkeit besaB und mehr zum Handeln getrieben
war, als wir es heute sind. Hier fehlt uns das BewuBtsein, wenn
wir noch immer so rasch blndnistreu, gefolgsam reagieren
und handeln wie unsere Ahnen vor ein- oder zweitausend Jah-
ren. Das bedeutet keinesfalls, Probleme ,auszusitzen® sondern
besonnen, den eigenen Mdglichkeiten entsprechend zu ant-
worten oder sogar vorausdenkend, seinen Visionen gemaB in
die Welt zu treten.

Odin/Wotan scheint unter solchen Bedingungen nur wenig
bewaltigt zu sein. An der Vision des Nikolaus von Flie finden
wir ein Beispiel, wie eine alte, traditionsreiche und archetypi-
sche Kraft in einer neuen Zeit gelebt werden kann. Odin war
Kriegsgott einer bestimmten Gesellschaft. Heute kann diesel-
be Kraft in neuer Weise wirken, auch wenn es nicht mehr die
Energie eines Kriegsgottes ist. Auf uns angewandt heift dies,
daB wir uns zwar begeistern lassen und neuen ldeen gegen-
Uber offen sein kdnnen, aber dabei selbstreflektierend, den
eigenen Zielen gemaB handeln sollten. Odin reit nur den
unbewuBten Menschen mit sich fort, wdhrend er dem bewuB-
ten Individuum seine kraftvollen Energien zur Verfligung stellen
kann. Unter solchen Umstanden ist er keine alles hinwegrei-
Bende und zerstorerisch-kriegerische Gottheit sondern eine
Energieform, die den integrativen Prozessen im Menschen
dient. Dazu bedarf es einer Kontrolle der Krafte Thors, die sich
in den Affekten bemerkbar machen. Dazu gehort auBerdem
die schopferische Intelligenz Lokis, die gesammelte Intelli-
genz Hoénirs und die VerlaBlichkeit und Treue Heimdalls. Wenn
dies schlieBlich alles auf der Basis einer liebenden Beziehung
geschehen kann, wie es durch die Krafte Freyas moglich ist,

282



sind die besten Voraussetzungen flUr integrative Prozesse
gegeben. Doch allem Anschein nach lieben wir es mehr, uns in
den Leistungen der groBen deutschen ,,Dichter und Denker” zu
sonnen, als etwas zu diesen Vorgaben hinzuzuftigen.

Die alten Gotter bleiben solange unfreiwillig in uns am
Leben, wie wir sie miBachten und ihre Energien unverstanden
zurlickweisen. Nur dann brechen sie inflationar, alles bestim-
mend Uber uns herein, wie es C.G. Jung beschrieben hat. Um
sie anzunehmen, braucht man sie nicht in einer Weise anbeten
und verehren oder gar verherrlichen, wie es immer wieder eini-
ge tun, die in der Vergangenheit suchen. Es genlgt, sich fir
die Bilder der Seele zu interessieren, Traume und Empfindun-
gen des Korpers ernst zu nehmen und ihnen gemaB zu han-
deln. Das eigene Kritik- und Urteilsvermégen braucht dabei in
keiner Weise aufgegeben werden.

Jung empfahl den Weg zur ,lebenden Symbolik“. Er kam zu
dieser SchluBfolgerung, als er feststellte, wie sehr die gegen-
wartigen Menschen im Rationalismus gefangen sind und durch
ihr Vernlinftigsein alle Symbolik ausgeschlossen ist. Die verlo-
renen Symbole lassen sich nicht zurlickgewinnen. Der Weg zur
symbolbildenden Funktion 148t sich jedoch wiederfinden, wenn
dem UnbewuBten und den Trdumen Beachtung geschenkt
wird. Dabei ist primar die Hereinnahme des Traumes in das
Leben hilfreich und wichtig, denn in den Traumen bereiten sich
die Visionen vor. Die intellektuelle Interpretation darf dabei kei-
nesfalls dominieren. Das bedeutet, ,,daB man mit dem Ich fest
in einem FluB psychischen Lebens verwurzelt ist, das sich in
symbolischer Form ausdriickt und symbolisches Handeln
erfordert.”13

Ein solches Vorgehen ist die Voraussetzung, damit die
archetypischen Energien sich in uns zeitgemaB konstellieren
kénnen. An einem Beispiel laBt sich das gut zeigen: hoch-

13 C.G. Jung in: ,Das symbolische Leben“ von 1939, GSW Bd. 18, zit.
nach von Franz, Marie-Louise, Psychologische Méarcheninterpretation,
1989, S. 89

283



brennbares Benzin auf die Holztreppe eines Hauses gekippt
und angezlindet, ist verheerend destruktiv,4 aber in einem
Ottomotor gibt derselbe Brennstoff phantastische Antriebs-
energie ab. Genauso verhélt es sich mit psychischen Energi-
en, die z.B. als Aggression oder Sexualitat in gleicher Weise
destruktiv, aber ebenso wertvolle Voraussetzungen fir ent-
schlossenes Handeln oder liebevolle Beziehungen sein kon-
nen.

Nicht Ubergestlilpte Moral beféhigt zu einer solchen Hal-
tung sondern das gelebte Vorbild, genau das, was viele unse-
rer frustrierten Jugendlichen nicht mehr angeboten bekom-
men. So stoBen wir sie geradezu - unabsichtlich - hinein in die
Kréfte des UnbewuBten und liefern sie diesen vollig aus! Nur
das konsequente und auch liebevolle, achtsame Bemihen um
die seelischen Energien férdern deren Integration.

Eine fir die deutsche Seele mdglicherweise recht kranken-
de Anmerkung muB noch getan werden: Deutschland ist ein
noch weitgehend unreifes Gebilde, das noch groBe Integrati-
onsarbeit erbringen muB, um sich auch als Volk mit ausgereif-
ter Persdnlichkeit beweisen zu kdnnen, das nicht nur intelligent
und materiell wohlhabend ist, sondern sich auch flr Uber-
greifende Ziele dauerhaft einsetzen kann. Die zunehmenden
Katastrophen und Probleme in den Entwicklungslandern kénn-
ten ihm hierzu reichlich Gelegenheit geben, weniger mit Geld
als mit echtem Einsatz und ethisch hochwertigen und inno-
vativen Ansatzen an humanitaren Lésungen mitzuwirken. Das
hierzu erforderliche Potential wére ausreichend vorhanden. Um
zu einem gesunden Nationalgefihl zu kommen, und auch um
mit sich selbst in besserem Einklang zu stehen, bendtigt es die
Bereitschaft, in neuen Kategorien zu denken und zu planen.
Erst dadurch ist eine wichtige Voraussetzung fir ein stabiles

14 Hier wird Bezug genommen auf den Brandanschlag, den vier deusche

Jugendliche auf ein von tirkischen Familien bewohntes Haus in Solingen
am 29.5.1993 begangen haben und bei dem finf turkische Frauen in den
Flammen den Tod fanden.

284



Mitwirken in groBeren Gemeinschaften gegeben. Innenpoliti-
sche Probleme der verschiedensten Art lieBen sich zudem so
sehr viel leichter und einfacher I6sen.

Die Klarung der Identitdt mit der Frage ,Wer bin ich?“ 148t
sich fir Individuum, Gruppe, Nation oder Staat durchflhren.
Immer werden wir dabei unmittelbar auch zu unserer Vergan-
genheit vordringen und von dort aus wieder in die Gegenwart
fragen. Welche Antworten finden wir, wenn wir nach unse-
rer religidsen und spirituellen Identitat fragen? Welche Fragen
lassen wir nicht zu, weil wir sie als Ia&stig oder peinlich emp-
finden? Geben wir unseren Kindern ein Beispiel, wie wir mit
unbequemen Fragen umgehen? Oder sind wir uns so sicher,
daB wir glauben, nicht mehr fragen zu missen? Solche und
dhnliche Fragen kreisen immer wieder um dasselbe Problem,
daB wir nicht nur in historischer Hinsicht eine Vergangenheit
haben, der wir uns bewuBt sein sollten. Wir besitzen auBer-
dem noch eine mythische Vergangenheit, auch wenn diese flr
uns sehr im dunkeln und Uber weite Teile im Verborgenen liegt.
Schon am vielfaltigen und reichhaltigen deutschen Aberglau-
ben 148t sich etwas von dieser Vergangenheit erkennen. Doch
dort fristet das Bedurfnis nach Anbindung an die eigenen reli-
gidsen Quellen nur ein Schattendasein. Es gerét in Gefahr, wei-
ter verdrangt zu werden und wird aus dem damit verbundenen
magischen Denken nicht befreit. Dadurch erfahrt es keine wei-
tere Ausdifferenzierung im BewuBtsein.

Im Verlauf unserer individuellen und kollektiven Entwick-
lung ndhern wir uns immer mehr den Gdéttern, um sie schlieB3-
lich als eigene Anteile in uns zu verwirklichen. Ein solcher Pro-
zefB vollzieht sich allméhlich auch ohne besondere Beachtung
durch den einzelnen und flihrt zu einem zweifachen Ereignis:
Einerseits geht die Gottheit in uns auf, andererseits werden
wir eins mit ihr. Dieser Vorgang wiederholt sich in jeder Reli-
gion und in jedem Kulturkreis und verlauft nach einem arche-
typischen Muster. Zunachst befindet sich die Gottheit véllig
auBerhalb des Individuums und wird - entwicklungsgeschicht-
lich gesehen - in Gestalt von Tiergdttern verehrt. Danach

285



kommt eine Phase, in der die Gotter Menschengestalt besitzen.
Je mehr der ProzeB voranschreitet, desto ndher kommen wir
der Stufe, auf der mit der Gottheit ein personliches Verhaltnis
moglich wird. SchlieBlich miindet diese Entwicklung in dem
mystischen Verlangen, mit ihr eins zu werden, sich mit ihr zu
vereinigen und die ,unio mystica“, wie es von der christlichen
Mystik genannt wurde, zu ermdglichen. ,,Ich und der Vater sind
eins” heiBt es im Johannesevangelium.'s Dies verdeutlicht den
Zusammenhang der personalen Vereinigung des Mystikers mit
Gott durch die Gestalt Christi als Mittler.

Da die psychologische Sicht noch einen etwas anderen
Zusammenhang zum Vorschein bringt, soll hier die Betrachtung
nicht auf den mystischen Weg beschrankt werden. Die Reli-
gionen sind mit ihren Gottinnen und Goéttern durch ihre Leh-
ren den Menschen in vielerlei Hinsicht immer hilfreich bei der
Lebensbewaltigung gewesen. Mit zunehmender Autonomie
des Menschen wird diese ,padagogische” Hilfestellung mehr
und mehr von beiden Seiten zurlickgenommen, auch wenn
dies nicht immer problemlos vonstatten geht und gelegentlich
- wie alle Ablésungsprozesse - mit schmerzhaften und schuld-
haften Auseinandersetzungen begleitet ist. Wenn die Ablésung
jedoch gelungen ist, wird eine neue Begegnung maoglich: Die
gottliche Begleitung des Menschen wird nicht mehr als Einmi-
schung oder Bevormundung verstanden, sondern als freund-
schaftlicher Akt der Gottheit ihrer eigenen Schépfung gegen-
Uber. Erst an dieser Stelle beginnt die Gottheit im Menschen,
der gelernt hat, eigenstandig, eigenverantwortlich und doch in
Einklang mit den Gesetzen von Natur und Kosmos zu handeln,
aufzugehen. Die primitive Identifikation ist einem autonomen
Ich gewichen, das in Harmonie mit triebhaften BedUrfnissen,
Ansprichen, Idealen und den Bedingungen der sozialen und
sonstigen Umwelt leben gelernt hat. Genau dies ist das Anlie-
gen der Gottheit, die sich gemaB dem BewuBtseinsstand des
Menschen zu erkennen gibt. Wenn sie in ihrer AuBerung und

15 Joh. 10,30

286



Absicht vom Individuum wahrgenommen wird und sich ver-
wirklichen kann, geht sie in diesem auf. Das SELBST des Men-
schen wird identisch mit dem SELBST der Gottheit.

Hier bewegen wir uns in einem Bereich, der fir viele Men-
schen recht schmerzhaft ist, da sie glauben, die gesuchte
Selbstverwirklichung nur unter bestimmten Bedingungen fin-
den zu kénnen. Diese konstellieren sich naturgemaB aus ihren
biographischen Lebenserfahrungen heraus und sind abhangig
von erzieherischen EnfliiBen. Es ist meist entweder das Uber-
Ich oder auch das Ich-ldeal, das hier die Bedingungen und
Vorgaben fur die Qualitdt und Wirkmoglichkeit der Gottheit
macht. Infantile Phantasien verhindern die Méglichkeit erwach-
sener Gottesvorstellungen und versperren den eigentlichen
Zugang zu ihr. Dieser findet sich in den Personen und Situa-
tionen ihrer nédchsten Umgebung oder unmittelbar im Indivi-
duum selbst - meist dort, wo er am wenigsten vermutet oder
gar abgelehnt wird. Die Gottheit bleibt fir diese Menschen vor
allem auf personifizierte Vorstellungen reduziert. Gott ist dann
z.B. der engherzige, strafende Vater, dem nichts verborgen
bleibt. Dadurch verwehrt sich ihnen das ,,Gnadenerlebnis®, wie
es die Kirche nennt, und die Erfahrung der Transzendenz wird
blockiert.

Sich betrachtend oder analysierend auf eine Gottheit ein-
zulassen, bedeutet auch, ihr in ihrer spirituellen Dimension
zu begegnen. Odin ist ein Gott mit einem besonders groBen
Spektrum, der gerade durch sein hohes Alter und seine feine
Ausdifferenzierung zum Gott der Fruchtbarkeit, der Unterwelt,
des Krieges, der Magie und der Dichtung eine tiefe Wirkung
auf die Psyche der Menschen entfalten konnte. Durch die
gewaltsame Christianisierung bekam seine Entwicklung eine
folgenschwere Fraktur, die nicht mehr geheilt werden konnte,
worlber auch Visionen, wie sie Nikolaus von Flie hatte, nicht
hinwegtduschen kénnen. Dabei sind uns nicht nur Details der
Mythen verloren gegangen, sondern es ist die Verbindung zu
altem Wissen abgerissen, das sich nur Uber Umwege wieder
berlhren, keinesfalls jedoch wiederherstellen laBt.

287



Odins EinfluB und seine Leistungen sind selbstverstandli-
che Bausteine unserer Psyche geworden, auch wenn uns dies
nicht bewuBt ist. Bedauerlich daran ist, daB wir diese entspre-
chenden, zu ihm gehdrenden Anteile heute nur noch schwer
eingrenzen und erfassen kdnnen, obwohl er doch so viele
hochdynamische Eigenschaften in uns eingebracht hat. So
bleibt auch eine gewisse Trauer, Uber die nicht verwirklichten
Mdglichkeiten, die in seinem Erbe enthalten gewesen waéren.
Andererseits ist Odin/Wotan, wie alle groBen Gétter, kein klein-
karierter Ehrgeizling, der nicht Teil eines gréBeren Ganzen sein
konnte. Er wirkt solange unerkannt weiter, bis seine Energien
entweder in anderen Systemen aufgehen oder, wenn ihnen
dies versagt bleibt, in inflationdrer Weise wieder durchbrechen
und ganz im Sinne der alten Gottheit die Menschen in seiner
EinfluBsphére erfassen und mitreiBen werden, ob ihnen das
gefallt oder nicht.

Die eingangs erwdhnte Grundannahme C.G. Jungs, daB
,die Gotter unzweifelhaft Personifikationen seelischer Gewal-
ten sind“, wird dem Wesen des Gottlichen keineswegs
gerecht, da sie eine Perspektive ausdriickt, bei der die Gottheit
als Schopfung des Menschen erscheint und nicht umgekehrt.
Zweifellos kommt dem Menschen eine Mitwirkung an der
Erschaffung der Gottheit zu, wenn er ganz im Sinne der jung-
schen Feststellung unbewaltigte seelische Gewalten personi-
fizierend auf eine Gottergestalt projiziert, um sie durch diesen
unbewuBten Vorgang einer weiteren Entwicklung zufiihren zu
kénnen. Erst zu einem spéateren Zeitpunkt, wenn reifere psy-
chische Mechanismen zur Verfligung stehen, kann die Projek-
tion zurickgenommen werden und die Gottheit von kindhaften
Elterntbertragungen befreit werden.

Der Archetypus der jeweiligen Gottheit, wie er sich im
Mythos dargestellt und représentiert, bildet die Vorausset-
zung, diese seelische Kraft inner- und auBerhalb der Psyche
zu erfahren und ihr zu begegnen. Da Odin/Wotan von der
Zeugung bis zum Tode alle Lebensbereiche berlhrte, trug er
entscheidend zur BewuBtseinsentwicklung bei, auch wenn

288



diese durch den Bruch bei der Christianisierung nicht in der
von ihm begonnenen Weise weitergeflihrt werden konnte. Alle
Phantasien, wie eine Weiterentwicklung mit Odin oder Wotan
als obersten Gott hatte aussehen konnen, bleiben Spekulati-
on. Aber es gilt auch, die Begrenztheit Odins zum damaligen
Zeitpunkt zu sehen, d.h. es war weniger die Begrenztheit der
Gottheit in ihrem Wesen als vielmehr die geringe BewuBtsein-
sentwicklung seiner damaligen Anhénger. Die Entwicklung von
Mut, Entschlossenheit, Willenskraften konnte unter seiner Fih-
rung bestens geschehen, Beziehungsféhigkeit, Liebe und Tole-
ranz bedurften jedoch der Energien anderer Gottheiten, wie es
dann durch die Lehre des Neuen Testaments geschah.

Das Mysterium dieses Gottes ist umfassend und vielschich-
tig, auch wenn ihm weibliche Qualitdten weitgehend fehlen
und er von einer Androgynisierung noch entfernt ist.

Nach der Uberbetonung der ménnlich orientierten Werte gilt
es besonders die in der Vergangenheit duBerst vernachlassig-
ten und unterdrickten weiblichen Werte wieder zu entdecken
und zu entwickeln, wenn wir nicht in einer einseitigen, unsen-
siblen Haltung erstarren wollen. Hierzu gehort, daB wir zu einer
gréBeren Sensibilitdt emotionalen Vorgdnge gegeniber finden
und die Wichtigkeit und Bedeutung der sozialen Beziehun-
gen, innerhalb und auBerhalb der Familien, anerkennen. Neue
Begegnungsmaglichkeiten und das BewuBtsein fir die Gefah-
ren einer einseitigen Lebenseinstellung kénnen die Folge sein.

Die Betrachtung unserer historischen Vergangenheit,
ganz besonders in mythologischer Hinsicht, bringt hilfreiche
Erkenntnisse zutage, wenn sie nicht ausschlieBlich auf ratio-
naler Basis durchgefiihrt wird. Die Einseitigkeit der Germanen
zeigte sich in fast allen Lebensbereichen, und wir konnten sie
bis heute leider noch nicht Uberwinden. Aus dem griechisch-
romischen Kulturkreis sind weitere, patriarchal Uberzogene
Werte hinzugekommen.

Mit einfachen Schritten 148t sich diese gesellschaftlich
geféhrliche Verkrustungs- und Erstarrungsgefahr verhin-
dern: Durch eine Vertiefung unseres Geschichtsverstandnis-

289



ses kdnnten wir den zerstdrerischen Teufelskreis aufsptren, in
dem sich unsere Konfliktmodelle und -Iésungen auf der Ebene
von Politik und Verwaltung bewegen. Doch sind wir bereit, die
sich Uberall installierten Machtstrukturen in ihren kriegerischen
Anteilen zu reflektieren?

Dazu miBte auch ,psychologische Geschichte“ mit der
dazugehorigen Motivationsforschung eingeschlossen werden.
Mit ihr ist die Bereitschaft gemeint, sich fur psychische Belan-
ge, Motive und ihre Zusammenhange fur die Menschen der
Vergangenheit zu interessieren und die daraus folgenden oder
mdglichen Konsequenzen fir die Gegenwart starker zu bertck-
sichtigen.

Die wissenschaftlichen Disziplinen Philosophie und Psy-
chologie missen sich aus ihren Gelehrtenstuben und Hinter-
zimmern befreien und ihre Erkenntnisse und Ansichten in die
gesellschaftliche Diskussionen einbringen. Management und
Politik brauchen mehr praxisnahe Informationen, die sich nicht
auf Hearings mit Alibifunktion beschrédnken, sondern zu einem
erweiterten und verbesserten Verstandnis der psychischen
Realitédt der Menschen fihrt. Nur diese allein darf, unter héchs-
ter Achtung vor dem Leben anderer Wesen, die Grundlage von
Entscheidungen sein.

Zur Prophylaxe mussen wir in der Erziehung der Kinder und
Jugendlichen aller Schularten die Féhigkeit zur Reflexion und
ganz besonderers zur Selbstreflexion férdern. Die Projektions-
neigung, unbewuBte eigene Anteile auf die soziale Umwelt zu
projizieren, kann dadurch deutlich vermindert werden und es
entsteht eine entscheidende Voraussetzung zu einer besseren
Versténdigungsmaoglichkeit in Konfliktsituationen. Was wir ver-
stehen, kdnnen wir nicht mehr so leicht entwerten und verurtei-
len. Nur wenn wir wissen, wer wir sind oder wer wir nicht sind,
was wir kdnnen oder nicht kdnnen, sind wir fahig, mit unseren
Grenzen umzugehen. Gerade in Zeiten des Umbruchs und
Wandels, wie wir ihn zu dieser Zeit erleben, bedarf es eines sol-
chen Wissens.

290



Wenn die Elternhduser diese Funktionen nicht erbringen
kénnen, muB dies von den Schulen eingebracht werden. Und
wenn die Lehrer und Lehrerinnen es von sich aus nicht zu leis-
ten vermdgen, den Kindern und Jugendlichen ein BewuBtsein
fir eigene und fremde Werte und ein angemessenes Reflexi-
onsvermogen zu Ubermitteln, sollten die Universitaten und alle
Ausbildungsstétten fur Erzieherinnen und Erzieher in diesem
Sinne ihre Aufgaben entdecken. Die Wissensvermittlung darf
unter Gesichtspunkten einer zukunftsorientierten Entwicklung
immer erst an zweiter Stelle stehen. Doch leider ist die Realitat
genau umgekehrt und emotionale Bereiche werden straflichst
vernachlassigt! Es ist selbstversténdlich, daB solche Schrit-
te nicht fur sich allein etwas bewirken, sondern nur in einem
umfassenden Kontext gesehen und verwirklicht werden kon-
nen.

Wenn es Uber lange Zeit hinweg fiir die Germanen wichtig
war, lchkréfte und Ichfunktionen, Entschlossenheit und Mut zu
entwickeln, so sind wir inzwischen an einer Entwicklungsposi-
tion angelangt, an der andere Werte mitberlicksichtigt werden
muissen. Achtung vor dem Né&chsten, Toleranz, Anteilnahme,
Liebesfahigkeit durfen nicht nur zum Vokabular der Pastoren
gehoren, sondern sollten Werte und Basis fir alle weiteren Vor-
gange sein.

Solange bei finanziellen Engpdssen des Staates und der
Kommunen immer zuerst die Belange der sozial Schwachen
und der Kinder miBachtet werden - natirlich stets aus bestens
begriindeter Notwendigkeit - werden die genannten Werte lei-
der pastorales Geschwétz bleiben missen. Wenn beispiels-
weise politische Parteien sich in ihren Namen christlicher oder
ahnlich hochwertig besetzter Wertbegriffe bedienen, sollten sie
sich bewuBt sein, daB Namen nicht nur mit Programmen son-
dern mit energetischen Schwingungen verbunden sind, die zur
Erflllung drdngen oder - wenn ihnen dies nicht ermdglicht wird
- in gegenteiliger Weise zerstorerische Wirkungen entfalten.
Nomen est Omen.

201



Solche Uberlegungen mégen weit weg von den Alltags-
realitdten erscheinen. Doch wozu geben wir Milliarden fir die
Forschung aus, wenn wir uns selbst damit nur Werkzeuge zur
Zerstdrung schaffen, die Segnungen der Sozialwissenschaften
aber nur sehr begrenzt zulassen? Wenn die alten Germanen
sich den Rat ihrer mit den Gottheiten in Verbindung stehen-
den Priester und Priesterinnen holten, versuchten sie mit ihren
bescheidenen Mitteln, optimale Entscheidungen zu treffen.

Konfliktlbsungen nach Art des Germanen Odin-Wotan
durch Magie oder Krieg helfen heute nicht mehr, wohl aber
eine Vision von einem neuen Miteinander. Heute kénnen wir
auf der Basis verschiedenster Wissenschaftdisziplinen mit viel
besseren Voraussetzungen ganzheitliche Urteile finden, ohne
Zuflucht bei den Goéttern nehmen zu muissen; wir sind fahig,
uns gegenseitig einzubeziehen und uns mit den Bedurfnissen
nach Macht, Geltung und Anerkennung auseinanderzusetzen.

Manches sagt ich,
mehr noch wollt ich,
lieBe zur Rede

Raum das Geschick.16

16  ,Das jungere Sigurdlied”, Vers 71 (aus dem 13. Jahrhundert); Genz
mer S. 233

292



Anhang






Runen

Die nordgermanische Runenreihe werden auch als Wikingerrunen bezeich-
net. Die nachfolgende Aufstellung mit der jeweiligen Bedeutung der ein-
zelnen Runen orientiert sich an Szabd, Zoltan: Buch der Runen, Miinchen
1985.

Norgem anische Runenrethe
W kngerRunen)

EA AR
Vater AdEr

UR /‘ g ST
Urquell SEgy
DORN TYR
Kaft Speer
AS 4 E BAR
Sprache Mutter
R P [\ IAF
Riter Leben
KAN ’/ Y MAN
Potenz Mensch

HAGAL>|< /}\ YR
Kristall Verfithning
NOT EH
Not Gesetz
B ODL
Wik Gmrl

aus S zabd, Zokén:Buch derRunen,M tinchen 1985

295



Zeittafel

vor der Zeitwende (v. Chr.):

ca. 2500 Ausbreitung der Indogermanen

ca. 2000 Trennung von Ost- und Westgoten

ca. 1000 Germanen, Kelten und Lettoslawen teilen das
indogermanische Gebiet

52 Caesar schreibt Uber die Germanen

nach der Zeitwende (n. Chr.):

im 1. Jahrh. Tyr wird als oberster Gott von Wotan am Rhein verdrangt

98 Tacitus schreibt die Germania

ca. 200 Entstehung der Runenschrift

ca. 500 Wotansreligion wandert nach Skandinavien,
gleichzeitig gelangt von Danemark der Nerthus-
Kult dorthin

ca. 600 ~Wanenkrieg“ (vermutlich zwischen dénischen

Wotansanhangern und schwedischen Freyr-
Kult-Anhangern)
im 3. - 4. Jahrh. Tyr wird bei den Niederdeutschen von Wotan verdrangt

im 8. Jahrh. Tyr wird in Stiddeutschland von Wotan verdrangt
772 Karl der GroBe zerstort die Irminsul in Westfalen

ab 783 Wikingerzeit (bis ca. 1060)

ab 800 Skaldenpoesie

ca. 800 Besiedlung Islands von Norwegen aus
vor 1100 Ubertritt der Islander zum Christentum
1241 Snorri wird ermordet

ca. 1250 Lieder-Edda wird beendet

296



Abkurzungsverzeichnis

ags. angelsachsisch

ahs. althochdeutsch

Alv.  Alvislied, Alvismal

an. altnordisch

Apok. Apokalypse

as. altsachsisch

Bdr. Baldrs draumar

Drd. Walkirenlied, Darratharljoth
Gen. Genesis

germ. germanisch

got. gotisch

Grm. Grimnismal

Gylf. Gylfaginning

Hav. Havamal

Hdl. Hindlulied

Hm. Hamdismal

Hrbl. Harbardlied

Hym. Hymnirlied

idg. indogermanisch

kelt. keltisch

KHM. Grimm’s Kinder- und Hausmarchen
lat. lateinisch

Ls. Lokasenna

mdh. mittelhochdeutsch

norw. norwegisch

Rm. Reginsmal

Rth. Merkgedicht des Rig, Rigsthula

sanskr. sanskrit
Sd. Lied von Sigrdrifa, Sigrdrifumal
Skam. Skaldskaparmal

Skm. Skrinirlied, Skirnismal

Thrk. Thrymlied, Thrymskvida

urgerm. urgermanisch

Vkv. Vélundarkvida

Vsp. Voluspa

Vpssk. Volospa in skamma (kurze Weissagung der Seherin)
Virm. Vafthrudnismal

297



Glossar der germanischen Namen

Agir

Agirshelm
Agirstochter
Alben
Aldafadir
Aldagautr
Alfheimr
Ali, Vali
Allbehend
Allvaldi
Allvater
Alsvidr
Alswinn
Amsvartnir
Anarr
Andhrimnir
Andlangr
Andwari
Angeyja
Angrboda

Annar

Arvakr
Asaheimr
Asbru

Asen
Asgard
Ask, Askr
Audr
Audhumbla

Aurboda
Aurgrimnir

Austri
Baeldaeg
Balder, Baldr
Baleygr

Bara
Bergelmir

Wassermann, Meerriese, der Herrscher liber das Meer, seine Gat-
tin ist die Meerriesin Ran

Helm; Schreckenshelm des Agir, aegr = schrecklich

neun Téchter des Agir mit der Meerriesin Ran

Elfe, Elfen, alfr = die Albin

ein Name Odins; Vater der Menschen; Aldafodr

ein Name Odins; Menschen-gautr

Welt der Alben; eine der neun Welten Yggdrasils

Vali, Sohn Odins; auch Loki hat einen Sohn gleichen Namens
myth. Pferd der Sonne

Riese; der Allméachtige; Vater (s. Olvaldi) des Thjazi

ein Name Odins; Allfodr

Pferd; sehr schnell; zieht mit Pferd Arvakr zusammen die Sonne
Allbehend; myth. Pferd der Sonne; s. Arvakr

See; auf ihr ist die Insel Lyngvi, s. Fernir

Zwerg; der Andere

Koch in Walhall; der dem RuB Ausgesetzte

2. Himmel; der ganz Lange, Weite

Zwerg; Loki féangt ihn im Wasser als Fisch

Riesin; die der engen Insel; Mutter Heimdalls

Riesin; die Kummer Bereitende; Gattin Lokis, Mutter von Hel, Fen-
rir und der Midgardschlange

der Andere, der Zweite; Vater der Jord (Erde), zweiter Mann der
Nott (Nacht)

Pferd; zeitig wach; zieht den Sonnenwagen mit Alsvidr

Welt der Asen

Briicke; Asenbrlicke; s. Bifrost, Himmelsbriicke

Asen; ans = Balken, Pfahl; asu = Lebenskraft

Asgard, Heim der Asen

Mensch; Esche; Mann des ersten Menschenpaares, s. Embla
Audr; Reichtum; Sohn der Nétt mit Naglfari

die (milch-)reiche, hornlose Kuh; Ur-Rind, das den Ur-Riesen Ymir
ernahrt

Riesin; aurr = Feuchtigkeit; Mutter Gerdrs

Ur-Riese, mit Ymir identisch; der aus Sand entstandene Zornige,
aus dem Sand geborener Briller

Zwerg; Osten; stiitzt den aus Ymirs Schadel gemachten Himmel
Balder; der leuchtende Tag; myth. Name fiir Balder

Ase; Sohn Odins; bhel = weiB, bealdor = Herr, Flrst

ein Name Odins; der mit den flammenden Augen

Riesin; Welle; Tochter Agirs, Erscheinungsform des Meeres
Riese; der Berg-Briller; Sohn des Thrudgelmir, Enkel des Ymir,
stieg mit Frau in seinen Mahlkasten um zu Uberleben

298



Berserker

Bestla
Bifrost

Bil
Bileygr
Billingr

Bilrést
Bilskirnir

Blainn

Blinkjanda-bdl
Bl6ddrn

Bodn
Bdlthorn
Bolverkr

Borr

Bragi

Brakteaten
Breidablik
Brimir

Brisingamen
Brokk, Bokkr

Brynhild
Buri

Burr (Borr)
Byggvir
Byleiptr
Byleistr
Bylgja
Byrgir
Dagr, Dag
Dainn
Delling, Dellingr

Ding

Disablot

Krieger; ber- = Bar, serkr = Hemd; Odins Ménner, die sich ihm

mit ekstatischen Riten verschworen und dabei schmerzunempfind-
lich waren

Riesin; Ehefrau (?), Rinde, Bast (?); Mutter der Briider Odin, Vili und
Ve

Briicke; schwankende HimmelsstraBe, ,,der nur kurz zu sehende
Regenbogen®, s. Bilrost

Asin; Augenblick; auch eine Gestalt im Mond

ein Name Odins; der schlecht Sehende; s. Baleygr

Madchen; Zwilling, Zwitter; Odin will es verflihren, sie legt einen
Hund zu ihm ins Bett

Briicke; bil = Augenblick, Briicke nach Asgard (auch Bifrost)

Halle; der mit den Lichtstrahlen Blitzende; Saal in Trddvangr, Besit-
zer Thor

Ymir; blau, schwarz; weil aus seinem Schadel der blaue Himmel
gemacht ist (?)

bleiches Unheil; Bettvorhang der Hel

Riesin; die mit blutigem Haar = Welle; Tochter Agirs

GefaB fur Skaldenmet

Riese; Ungllicks-Dorn; Vater der Bestla

ein Name Odins; der Ubelstifter

s. Burr

Skalde; altester Skalde, den wir kennen; bragr = Hauptling, Furst;
Dichter; Gott der Dichtung; Gatte der Idun; auch Name fir Odin
kreisrunder, einseitig gepragter Schmuck, Schmuckscheiben

Heim; das weithin Glanzende; Wohnort Balders

Halle; Saal in Gimle

Ymir; Meer; Umschreibung

Halle; Gétter halten hier ihre Trinkgelage

Schmuck; brisa = glanzen; Halsband der Freya

Zwerg; der mit metallenen Bruchstiicken Arbeitende; Bruder Sind-
ris

Walkdire; Brinhilde

Buri; Erzeuger, Vater; Stammvater der Gotter

Vater Odins; Sohn

Diener Freyrs

s. Byleistr; Bruder Lokis

leiptr = Blitz, bylr = Wind; Bruder Lokis, s. Byleiptr

Riesin; Welle; Tochter Agirs

Verberger; Brunnen im Mond

Tag; Personifikation des Tages

Hirsch; gestorben; s. Yggdrasil

Morgentau, Vater von Dag, seine Ehefrau ist die Nacht

Zwerg; der Glanzende, oder: der Berihmte (?)

s. Thing

Opfer; Disenopfer; am Winterbeginn Mitte Oktober

299



Disathing
Disen, Dise

Donar
Draupnir
Dréfn
Drémi
Dufa
Duneyrr
Durathér
Durinn
Dvalarr
Dvalinn
Earendel
Ebenhoch
Edda
Eikin
Eikthyrnir

Einherier
Eir
Eistla

Eldhrimnir
Eliwagar

Eljtdnir
Elli

Embla

Eostra
Ermengang
Erzkihle
Eyrgjafa

Fafnir
Fallanda-forad
Farbauti
Farmagud
Fasolt

Fenrir

Thing, das zur Zeit des Disen-Opfers Anfang Februar abgehalten
wurde, auch ,Mtternacht” (?)

weibliche [Fruchtbarkeits-]Gottheiten; Seelen verstorbener Frauen
?

Donner; stidgermanischer Name Thors

der Tropfer; Odins Ring von Brokk und Sindri geschmiedet
Zwerg; Goldschmied

Riesin; Welle; Tochter Agirs und der Ran

zweite Fessel fur Fenrir

Riesin; Untertaucherin = Welle; Tochter Agirs und der Ran
Hirsch; der mit daunigen (oder braunen) Ohren; s. Yggdrasil
Hirsch; Schlummer-Eber (?); s. Yggdrasil

Zwerg; der Schlafrige (?) oder: Turhiter, ddmonisches Wesen
Hirsch; s. Dvalinn (?); s. Yggdrasil

Zwerg; der Langsame, der Schlafende

Hirsch; s. Yggdrasil, s. Dvalarr

Gott (?); Morgenrdte, Morgenstern; s. Aurvandill

ein Name Odins; s. Jafnhar

Liedersammlung; odr = Dichtung, edda = UrgroBmutter

die Witende; myth. FluB

Hirsch; der mit eichenblattartigem Geweih; auf Walhalls Dach friBt
am Baum Laeradr

Einherier; die allein Kdmpfenden; s. Walhall

Asin; die Helfende; wurde als die beste Arztin bezeichnet
Riesin; Stirmische (?) Geschwollene (?) Glihende (?); eine der
neun Mitter Heimdalls

Kessel; der durch Feuer BeruBte; s. Walhall

Elivagar; él = Unwetter, vagr = Meer (?); giftige Reiftropfen; einer
der vier Strdme am Weltenbeginn

die Regenfeuchte; Halle der Hel

Alter; Personifikation des Alters; die starke Pflegemutter des
Utgard-Loki

Frau des ersten Menschenpaares, Ulme (?) Rebe, Schlingpflanze
(?); s. Askr

Goéttin; (= April), s. Ostara

Schlange; s. Midgardschlange

Blasbalg; zwei Blasbélge hatte die Sonne

Riesin; Sandspenderin (?) oder: Narbenspenderin; eine der neun
Mdtter Heimdalls,

Drache; der Umarmer; von Sigurd getétet

Zwerg; s. Drache; Sohn Hreidmars, Bruder von Otr und Regin
Fall-Gefahr, Hindernis; Schwelle zur Wohnung Hels

Riese; der gefahrlich Schlagende; Blitz, oder: Sturm; Vater Lokis
ein Name Odins; Lasten-Gott (s. Farmatyr ident.)

Riese; Gebieter des Gewitters, ident. mit Kari (?)

Fenriswolf; fen = Sumpf, Sumpfbewohner (?); Wolf, seine Eltern
sind Loki und die Riesin Angrboda

300



Fensalir
Fimbulthulr
Fimbultyr

Fimbuthul
Fjalarr

Fjolvarr

Fjolverkr
Fjérgyn
Fjérgynn
Fjérm
Folkvangr
Fénn
Fornjotr

Forseti
Franangrsfors

Frea

Freitag
Freki
Freya

Freyr

Fricco

Frigg

Fré

Frosti
Frihwach
Fulla
Fumbulwinter
Fylgien

Galarr
Gald, Galdr
Ganglati
Gangleri

Ganglot
Garm, Garmr

Gaut
Gefjon
Gefn

Heim; Sumpf-Séle; Wohnort der Frigg, s. Quellkult

ein Name Odins; machtiger Redner, méchtiger Weiser

ein Name Odins; gewaltiger Gott; Name fur den germanischen
Hauptgott, Tyr-Rune

méchtiger Wind (?) machtiger Redner (?); myth. FluB des Elivagar
Zwerg; der Verberger (?) Betrlger (?); ermordet mit seinem Bruder
Galarr Kwasir, s. Skaldenmet

Riesin; der sehr Vorsichtige; myth. Person, dort verbringt Odin funf
Jahre wéhrend seiner Verbannung

Riese; der viel Arbeitende; s. Riesenbaumeister

Jord; Erde; Mutter Thors

(s. Fjorgin); Vater der Géttin Frigg

myth. FluB des Elivagar

Feld des Volkes, des Heeres (?); Wohnort der Freya, Totenort
Riesin (?); Schneewéchte; Personifikation des Winters (?)

alter Jute; Urriese, myth. Ahnherr, seine drei Séhne sind: Meer,
Feuer, Wind

Ase; Vorsitzender; Sohn von Balder und Nanna

Wasserfall von Franagr; kein myth. Ort sondern dichterische Aus-
gestaltung des Aufenthaltsort Lokis bei seiner Flucht

Frigg; (langobardisch)

Freyr; Herr; angelsachs., auch Bezeichnung fur Christus!?

Tag der Freya, Frija; Wochentag

der Gierige; einer der Wélfe Odins, s. Geri

Frau, Herrin; Tochter Njordrs, Gottin der Liebenden, Schwester des
Freyr

Herr; Sohn Njérdrs, Wane, Bruder der Freya

Freyr; fridkan = Liebhaber

fri, freo = Frau; priya = Geliebte; Frau Odins, Géttin der Frauen
Freyr; Herr

Zwerg; Kélte, Frost

myth. Pferd der Sonne

Asin; Frau (?) Zofe der Frigg, tragt deren Schatulle

Winter; der Riesenwinter; s. Ragnardk

fylgja = folgen, Folgegeist; werden nur im Traum oder von Seherin-
nen gesehen

Zwerg; Schreier; totet Kwasir zusammen mit seinem Bruder Fjallar
Magie; Zaubergesang, durch die Seherin bei der Wahrsagesitzung
der Langsame; Knecht der Hel

ein Name Odins (?); der vom Gehen Mude (?); s. Odin, als einsa-
mer Wanderer

die Langsame; Magd (allegorisch) der Hel

(ident. mit Fenrir (?)); myth. Hund vor Gnipahellir an der Hel ange-
kettet

Gott; s. Gapt, Gautr, Gott; Name fur Gott

Asin; die Gebende; s. Freya, Fruchtbarkeit-Schutz

Freya; Geberin

301



Geirahod
Geiravor
Geirdriful
Geironul
Geirrédargard
Geirskogull
Geirvimull
Gelgja

Gell
Gerdr
Geri
Gersimi
Gifr

Gilling, Gillingr
Gimle

Ginnungagap

Gipul
Gijallarbru

Gijallarhorn
Gijalp

Gjoll
Gladsheimr
Glapsvidr
Glasir

Glaesisvellir

Gleipnir
Glen, Glenr
Glitnir

Gna
Gnipahellir

Goinn
Goll
Goémul
Gondul

Walkiire; Kampf (geirr = Speer; héd = Kampf)

Walkiire; Speergéttin; ident. mit der Gottin Vor (?)

Walkure; Speerschleuderin

Walkdire; die mit dem Speer Vorwértsstirmende

Ort; Geirréds Hof; Wohnort des Riesen Geirrddr in Jotunheim
Walkure; Speerkampf

von Speeren sprudelnder FluB; myth. FluB des Elivagar

Fessel; Pfahl, Fessel, mit der Fenrirs am Felsen Gjoll festgekettet
wird

myth. FluB des Elivagar

Riesin; gardr = umzauntes Feld; Tochter Gymirs, Freyrs Gattin
Hund; der Gierige; bewacht mit anderen Hollenhunden die Hel
der Gierige; Odins Wolf, s. Freki

Asin; Kostbarkeit; Freyas Tochter Hnoss, Synonym zu Hnoss
Hund; der Gierige (?) Unhold; bewacht mit anderen Héllenhunden
die Hel

Riese; der Larmer, Schreier; Vater des Suttungr, s. Skaldenmet
Himmel; der vor Feuer geschitzte Ort (?); Ort an dem die Men-
schen nach Raknardk leben

Ort; der mit magischen und schépferischen Kréften erfillte
Urraum; Abgrund am Rande der Welt, Chaos

die Klaffende; myth. FluB

Briicke; Briicke Uber den JenseitsfluB Gjoll; Jenseitsbriicke,
bewacht von Magd Modgudr

das laut ténende Horn; Heimdalls Horn ertdnt beim Ragnarék
Riesin; die Schreierin oder: die Brausende (?); eine der neun Mutter
Heimdalls, auch Tochter Geirrdds (?)

Larm; myth. FluB des Elivagar, s. Gjallarbru Hel

Larm; Steinplatte, an die Fenrir gefesselt ist

leuchtendes Heim, Freudenheim; Wohnort Odins

ein Name Odins; der gelibte Verflhrer; s. Rindr und Gunnléd
Hain; der Gléanzende; Bdume mit goldenem Laub vor Toren Wal-
halls

Jenseits; die glanzenden Gefilde, glanz. Hain; paradiesartiges
Gefilde im Jensseits, s. Gudmundr

die Offene; dritte Fessel Fenrirs

Sonne; Oﬂnung in den Wolken; Mann, der die Sonne personifiziert
der Gléanzende; Wohnung Forsetis, silberglanzende Saule

Asin; hochaufragend (?); Botin der Frigg; besitzt den Hengst
Hofwapnir

Uberhdngende Hohle; myth. Ort, davor ist der Hel-Hund Gramr
angekettet

Schlange; Land-Tier; s. Yggdrasil

Walkdire; Larm, Kampf; Synonym fiir Kampf

die Alte (?); myth. FluB

Walkure; Zaubertier; Werwolf (?); Lenkerin menschlichen Schick-
sals

302



Grad
Grabakr
Grafvitnir
Grafvolludr
Gram
Grani
Greip

Gridr
Grimnir
Groa
Grogaldr
Gudrun, Gudr

Gullfaxi

Gullinborsti
Gullinkambi
Gullintanni

Gulltoppr
Gullveig

Gungnir
Gunnléd

Gunnr
Gunnthorin
Gunnthré
Gunnthrorin
Gyge
Gylfaginning
Gylfi

Gymir
Habrok
Hangagod
Hangatyr

Hangi
Haptagud
Har
Harbardr
Harbardsljod
Hati
Havamal
Hefring

Heidr
Heidrun

die Gierige; myth. FluB

Schlange; Grauriicken; s. Yggdrasil

Schlange; Gruben-Wolf (?); s. Yggdrasil

Schlange; der in der Grube Grabende (?); s. Yggdrasil

Schwert; der Grimmige; von Regin flr Sigurd geschmiedet

myth. Pferd des Sigurd, s. Waberlohe

Riesin; Griff; Tochter Geirrdds (?) von Thor erschlagen (?)

Riesin; Gier, Heftigkeit; Mutter Vidars des Stillen, freundliche Rindr
ein Name Odins; der Maskierte; s. Skaldenmet

Seherin; wachsen, gedeihen; Mutter Svipdagrs

Zauberlied der Groa

Walkdire; s. gunnr; reitet in der Schlacht voran, eine der drei voran-
reitenden Walkuren

Gold-Mahne, Gold-Pferd; myth. Pferd Hrungnirs, Wettrennen mit
Sleipnir

Eber Freyrs, der mit den goldenen Borsten

Gold-Kamm; Hahn der Asen, verkiindet Ragnardk

Heimdall; der mit den goldenen Z&hnen; der weie Gott, Gott der
Sonne

Goldmahne; myth. Pferd der Asen (Heimdalls (?))

Seherin; Gold-Trank, Gold-Rausch, Gold-Starke; weckt Gier nach
Gold bei Asen; Personifikation des Goldes

Speer; der Schwankende; Odins Speer

Riesin; Einladung zum Kampf; Bewacherin des Skaldenmets, ihr
Vater ist der Riese Suttung

Walkure; Kampf

Kampfrinne; myth. FluB

Kampfrinne, Kampfeslust; myth. FluB des Elivagar

die Kampflustige; myth. FluB

Riesin; Mutter der Wolfe Hati und Skoll (Vater ist Fernir)
Tauschung des Gylfis durch Odin

gjalfr = Meer, Woge; myth. Kénig in Schweden

Riese; Meer (?); Personifikation des Meeres, s. Agir

Langbein; myth. Habicht; Hoch-Hose

ein Name Odins; Hange-Gott

ein Name Odins; Hange-Tyr

ein Name Odins; der Hangende

ein Name Odins; Fesselgott (?)

ein Name Odins; Hoch

ein Name Odins; Graubart

ein Name Odins; das Harbard-Lied

Wolf; Verachter; verfolgt die Sonne

Die Spriiche des Hohen; Lied

Riesin; die (sich) Hebende = Welle; Tochter Agirs, eine der neun
Miitter Heimdalls

Seherin und Zauberin; Ruhm, hell, strahlend; s. Gullveig
Ziege; s. Walhall

303



Heimdall

Hel

Helblindi
Helgrind
Helweg, Helvegr
Herblindi
Herfjotur

Herja

Ase; der die Welt beleuchtet

Jenseits; Holle; Totenwelt, Unterweltsgéttin

der Blinde des Totenreiches; Bruder Lokis

ein Name Odins;

Zaun der Hel

der Weg nach Hel, Helweg

ein Name Odins; der das feindliche Heer Blendende
Walkire; Fessel des Heeres

Walkdire; verheeren

Hermod, Hermodr Hermord; Ase; Bruder Balders

Hertha
Herthégn
Hervér
Hildisvini
Hildr

Hildr
Himinbjorg
Himinhrjod

Hjalmthrimul
Hjorprimul
Hjuki
Hladgudr
Hiér
Hlidskjalf
Hlin

Hloddynn
Hiédyn
Hiokk
Hlokkteinn
Hiéra
Hludana

Hnitbjorg
Hnoss
Hod, Hodr
Hoddmimir
Hoenir
Ho6fud
Héfvarpnir
Holl

Horn

Hoérn
Hréaswelg
Hreidmar
Hrid
Hrimfaxi

Erde

Walkure; Heerempfangerin

Walkiire; (allwissend, tiberirdisches Wesen (?)); Schwanenjungfrau
Hildi-Eber; auf ihm reitet Freya

Riesin; Kampf

Walkire; Kampf

Himmelsburg; Wohnsitz Odins

der den Himmel aufreiBt; groBter Ochse in der Herde des Riesen
Hymir

Walkure; Helmlarmerin

Walkdire; die Schwertkdmpferin

der Gesundende (?); Bruder der Bil (im Mond)

Walkiire; Schlachtenweberin; Schwanenjungfrau (s. Olrun, Hervér)
Name fiir Agir; Meer

Odins Thron

Asin; Schitzerin; Géttin zum Schutz der Menschen im Auftrag der
Frigg

Erde; s. Fjérgyn, s. Jord; Mutter Thors

Riesin; Mutter Thors

Walkire; Frohlocken

Walkure; Larm, Kampf

Riesin, Ziehmutter Thors

Erde; verbergen (?); germ. Géttin

StoBfelsen; Burg des Suttung
Asin; Kostbarkeit, Kleinod; Tochter von Odr und Freya
Ase; Kampfer; blind, aber stark
Baum; Schatz-Mimir (?); Baum
Ase
Menschenhaupt; Schwert Heimdalls
Pferd; der mit den Hufen wirft; s. Pferd Gna
die Glatte oder die Trligerische (?); myth. FluB
Horn; myth. FluB
Freya; Sau (?)
Riese; Adlergestalt; der Sturm; Leichenfresser; s. Wind,
ein bedeutender Mann (?); zauberkundig, Besitzer des Agirshelm
Unwetter; myth. FluB
RuB-Pferd; zieht den Wagen der Nacht s. Skinfaxi

304



Hrimthursar
Hringhorni
Hrist
Hroédvitnir
Hrénn

Hrund
Hrungnir
Hrymr
Hufwerfer
Huginn
Hulda
Hungr
Hwergelmir
Hymir
Hyndla
Hyrrokkin

Idavdll, Idafeld
Idi

Idisi

Idun

Ifing

Imdr, Imd

Irmin
Irminsul
Isarnkoll
Ivaldi

Jarl
Jarngreipr
Jarnsaxa

Jarnvidja
Jarnvidr
Jokulldr

Jord
Jérmungandr
Jérmungrundr
Jétumheim
Jétunn

Jul

Kaldgrani
Kampfgier
Kara

Kari

Reifriese

Schiff mit einem Kreis am Steven; Balders Totenschiff

Walkdre; die Erschitternde, Sturm

Wolf; Ruhm-Wolf; Vater des Wolfes Hati

Welle; myth. FluB

Riesin; Tochter Agirs

Walkure; die Hervorstechende

Riese; Larmer; mit steinerem Herzen und steinernem Kopf

Riese; steuert Naglfar bei Ragnartk

myth. Pferd der Gna

Rabe; der Gedanke; einer der beiden Raben Odins

Riesin; Frau Holle (?)

Tisch der Hel; Hunger

Brunnen; der brausende Kessel

ein Frostriese; Vater von Gott Tyr; mit ihm geht Thor auf Fischfang
Riesin; Hindchen; reitet auf einem Wolf

Riesin; die durch Feuer Eingeschrumpfte; reitet auf Wolf, hat Gift-
zahn, s. Balder

glanzende Ebene; sich fortwahrend verjlingen; myth. Ort

Riese; der Bewegliche, der FleiBige; Sohn Olvaldis

Wesen; wirdige, verehrte Frauen

Asin, die in inrem Késtchen die verjiingenden Apfel bewahrt

der Ungestiime; myth. FluB, GrenzfluB zwischen Riesen und Asen
Riesin; die Grau, Schmutzige, die Rauschende; eine der neun Mut-
ter Heimdalls, Tochter Agirs

Tyr

gewaltige Saule, Weltenpfahl

Erzkihle; s. Sonne, ihre beiden Blasbalge

Zwerg; Besitzer des Bogens; Vater kunstfertiger Zwerge

von Rigr gezeugt auf seiner Wanderung

Eisenhandschuhe; s. Thor

Riesin; die mit dem Eisenmesser; Mutter Magnis (Vater Thor), auch
eine der neun Mutter Heimdalls, Tochter der Ran

Riesin; die aus dem Eisenwald

Wald; Eisenwald

Riese; Gletscher; Sohn des Kari, der Wind

Erde; Frau oder Geliebte Odins

gewaltiges Ungeheuer; Midgardschlange

Erde

Welt der Riesen

Riesen; Bezeichnung fiir Riesen

Mittwinter, Opferfest

Riese; Kalt-Bar

myth. FluB des Elivagar

Walkdire; die Wilde, Ungestiime, auch Lockige (?); wiedergeborene
Sigrun

Riese; Wind, B6; Sohn des Fornjotr

305



Kerlauge
Kolga

Kor, Kor
Koérmt

Kahl
Kwasir, Kvasir

Lading
Larad, Learadr
Laufey

Leuchtmahne
Lif

Lifthrasir

Lit, Litr

Lodur

Lofn

Logi
Lokasenna
Loki

Loptr
Lyngvi

Man, Madr
Magni
Managarm
Manheimr
Mani
Mannus
Mardoll
Meili
Mengléd

Megingjord
Midgard
Mimameidr
Mimir

Mist

Mijsli
Mislinir

Wannenbad; myth. FluB den Thor zum Thing durchwatet

Riesin; Welle, die Kalte; Mutter Heimdalls, Tochter des Agir und der
Ran

Krankheit; Bett der Hel; Sarg

die Schitzende; myth. FluB, den Thor auf seinem Weg zum Thing
durchwatet

myth. FluB des Elivagar

kligster Mensch; aus Beeren gewonnener,vergorenen Saft; gilt als
der Weiseste unter den Menschen, s. Wanenkrieg

1. Fessel des Fenrir

myth. Baum auf dem Dach von Walhall

die Laubreiche, Vertrauenserweckende (?); Mutter Lokis (Baumgot-
tin (7))

myth. Pferd des Dagr

Leben; mit Liftrasir Giberlebt sie die Ragnarék

Liftrasil; der nach Leben Strebende; s. Lif

Zwerg; der Farbige, Farbe; s. Thor schleudert ihn ins Feuer bei Bal-
ders Bestattung

Gott; der Feuerbringer; Erschaffer der Menschens; ein Name
QOdins, s. Honir und Lopt

Asin; die Trostliche, Milde (lof = Erlaubnis); erwirkt Erlaubnis zum
Verkehr bei Mann und Frau

Feuergott; Lohe; Bruder Agirs

Lied; Lokis Spottrede

Ase, Blutsbruder Odins

Loki; der luftige Hohen Beherrschende

Insel; mit Heidekraut bewachsener Ort; Ort, an dem Fenrir gefes-
selt wird

Rune Man, (14. Rune)

Magni; der Starke; Sohn Thors und der Riesin Jarnsaxa

Wolf; s. Hati; starkster Wolf im Rudel der Erzwéldinnen (Riesin-nen)
Welt der Menschen, Midgard

Mond

Mannus; manu = Mensch; Sohn des Tuisto (Ziu)

Freya; Gold (?)

Sohn Odins; der Liebe

Freya; die sich Uber Schmuck Freuende; s. Waberlohe; die Hals-
bandfrohe

Kraftgurtel; s. Thor

Welt; Wohnort in der Mitte fUr die Menschen

Mimirs Baum, Baum des Mimir; s. Yggdrasil;

der Erinnerer, der Weise; Wachter am Mimisbrunnen

Walkure; Wolke, Nebel, Nebelgrau; Odins Mundschenkin neben
der Walkdire Hrist

Riesin; Pulverschnee

Thors Hammer; Blitz (?); der Blitzer, Zermalmer; auch Neuschnee,
weiBe Farbe

306



Modgud, Modgudr Riesin; zorniger Kampf; Gétterfeindin; Bewacherin der

Modi
Modsognir

Modraniht
Moinn
Mornir
Mundilfari
Muninn
Muspell
Muspellheim

Gijallerbru Gber den Gjoll-FluB
Sohn Thors; der Zornige; Bruder Magnis
der Mide, Kraftlose; der mide Seufzende; méachtigster aller Zwer-
ge
Nacht; Mutter-Nacht
Schlange; Moor-Tier; s. Yggdrasil
Pferdeglied, s. Volsi
Riese; der sich nach best. Zeiten bewegt; Vater des Mondes
Rabe; der sich Erinnernde; einer der beiden Raben Odins
Weltende durch Feuer
Welt des Muspell, s. Niefelheim

Myrkvid, Myrkvidr Dunkel-Wald; myth. Wald, Grenzwald, s. Ragnardk

Naglfar
Naglfari
Nagrind
Nanna

Narfi, Nari
Nastrond
Neck
Nepr
Nerthus
Nidafjoll
Nidavellir
Nidhoggr

Niflneim
Niefelheim
Niflhel
Nipt
Njordr
Noatin
Nénn
Nordri, Norder
Nornen
Nérr

Not

Nott

Nyt
Odraerir
Obereon
Od, Odr
Odainsakr

Odensjakt
QOdin, Odinn
Ofnir

Nagel-Schiff; Totenschiff

Riese; erster Mann der Nott

Zaun; Totenzaun; s. Helgrind

Asin; Mutter (?) oder: die Wagemutige (?); Tochter des Nep, Frau
Balders

Narfi; eng, schmal; Sohn Lokis

Jenseits; Totenstrand

baden, waschen; Wassergeist

Vater der Nanna, Sohn Odins
Fruchtbarkeitsg6ttin

dunkle Berge; Unterwelt

dunkle Gefilde; myth. Ort im Norden, s. Sindri
Drache; der haBerfillt Schlagende; s. Unterwelt

s. Niefelheim

Heim; die dunkle Welt; myth. Ort im eisigen Norden
Jenseits; die dunkle Hel; neunte Welt

Walkiire; Schwester

Njordr; Wanengott

Schiffsplatz, Schiffstadt; s. Njérdr

die Starke; myth. FluB

Zwerg, der das Himmelsgewolbe mittragt; Norden
Schicksalsfrauen, s. Urd, Werdandi, Skuld

Riese; schmal; Vater der Nott

die Stechende; myth. FluB

Nacht

Nutzen; myth. FluB

Skaldenmet; der zur Exstase Anregende

Elf; kommt nur in der Literatur vor

ein Name Odins; Erregtheit, Wut

Jenseits; Feld der Lebenden, auch Land im Stdosten; myth. Ort,
Unterwelt (?)

Odins Jagd; Wildes Heer

QOdin; odr = Wut; wiitend

ein Name Odins; der Aufhetzer

307



Okolnir

Olrun
Olvaldi
Ormt

Orn
Oskopnir

Ostara
Oster

Otr
Radbard
Radgridr
Ragnardk

Ran
Randgridr
Ratatoskr
Rati
Reginleif
Regin
Reginn
Reifmahne

ReiBend
Rennandi
Rig, Rigr
Rin

Rindr

Roéta
Saegr
Saehrimnir
Saekin
Saga
Sanngidr
Scaef
Schauer
Schlund
Seerumnir
Seid, Seidr
Seidmadr
Sessrumnir
Sid

Sif
Sigmund
Sigrdrifa

Schlange; die sich Windende; s. Yggdrasil

der un-kalte Ort; kiihler Grund; myth. Ort, Trinkhalle der Riesen ;
Ort in Gimle, auf dem die Halle Brimir steht

Walkdire; Bierrune, 6lrinar, 6l = Bier; Schwanenjungfrau

Riese; der Bierverwalter

die sich in Arme Teilende; myth. FluB, unter Yggrdasil; ihn durch-
watet u.a. Thor auf seinem Weg zum Thing

Adler; umflattert die Walkiren, s. Odin, s. Yggdrasil

der noch nicht geschaffene; myth. Ort, Kampfplatz bei den Ragna-
rok, auch Wingrid genannt

Géttin (von Ostern (?)); s. Eostra

Zwerg; Osten; s. Nordri

Zwerg; Otter; Sohn Hreidmars, Bruder Fafnirs und Regins
Riese; erster Vater des Randwer, zweiter Gatte der Aud
Walkdire; die Herrschstichtige (?)

Endschicksal der Gotter; Tiva rok = Gotterschicksal, aldar rok =
Weltende

Riesin; Raub, Rauberin; die Gattin des Meeriesen Agir

Walkure; die Schildzerstorerin; eine der 13 Walkiren
Eichhdérnchen; Bohrerzahn; s. Yggdrasil

Bohrer; s. Skaldenmet

Walkure; die Machtige

Gotter, die Ratenden; Bezeichnung fur Gotter

Zwerg

myth. Pferd der Nott

myth. FluB des Elivagar

die Laufende; myth. FluB

ein Name Odins; Konig (rig = Konig), s. Heimdall

Rhein; myth. FluB

Riesin; Wald (?); Mutter Valis, s. Rinda

Walkdire; reitet mit Gudrun und Skuld in der Schlacht voran
Bottich; Larm oder Meer; B. den im Mond Bil und Hjuki tragen
Eber; ruBiges Seetier, oder auch Kochgrube (?); s. Walhall
die Vorwartsdrangende; myth. FluB

Asin; sagen (?); sja = sehen (?); wohnt in S6kkavabekk (Sturzbach)
Walkdire; sehr heftig, sehr grausam

Konig; Garbe; myth. Vorfahre, altengl.

myth. FluB des Elivagar

myth. FluB des Elivagar

Schiff; Sitz-Raumer

Magie; Zauber; schamanisches Trank-Zauberverfahren
Magie; Zauberer

Saal; viele Sitze habend (?); Saal Freyas

der Langsame; myth. FluB

angeheiratete Verwandte; Frau Thors

Sohn des Wolsung

Walkdire; Siegtreiberin; s. Brinhild

308



Sigran
Sigurd
Sigyn
Silfrintoppr
Simul
Sindri

Sinfjctli
Sjofn

Skadi
Skamold
Skeggold
Skidbladnir

Skilfingar

Skinfaxi
Skirnir
Skjoldungar
Skjoll

Skogull
Skoldr

Skrymir
Skuld, Skulld

Sleipnir

Snotra
Ség
Sokkvabekkr

Sol
Soén

Spadisir

Spéakdna

Strénd

Sudri, Stder
Sultr

Sumarr

Sunna

Surtalogi

Surt, Surtr
Suttung, Suttungr

Svadilfari

Walkure; Siegrune

Sohn des Sigmund

Frau Lokis; sigr = Sieg, vina = Freundin

Silbermahne; myth. Pferd bei den Asen

Tragstange, Rentier-Kuh; T. im Mond, die Bil und Hjuki tragen
Zwerg; der Funkenspriher, Schmid, der den Eber Gullinborsti, Ring
Draupnir und Hammer Mjélinir fertigt

Sohn des Sigmund und dessen Zwillingsschwester Signy

Asin; Sinn (?), Verwandter (?)

Riesin; Tochter d. Thjazi, Gattin Njérd

Walkiire; Schwertzeit = Kampf

Walkure; Axtzeit = Kampf; Beilvergeltung

Schiff; etwas aus diinnem Holz Zusammengesetztes; Asenschiff, s.
Freyr

Konig; die von Skilfinr (= Odin) Abstammenden; schwed. Kénigs-
haus

Lichtpferd; myth. Pferd, fihrt den Wagen von Dag (Tag)

der Stahlende; Diener und Bote Freyrs

Konig (?); Sohn Odins (?); s. dan. Kénigsgeschlecht

Wolf; Spott; Bosheit; verfolgt die Sonne; sein Vater ist der Wolf
Fenrir, seine Mutter ist Gyge

Walkure; Kampf

Schild; myth. Ahnherr der Skéldungen

Riese; Prahler; Gegner Thors

jungste der drei Nornen; Schuld, Schicksal;

Walkdre, die mit zwei weiteren Walkiren in der Schlacht voranreitet
Odins Pferd; der Dahingleitende, der schnelle Laufer; achtbeinig
und grau, windschnell

Asin; MaB halten (snotr); klug, feines Benehmen

Zuber

Heim; gesunkene Bank; Kleinodbank; Gétterwohnung der Asin
Saga, Odin besucht sie dort

Asin; Sonne; Tochter Mundelfaris, s. Sonne

GefaB; Versdhnung, Sthne (?); Gefal in dem das Blut Kwasirs auf-
gefangen wird

Disen; Weissage-Disen

Seherin; Seherin

Strand; myth. FluB

Zwerg; Stden, s. Austri, Ostri, Nordri

Messer der Hel; Verschmachtung

Sommer; Vater ist Svasudr

Gottin; Sonne; s. Merseburger Zauberspruch

Surtrs Feuer, mit ihm steckt Surt die Welt in Brand

Feuerriese; der Schwarze

Riese, der den Skaldenmet bewacht, Vater der Gunnléd

Met; vom Trank beschwert (Suttungr); s. Skaldenmet

Pferd; der eine ungliickliche Fahrt Machende; Vater Sleipnirs, der

309



Svafnir
Svalinn
Svasudr
Svava

Sveid
Svipdagr
Svipul

Svol
Svosudr
Swasud
Sylgr
Syn

Syr
Tanngnidr
Tanngnjéstr

Tanngrisnir
Thing

Thjalfi
Thjazi
Thjodnuma
Thégn
Thokk

Tholl

Thor
Thérsdrapa,
Thridi
Thrima
Thradgelmir
Thrudheimr
Thrudr
Thrudvangr
Thrymheimr
Thrymr
Thunaer
Thund
Thurs

Thviti

Thyn

Tiw, Tyr, Tiwaz

den in eine Stute verwandelten Loki befruchtet

ein Name Odins; der in den Schlaf = Tod versetzt

Schlange; s. Yggdrasil

Sanftiger; Schild der Sonne

Swasud; Riese; der Liebenswerte; Vater des Sommers

Walkure; einschlafern, die Einschlafernde, Tétende (?); (nur in der
Heldendichtung)

Walkdiire; Schwingung (?), Larm (?)

Held; der Sonnen-Held; ein Himmelsgott (?), Odin (?)

Walkure; veréanderlich, auch Kampf; Veranderlichkeit des Schick-
sals (?)

Schild; der Kiihle; befindet sich vor der Sonne, s. Svalinn

myth. FluB der Elivagar

Riese; der Erfreuliche; Vater des Sommers (sumar)

Svasudr; Riese; Vater des Sommers

Verschlinger; myth. FluB des Elivagar

Asin; Verweigerung; Bewacherin der Turen, weibliche Schutzgott-
heit

Freya; Sau; Schwein als Opfertier im Freya-Kult

Walkure; Zahneknirschen

einer der beiden Bbécke Thors; Zahneknirscher

einer der beiden Bdcke Thors; Zéhnefletscher

gesetzgebende und richtende Versammlung, die in bestimmten
Abstanden von den Stdmmen abgehalten wurde

Diener Thors

Riese; s. Loki

die Menschen Verschlingende; myth. FluB

Walkire; Schweigen

Riesin; Dank, Freude; weint als einzige nicht um den toten Balder
myth. FluB

Donner; Sohn Odins; s. Donar

Gedicht; Preislied auf Thor

ein Name Odins; Dritter; s. Konig Gylfis Betdrung

Walkure; Kampf

Riese; der Kraft-Schreiende; sechskdpfiger Sohn des Aurgelmir
Kraft-Heim; s. Thors Wohnsitz

Walkure; Kraft; Frau; Tochter Thors, kredenzt den Einheriern Bier
Personifikation der Kraft Thors

Kraft-Feld; Thors Wohnung

Larmheim; Wohnort des Riesen Thjazi und Skadi

Riese; Larm; Konig d. Riesen, will Freya zur Frau

Thor; Donner; Anrufung bei Abschwdérung und Taufformel; as.
der Tosende; myth. FluB vor Walhall

Bezeichnung fiir Riese

Platte; Schlager; Steinplatte, an die Fenrir gefesselt ist

die Brausende; myth. FluB

Gott Ziu

310



Trolle
Tveggi
Tviblindi
Tyr

Udr

Ulfran
Ullr
Urd, Urdr

Urdbrunnen
Utgard
Utgard-Loki
Vadgelmir

Valaskjalf
Valglaumnir
Valgrind

Valholl
Vali
Valthégn
Van

Vanadis
Vanaheimr
Vanir

Var

Vartari

Vvé
Vegtamr

Veleda

Venus
Verdandi
Vergsvinn
Vestri

Vetr
Vid
Vidar, Vidarr

Unhold, Riese, Zauberwesen; Bezeichnung fir Riese

ein Name Odins; der Zweifache, Zwitter (?)

ein Name Odins; Doppelt-Blind

ein Name Odins; alter Himmelsgott, der spéter in der Mythologie
zu einem Sohn Odins wurde, s. Tiw, Ziu

ein Name Odins; der Génner

Riesin; Welle; Tochter Agirs und der Ran, eine der neun Miitter
Heimdalls

Riesin; Wolfs-Rune, Wolfsfrau; eine der neun Mitter Heimdalls
Ase; Schi-Gott (6ndurass)

alteste Norne; Schicksal, urdum = wurden; personifiziertes Schick-
sal

Walkdire;

urdarbunnr, Brunnen der Urd

AuBenwelt, Raum auBerhalb; Wohnort von Dd&monen und Riesen
Riese; Loki des Jenseits, der gegen Thor Wettkdmpfe macht
Furt-Schreier; myth. FluB, der die Lugner straft

myth. Ort, Wohnung Odins und/oder Valis

der Larmer vor Walhall; myth. FluB vor Walhall (?)

Zaun der Gefallenen, Totenzaun, Totentor; Umz&unung der Hel,
Helgrind

Walhall

Sohn der Rinda und Odins, Racher des Balder

ein Sohn des Loki

Walkure; Totenempfangerin

Hoffnung; Erwartung, Gefahr (?); myth. FluB, der sich aus dem
Speichel des angeketteten Fenriswolfes bildet

Freya; Wanendise

Wohnort der Wanen

Wanen

Asin; Geliebte; Gottin fur Ehevertrage, Gottin der Liebe und Ehe
Faden; Riemen; Lokis Mund wird damit vom Zwerg Brokkr zuge-
naht (Zauberfaden)

Gott; Heiligtum; ein Bruder Odins, s. Lodur

ein Name Odins; der Reisegewohnte; Odins Deckname auf seiner
Fahrt zur Hel

Seherin; volva = Seherin, fili (?) [kelt] = Dichter; Dichter, Gelehrter
(?)

Freya; Frija

mittlere der drei Nornen; werdend; s. Werdandi

die ReiBende (?); myth. FluB

Zwerg; Westen; einer der vier Zwerge, die das aus Ymirs Schadel
gebildete Himmelsgewdlbe tragen

Winter; (es gibt keine eindeutige myth. Person fur Winter)

die Breite, oder Vil = Not; myth. FluB des Elivagar

der weithin Herrschende; Sohn Odins und der Riesin Gridr, Racher
Odins, s. Widar

311



Vidblainn
Vidfinnr
Vidofnir
Vigridr

Vili
Vilmeidr
Vimur

Vin
Vindlér
Vindljéni
Vindr
Vindsvalr
Vingolf
Vittolfr

Véden
Volsi

Vélva
Vond

Vor
Waberlohe

Walaskjalf
Walhall

Waluburg
Walvater
Wan
Wanaheim
Wanderer
War

Weit
Werwolf
Werdandi
Wester
Widar

Widblain
Widfinn
Windljoni
Wingolf
Wingrid
Wodan
Woden
Woélfin

der Weit-Blaue; der dritte Himmel

der Gegen-Finne (?),der Finder; Vater von Bil und Hjuki, s. Mani
Hahn; der weit Schreiende; im Baum Mimameid

Platz, auf dem der Kampf wogt; Kampfplatz bei den Ragnarok, s.
Wingrid

Gott; Wille; Odins Bruder, s. Honir

Zauberer; meidr = Baum, Balken; myth. Ahnherr der Zauberer
der Sprudelnde; myth. FluB, den Thor durchquert, um zu Gjalp zu
kommen

myth. Flu

Heimdall; der gegen den Wind Schiitzende

Riese; Vater des Windes

Riese; Wind, Sturm

Riese; der Wind-Kihle; Vater des Windes

das freundliche Haus; Tempel der Asinnen in Asgard, s. Wingolf
Seher; Waldwolf; Ahnherr der Weissager und Seher

ein Name Odins

Pferdepenis

Seherin; Wahrsagerin, Seherin, eigentlich Stabtrégerin

myth. FluB; die Schwierige

Géttin; die Vorsichtige (Weise, der nichts entgeht)
(undurchlinglicher Wall aus Flammen); nur in der Heldendichtung,
nicht im Mythos

Odins Heim, innen mit Silber gedeckt

Halle der Gefallenen; Wohnort Odins in Asgard, dort lebt er mit den
gefallenen Einheriern

Seherin; walus = Stab

s. Valvfodr, Vater der Erschlagenen

Hoffung; FluB aus Fenrirs Speichel, s. Van

Wohnort der Wanen

ein Name Odins

Asin; var = Treuegeldbnis; sie lauscht den Versprechungen von
Mann und Frau

myth. FluB des Elivagar

Mann-Wolf; s. Odinskulte

mittlere der drei Nornen; werdend, s. Verdandi

Zwerg; Westen, s. Austri, Sudri, Nordri

Vidar, Ase; schweigsam, der mit seinen dicken Schuhen dem Fen-
riswolf in den Rachen steigt und ihn bezwingt

3. Himmel; der Weit-Blaue

Riese (?); Waldfinne; Vater von Bil und Hjuki

Riese; Vater (Windswal) des Winters, Sohn des Wasud

das freundliche Haus; Tempel der Asinnen in Asgard

Platz, auf dem der Kampf wogt; Kampfplatz bei den Ragnardk
ein Name Odins; altfrankisch, s. Wotan, s. Odin

ein Name Odins; altenglisch

myth. FluB des Elivagar

312



Wolsung

Wor

Wotan, Wuotan
Woutes Heer
Woutiges Heer
Wyrd

Ydalir
Yggdrasil

Yigr
Ymir

Ziu

Vater Sigmunds

Asin; klug und findig

ein Name Odins; Wut

Heer; Wildes Heer; mittelhochdt.

Heer; Wildes Heer; mittelhochdt.

Schicksal

Heim des Ullr, Eiben-Tal

Weltenesche, Baum; auch Odins Pferd genannt; in ihr sind die
neun Reiche

W6lfin; myth. FluB des Elivagar

iemo (indog.) = Zwilling, Zwitter; Ur-Riese am Anbeginn, Stammva-
ter der Riesen. Aus ihm erschaffen spater die drei Briider die Welt.
s. Gott Tyr; Tiwaz

313



Stammtafeln der Asen

Zwischen ehelichen und nichtehelichen Verbindungen wird nicht unter-

schieden.
Odn
G hnungagap
Niefehein Muspelhein
Kuh Audhumbh UrREse¥Ymi
=di nibth-jmihe, hombse Kuh = der Zwitter, zeugt m & sehen
k:ld:aush‘xsakx;m]_l’:}sbﬁ:!:e E‘uﬂa‘.da‘.sdm‘ .
B Thrudget ir
am 3.1:ag:gammuexsdTA derKmaft-§ cuetnde
B i
Burd derBemg-Briiler v
= Erzeuger, Vater j B.und sehe Frau
A tberkbenak

‘ lBthhom e

Bur— @ Besth’ ¥in i3 heben Risen
=Scn = Ehefizn, Rinde, Bast? . N n

Rise Fprgynn U i
Hénir odur/ Oodn— @©— E']:gg'
REsh G ridr(@ N‘epr ‘
vitar” Nara (D Bafier PG T Atk Hemdd T
Résh thxG‘D ‘
vai Forseti
Thor
RiseNarfi

Delingr @ Nott (@ Anmmar

Dagr @ J8d @ Odh
Exde)

1
ReshJamsaa @ THOY @ si

e

Zwerg Okali

@ ©dh?) Hi Thpzi  Gangr

Ur @ Skadi (O Npm @ Schwester Exmde?)
Gerr () Freyr Feya @ Odin
Fphi

Hnoss Gersmi

314




RiseFarbauti () Rishlaufey

sgm @ LOKI®D Reshangboda Byestr Hebindi

I
Narfi Vaki Hengst (@ Gyge @ WofFenrir M igamischhnge Hel

Svade]faﬁ.‘

SEpnic Hati  SkpL
OdhsHengst) Wol Wolh

Heindall
Rise Fomptr
Ran (D Agr Logi Kari
@br=Meen) Feuen) w‘nd)
Odh (0) 9 Techter Jokull
Meareswelkn) =G .‘e‘tschar
Heindal el
\
Thorri Fén‘n
=Wintemonat Schneewdchte
Sonstie Abstamm ungen
Zwerg XaHi

Sidri Bmkkr Otr Fafiir

RiseG illng Riese M undilfsri Riese W fifon RiseEgil
. 1 T 1 T 1
Rise Suttung Mani Sol Bil Hjki Thiali Réska
‘ Mond Somne (Eben in M ond) (iEben beiThor)
GunnBd
Bewachern des
Skatermets)

315




Odinsnamen nach der Gylfaginning

Odin besitzt viele Namen, die seine Wirkbereiche mit einem groBen Spektrum aus-
driicken. (Die Fragezeichen kennzeichnen ungeklarte Bedeutungen. Die Namen wur-
den zusammengestellt nach Lorenz, Gottfried: Gylfaginning, Kap. 20, 1984)

Gottername
Allfodr
Atridr
Baleygr
Bileyr
Boflindi
Bolverkr
Farmagud
Farmatyr
Fiolnir
Fiolsvidr
Gangleri
Gautr
Glapsvidr
Gondlir
Grimnir
Hangagud
Haptagud
Har
Harbardr
Heitumzk Grimr
Helblindi
Herian
Herteir
Hialmberi
Hnikarr
Hnikudr
Hroptatyr
Jalkr
Jafnhar
Kjalarr
Omi

Oski
Pekkr
Pudr
Sadr
Sanngetall
Sidhottr
Sidskeggr

Bedeutung

Vater alles Existierenden

der, der vorwérts zum Kampf reitet

der Flammenaugige, mit flammendem Auge

der eines Auges Ermangelnde, der schlecht Sehende
der, der einen Schild hat, der Schildschwinger

der Boses Wirkende, Ubeltater, Schadenstifter

Gott der Schiffsladung (->Handelsgott) s. Heitumzk
s. Farmagud

der, der viele Gestalten annehmen kann, (der viel weiB)
der sehr Weise

muide von der Reise

der Gaute, der Gote

der es versteht zu verwirren, zu verfihren,der verrlickt macht
der Zauberkundige, der (Zauber-)Stabtrager

der Vermummte

Gott der Gehenkten

der Gott, der in Fesseln und Bande schlagt

der Hohe, Erhabene, Herrliche

Graubart

der Vermummte

der die Blindheit des Todes herbeiflihrt

Furst der Menschen

der Kampffrohe; der in der Kriegerschar sich Wohlftihlende
Helmtrager

der mit dem Speer st6Bt, Speerkdmpfer

(Seitenform zu Hnikarr)

Rufer, Beschworer der Machte

Wallach, auch Hengst (?), Elchhengst (?)

Ebenhoch, der ebenso Hohe

der Schiffer (?), der Schlittenzieher (?)

der fern Ténende resp. Schallende

der Wiinsche-Erfillende

angenehm, behaglich, sympathisch

diinn, schwach, (Personifizierung)

der Wahrhaftige, der Eigentliche

der das Wahre Erratende, der richtig Ratende

der mit dem lang heruntergezogenen Hut

der mit herabhéngendem Bart

316



Sigfodr
Skilvingr
Svidrir
Svidurr
Svipall
Thridi
Thror
Thundr
Udr
Vafudr
Vakr
Valfodr
Veratyr
Vidurr

Ygor

Kampf-Vater, Schlacht-Vater, (Sieg-Vater)

der im Hochsitz Thronende

der, der den Sturm stillt oder das Feuer dampft
Speergott, Speertrager

der Veranderliche

der Dritte

der Forderer

Gott der schweren See

Gott fuir das aufgeriihrte Meer; Woge, Welle

der Umbherstreifende, Umherirrende, Unstete

der Wachsame

der wie ein Vater die gefallenen Helden bei sich aufnimmt
Gott der Menschen, Gott der Manner

Gegner (?) der Vernichter (?) der Gott des Stranges (?)
der Furchtbare, Sohn der Eibengéttin (?)

317



Literaturverzeichnis

Bachofen, Johann Jakob: Mutterrecht und Urreligion, Stuttgart 1941

Béchthold-Staubli, Hanns u. Hoffmann-Krayer, Eduard [Hrsg.]: Handbuch des .
deutschen Aberglaubens, Berlin 1987

Balmer Heinrich H.: Die Archetypentheorie von C.G. Jung, eine Kritik, Berlin 1972

Beckerath, Erich von: Geheimsprache der Bilder, Wien 1984

Beit, Hedwig von: Symbolik des Marchens (Band I), Bern 1971

Beit, Hedwig von: Gegensatz und Erneuerung im Mérchen (Band Il), Bern 1983

Bellinger, Gerhard J.: Knaurs Lexikon der Mythologie, Miinchen 1989

Bemmann, Klaus: Der Glaube der Ahnen, Essen 1990

Bernatzky, Alois, Baum und Mensch, Frankfurt a.M. 1973

Bhagavadgita, Ubertragen von Leopold von Schroeder, Diederichs 1985

Bibel, Deutsche Einheitstibersetzung, Stuttgart 1980

Burri, Margrit: Germanische Mythologie zwischen Verdrangung und Verfalschung,
Zirich 1982

Campbell, Joseph: Der Heros in tausend Gestalten, Frankfurt a.M. 1953

Capelle, Thorsten: Die Wikinger, Kultur und Kunstgeschichte, Darmstadt 1988

Cavendish, Richard und Lind, Trevor O. [Hrsg.]: Mythologie der Weltreligionen,
Munchen 1985

Coenen, Dorothea u. Holzapfel, Otto: Germanische und keltische Mythologie,
Freiburg 1982

Cooper, J.C.: lllustriertes Lexikon der traditionellen Symbole, Wiesbaden 1986

Derolez, R.L.M.: Gétter und Mythen der Germanen, Koln 1963

Diederichs, Ulf [Hrsg.]: Germanische Gétterlehre, Miinchen 1989

Dobler, Hannsferdinand: Die Germanen, Bertelsmann 1975

Dumézil, Georges: Loki, Darmstadt 1959

Eberhard, Wolfram: Lexikon chinesischer Symbole, Disseldorf 1983

Edda, Erster Band/ Heldendichtung, Thule Bd. 1, [Hrsg.] Felix Niedner, Ubertragen
von Felix Genzmer, Jena 1912

Edda, Zweiter Band/ Gétterdichtung und Spruchdichtung, Thule Bd. 2, [Hrsg.] Felix
Niedner, Ubertragen von Felix Genzmer, Jena 1920

Egli, Hans: Das Schlangensymbol, Olten 1982

Egler, Aulo: Germanen, vom ersten Jahrhundert bis zu Karl dem GroBen,
Augsburg 1989

Eliade, Mircea: Das Mysterium der Wiedergeburt, Zirrich 1961

Eliade, Mircea: Die Religionen und das Heilige, Frankfurt a.M. 1986

Eliade, Mircea: Geschichte der religidsen Ideen, Band I-1V, Freiburg i.B. 1978

Eliade, Mircea: Mythen, Traume und Mysterien, Salzburg 1961

Eliade, Mircea: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, Frankfurt a.M. 1982

Eliade, Mircea: Schmiede und Alchemisten, Stuttgart 1956

Eliade, Mircea [Vorw.]: Die Schépfungsmythen, (Quellen des alten Orients; Bd. I)
Darmstadt 1980

Ewig, Ursula: Deutsche Volksmarchen, Frankfurt a.M. 1960

Faulmann, Carl: Das Buch der Schrift, Nérdlingen 1985

Fischer, Hans W.: Germanisch-deutscher Sagenschatz, Eltville am Rhein 1985

318



Fischer-Fabian, S.: Die ersten Deutschen, Miinchen 1985

Féldes-Papp, : Vom Felsbild zum Alphabet, Belser-Verlag, Stuttgart 1984

Franz, Marie-Louise von: Die Visionen des Nikolaus von Flue, Zirich 1983

Franz, Marie-Louise von: Psychologische Marcheninterpretationen, Miinchen 1986

Franz, Marie-Louise von: Schépfungsmythen, Minchen 1990

Frazer, James Georg: Der Goldene Zweig, Jena 1928

Fruh, Sigrid: Marchen von Schwanenfrauen und verzauberten Jiinglingen,
Frankfurt a.M. 1988

Giebel, Marion: Das Geheimnis der Mysterien, Minchen 1990

Gottner-Abendroth, Heide: Die Goéttin und ihr Heros, Miinchen 1980

Golther, Wolfgang: Handbuch der germanischen Mythologie, Reprint der Ausgabe
von 1908, Stuttgart 1980

Gottschalk, Herbert: Sonnengdétter und Vampire, Berlin 1978

Gronbech, Wilhelm: Kultur und Religion der Germanen, Bd. | und I, Darmstadt 1987

Grimal, Pierre: Mythen der Vélker, Bd. Ill, Frankfurt a.M. 1967

Grimm, Gebrtder: Kinder- und Hausmarchen (KHM), Minchen 1984

Grimm, Gebriider: Deutsche Mythologie, Bd. | - lll, 1875-78, Reprint Graz 1968

Grimm, Gebrtder: Deutsche Sagen, Stuttgart 1986

Hausig, Hans W. [Hrsg.]: Worterbuch der Mythologie, Bd. Il, Stuttgart 1971

Heine, Alexander [Hrsg.]: Germanen und Germanien in rémischen Quellen,
Kettwig 1991

Herrmann, Paul: Islandische Heldenromane, Thule Bd. 21, Uibertragen von Paul
Herrmann, Jena 1923

Herrmann, Paul: Deutsche Mythologie, Berlin 1910, Reprint Stuttgart ca. 1980

Herrmann, Paul: Nordische Mythologie, Berlin 1992

Herrmann, Paul: Nordische Nibelungen, K&éIn 1985

Herzog, Edgar: Psyche und Tod, Zirich 1960

Homer: Odysee, Ubersetzt von Roland Hampe, Stuttgart 1986

Hutterer, Claus Jirgen: Die germanischen Sprachen, Budapest 1975

Irmscher, Johannes [Hrsg.]: Lexikon der Antike, Augsburg 1990

Jacobi, Jolande: Zur Psychologie von C.G.Jung, Zirich 1940

Jens, Hermann: Mythologisches Lexikon, Miinchen 1981

Jung, Carl Gustav: Psychologische Typen, GSW Bd. VI, Olten 1980

Jung, Carl Gustav: Aion, GSW Bd. VIII, Zirich 1951

Jung, Carl Gustav: Zur Psychologie westlicher und &stlicher Religionen, GSW Bd. XI,
4. Auflage 1983

Jung, Carl Gustav: Psychologie und Alchemie, GSW Bd. XlI, Olten 1987

Jung, Carl Gustav: Symbole der Wandlungen, Olten 1971

Jung, Carl Gustav: Wotan in ,Aufsatze zur Zeitgeschichte“ Ziirich 1946 (erster Druck
in der ,,Neuen Schweizer Rundschau, Neue Folge, I, Jahrg. Heft 11, Marz 1936)

Jung, Carl Gustav und Kerényi, Karl: Die Psychologie des Kind-Archetyps, in
4Einfihrung in das Wesen der Mythologie*, Zirich 1941

Jung, E.F.: Der Weg ins Jenseits, Dusseldorf 1983

Kalckhoff, Andreas: Karl der Grosse, Mlnchen 1987

Konig, Werner: dtv-Atlas zur deutschen Sprache, Miinchen 1991

Kopp, Sheldon: Kopfunter hangend sehe ich alles anders, Kéin 1982

Kopp, Sheldon: Triffst du Buddha unterwegs, Frankfurt a.M. 1987

319



Kretschmer, Wolfgang: Die psychologische Weisheit der Bibel, Miinchen 1955

Leyen, Friedrich von der: Die deutschen Heldensagen, Minchen 1912

Lievegoed, Bernhard C.J.: Mysterienstrémungen in Europa und die neuen Mysterien,
Stuttgart, 1981

Lissner, Ivar und Rauchwetter, Gerhard: Glaube-Mythos-Religion, Bindlach 1990

List, Guido von: Der Ubergang vom Wuotanismus zum Christentum, Wien 1910

Lorenz, Gottfried: Gylfaginning von Snorri Sturluson, Texte, Ubersetzung, Kommen-
tar, Darmstadt 1984

Lurker, Manfred: Der Baum in Glaube und Kunst, Baden-Baden 1976

Lurker, Manfred: Lexikon der Gétter und Damonen, Stuttgart 1984

Lurker, Manfred: Worterbuch der Symbole, Stuttgart 1985

Mann, Ulrich: Schépfungsmythen, Stuttgart 1985

Meyer, Rudolf: Die Weisheit der deutschen Volksmarchen, Frankfurt a.M. 1981

Meyer, Richard M.: Altgermanische Religionsgeschichte, Berlin 1909, Reprint Stutt-
gart ca. 1980

Militz, Wolfgang: Mythen der Vélker, Heft 6, Stgt 1986

Mdiller, Max und Halder, Alois: Herders kleines philosophisches Worterbuch, Frei-
burg i.B. 1962

Nack, Emil: Germanien, Wien 1977

Neumann, Eduard u. Voigt, Helmut: Germanische Mythologie, in: Hausig, H.W.,
[Hrsg.], Worterbuch der Mythologie, Bd. I, Stuttgart 1971

Neumann, Erich: Die GroBe Mutter, Olten 1956

Neumann, Erich: Ursprungsgeschichte des BewuBtseins, Minchen 1971

Ninck, Martin: Wodan und germanischer Schicksalsglaube, Jena 1935

Olrik, Axel: Ragnarok, Leipzig 1922

Oswald, A. Erich und Beitl, Richard: Worterbuch der deutschen Volkskunde, Stutt-
gart 1974

Oxenstierna, Eric Graf von: Die Nordgermanen, Stuttgart

Radin, Paul; Kerény, Karl; Jung, Carl Gustav: Der géttliche Schelm, Hildesheim 1979

Ranke-Graves, Robert von: Die weiBe Gottin, Berlin 1981

Ranke-Graves, Robert von: Griechische Mythologie, Bd. 1 und 2, Reinbek 1965

Rohr von, Wulfing und Weltzen von, Diana [Hrsg.], Das groBe Lesebuch der Mystiker,
Miinchen 1993

Rosenberg, Alfons: Vom Wesen des Symbols, Stuttgart 1968

Rosenberg, Alfons: Einfiihrung in das Symbolversténdnis, Freiburg i.B. 1984

Scardigli, Piergiuseppe: Die Goten, Sprache und Kultur, Miinchen 1973

Schult, Arthur: Weltenwerden und Johannesapokalypse, Bietigheim 1976

Schwarzenau, Paul: Das géttliche Kind, Stuttgart 1984

de Sede, Gerard: Das Geheimnis der Goten, Olten 1980

Sills-Fuchs, Martha: Wiederkehr der Kelten, Miinchen 1983

Simek, Rudolf: Lexikon der germanischen Mythologie, Stuttgart 1984

Simek, Rudolf: Lexikon der altnordischen Literatur, Stuttgart 1987

Sturluson, Snorri: Gylfaginning, Texte, Ubersetzung, Kommentar von Lorenz, Gott-
fried, 1984

Stamm, Friedrich Ludwig: Ulfilas oder die uns erhaltenen Denkmaéler der gotischen
Sprache, Reprint der Ausgabe von 1872, Stuttgart
Steiner, Rudolf: Das Johannes-Evangelium, Dornach 1955

320



Steiner, Rudolf: Das Markus-Evangelium, Dornach 1988

Stumpfe, Ortrud: Absturz in den Selbstverrat - Rhythmik der germanischen Mytholo-
gie und der deutsch-europédischen Geschichte, Stuttgart 1993

Szabd, Zoltan. Buch der Runen, Miinchen 1985

Tacitus: Samtliche erhaltenen Werke, bearb. von W. Botticher und Schleiermacher,
Stuttgart

Tetzner, Reiner: Germanische Géttersagen, Stuttgart 1992

Tripp, Edward: Reclams Lexikon der antiken Mythologie, Stuttgart 1975

Uehli, Ernst: Nordisch-Germanische Mythologie als Mysteriengeschichte, Stutt-
gart 1984

Verhagen, Britta: Gotter, Kulte und Bréuche der Nordgermanen, Tibingen 1983

de Vries, Jan: Altgermanische Religionsgeschichte, Bd. I-ll, Berlin 1956, Reprint Ber-
lin 1970

Vulpius,C.A.: Handbuch der Mythologie, Leipzig 1926, Reprint Leipzig 1987

Weischedel, Wilhelm: Die philosophische Hintertreppe, Miinchen 1975

Wesel, Uwe: Der Mythos vom Matriarchat, Frankfurt a.M. 1988

Wilber, Ken: Das Spektrum des BewuBtsein, Miinchen 1987

Wilber, Ken: Halbzeit der Evolution, Miinchen 1984

Zimmer, Heinrich: Abenteuer und Fahrten der Seele, Dusseldorf 1977

321



o :
e 5 EE
: s %M‘. A &
N A anet N g

T

322



323



Legende zum Weltenbaum Yggdrasil

Unter dem Adler im Wipfel der Weltesche thront Gott ODIN mit
Speer, Ring, seinem achtbeinigen Pferd und seinen Raben und Wol-
fen. Rechts von ihm Géttin Freya mit ihren Katzen, links Gott Thor
mit Hammer und seinem von B&cken gezogenen Wagen. Unter
Odin befindet sich Walhall, der Aufenthaltsort der gefallenen Krie-
ger und die Walkiren. Koch, Eber, Kessel sorgen fir das Wohl. Auf
dem Dach grast die Ziege Heidrun und spendet Met. Der Hirsch Eik-
thyrnir wie vier weitere Hirsche fressen an der Esche. Wolf und Adler
sind am westlichen Tor der Walhall. Mond und Sonne werden von
Wolfen verfolgt, vor der Sonne tanzen die Lichtalben. Gottin Idun mit
dem Korb verjiingender Apfel, links der einarmige Tyr, der Gott des
Rechts. Riese Hraswelg macht mit seinen Adlerschwingen Sturm und
Wind. Das Eichhdrnchen Ratatoskr stiftet Unfriede. Neben ihm ist der
gefesselte Wolf Fenrir mit dem Schwert im Maul und wartet dort auf
die Gotterddmmerung. Rechts der gefesselte Loki, seine Frau fangt
das Gift der Uber ihm héangenden Schlange auf. In der Mitte befindet
sich Midgard, die Welt der Menschen (h&auslicher Bereich, Feldarbeit,
Schlacht und Altar).

Die Midgardschlange umschlingt die Welt. Rechts neben dem Stamm
Meerriese Agir (mit Schreckenshelm) und seine Gattin Ran, auBen
Riese Surt mit seinem flammenden Schwert in der heiBen Welt von
Muspellheim. Rechts gegeniber die kalte Welt Niefelheim. Daneben
die Eisenwaldriesinnen mit ihren Wélfen. Im Stamm eingebettet, Lif
und Lifthrasir, im embryonalen Zustand das neue Menschenpaar, das
nach der Gétterdammerung leben wird. Darunter die Dunkelzwerge.
Die Asenbriicke (Regenbogen) fiihrt nach Asgard, die Welt der Gotter;
Uber sie reiten die Asen zum Thingplatz. Gott Heimdall mit goldenem
Pferd und goldenem Eber bewacht die Briicke. Rechts bewacht die
Riesin Modgud die Jenseitsbriicke, die nach Helheim, die Welt der
Toten, flhrt.

Dort wachen die Hel-Hunde. Darunter Hwergelmir, die kalte Quel-
le. Dort lebt an der Wurzel des Baumes der Drache Nidhdéggr und
nagt am Baum. An der mittleren Wurzel leben die drei Nornen: Urd,
Werdandi und Skuld, im Teich dahinter die beiden Schwéne. Daneben
an der dritten Wurzel wacht der Riese Mimir am Mimisbrunnen, dem
Brunnen der Weisheit.

324



