
Zum Autor
Horst Obleser, Diplompsychologe und Psychoanalytiker in frei­
er Praxis. Acht Jahre lang Leiter einer Psychologischen Bera­
tungsstelle für Eltern, Kinder und Jugendliche. Sieben Jahre 
Ausbildungsleiter am Psychoanalytischen Institut „Stuttgarter 
Gruppe“ e.V. (an der Stuttgarter Akademie).
Arbeitsschwerpunkte: Mythen, Märchen, Mystik und Medita­
tion.

Buchveröffentlichungen: „Parzival  - Ein Initiationsweg und 
seine Bedeutung“, „Gilgamesch - Ein Weg zum Selbst“, sowie 
Beiträge in „Angst - Schrei nach Leben“, und „Väter - ...es ist, 
als wüßten sie nichts von ihrer Kraft“. Außerdem verschiedene 
psychologische Fachbeiträge.





Horst Obleser

Odin

Psychologischer Streifzug
durch die germanische

Mythologie



Alle Rechte vorbehalten.
Copyright: Horst Obleser / Verlag opus-magnum 2015
Satz: Verlag opus magnum, Stuttgart
4. Auflage als PDF-Datei 2015



Inhalt

Der germanische Schöpfungsmythos� 6
Der germanische Mythos� 9
Odins Schöpfung� 43
Der heilige Baum� 63
Odins Frauen und Kinder � 81
Zwerge und Riesen� 99
Loki und die Gegenwelt� 115
Der Kriegs- und Totengott� 135
Die Schicksalsfrauen� 147
Der nächtliche Jäger wird besiegt � 169
Ein Gott wird zum Dichter� 185
Das Runenlied� 201
Odins Attribute und seine Symbole� 225
Balder, Odins Lieblingssohn� 235
Odins Schicksal erfüllt sich� 247
Ein Gott und die Deutschen� 259
Anhang� 293
Runen� 295
Zeittafel� 296
Abkürzungsverzeichnis� 297
Glossar der germanischen Namen� 298
Stammtafeln der Asen � 314
Odinsnamen in der Gylfaginning� 316
Literaturverzeichnis� 318
Weltenbaum Yggdrasil� 322
Legende zum Weltenbaum Yggdrasil� 324



6



7



8



9

Der germanische Mythos





11

Stellen wir uns vor, wir seien an einem 
nordischen Königshof zuhause, vor 
vielen Hunderten von Jahren. Auf dem 
nicht weit entfernten Nordmeer peit­
schen die kalten, gischtenden Wel­
len. Dunkle Sturmwolken jagen über 
das flache Land von Horizont zu Hori­
zont. Es ist die Zeit der Dämmerung 
und nach vollbrachtem Tagwerk ver­
sammeln sich alle Männer in der Halle 
des Königs, in deren Mitte eine riesi­
ge Eiche wurzelt. Ihr Stamm, der auch 
„Kinderbaum“ genannt wird, weil ihn 
die Frauen zum Lindern ihrer Schmer­

zen beim Gebären umklammern, trägt das Dach der Halle und 
ihre Zweige reichen weit darüber hinaus. Große Feuer sind 
angezündet und sorgen für Licht und Wärme. 

Plötzlich, der Wind rüttelt mit Macht am Gebälk und heult 
um das Haus, tritt ein Fremder ein. Er ist mit einem flecki­
gen Mantel bekleidet, geht barfüßig und trägt an den Beinen 
zusammengeknüpfte Leinenhosen. Hochgewachsen steht 
der Fremde in der Tür. Ein lang herabhängender Schlapphut 
beschattet sein Gesicht, doch es ist zu erkennen, daß der 
Mann nur noch ein Auge hat. In der Hand hält er ein Schwert. 
Der Fremde geht zum Baum, stößt das Schwert mit Macht in 
den Stamm, daß es bis zum Griff eindringt und spricht: „Wer 
dieses Schwert aus dem Stamme zieht, der soll es von mir als 
Geschenk erhalten. Er soll es selbst als wahr beweisen, daß es 
niemals eine bessere Waffe gegeben hat.“1

Daraufhin verläßt er die Halle und niemand weiß, wer er ist 
und wohin er geht. 

Nacheinander versuchen die Männer nun das Schwert aus 
dem Stamm herauszuziehen, selbstverständlich die Vornehms­
ten zuerst, doch keinem gelingt es. Erst Sigmund, des Königs 

1      �Völsungen-Saga aus „Nordische Nibelungen“ übertragen von Paul 
Herrmann, Diederichs 1985, S. 13 ff



12

Sohn, zieht das Schwert mit leichter Hand heraus. Später ent­
steht daraus Kampf und grausamer Krieg.

Natürlich haben wir längst erraten, daß dieser einäugi­
ge Mann in seinem seltsamen Gewand Gott Odin war, der 
hier am Hofe des Königs auf ähnliche Weise in den Gang der 
Geschichte eingriff, wie es später der keltische Zauberer Merlin 
in der Artussage tat. 

Die Germanen im skandinavischen Raum nannten ihren 
obersten Gott Odin, während ihn die übrigen Germanen als 
Wotan2, den „rasenden Wüter“3 verehrten, der seine Gefolgs­
männer und Krieger in Ekstase versetzen und seine Gegner mit 
magischem Blick verzaubern konnte. 

Doch der in der Völsungensage so bescheiden, wenn 
auch nicht ohne Pathos auftretende Odin kann auch anders 
erscheinen. Er besitzt einen besonders kampferprobten, lan­
gen Speer und trägt an der Hand einen ungewöhnlich kunstvoll 
geschmiedeten Goldring. Auf seiner Schulter sitzt ein Rabe, 
der mit wissenden Knopfaugen alles betrachtet, während ein 
zweiter ihn im Flug umkreist. Außerdem sind zwei mächtige 
grau-schwarze Wölfe seine Begleiter. Ein prachtvoller feuriger 
Hengst mit acht windschnellen Beinen, der sagenumwobene 
Sleipnir, das beste unter allen Pferden, unbesiegbar im Lauf 
und von keinem Hindernis aufzuhalten, ist sein Reittier. 

So ähnlich erschien Odin an den germanischen Höfen oder 
auch an einsamer Stelle. Wenn er jedoch in eine Schlacht ritt, 
legte er eine goldene Rüstung an und setzte seinen goldenen 
Helm auf. Vor Schlachtbeginn schleuderte Odin seinen magi­
schen Speer Gungnir über die Heere, um sich so Unbesieg­
barkeit zu sichern. Neben ihm ritten im Kampf die Walküren. 
Für alle feindlichen Krieger unsichtbar, wählten sie im Auftrag 
Odins diejenigen aus, die in dieser Schlacht fallen sollten. Von 
seinem Himmelssitz Walhall übersah er die Welt, nichts blieb 

2      Wenn in diesem Buch von „Odin“ die Rede ist, handelt es sich immer 
um den nordgermanischen Kulturkreis. Demgegenüber bezieht sich die 
Bezeichnung „Wotan“ ausschließlich auf die südgermanische Kultur.

3      Ninck, S. 72



13

ihm verborgen. Er kannte die Zukunft, auch wenn er sich selbst 
dem vorherbestimmten Schicksal unterordnen mußte, sprach 
ausschließlich in Versen und ernährte sich nur von Wein bzw. 
Met. 

Wen wundert es da, wenn eine der Lieblingsbeschäftigun­
gen germanischer Völker war, sich ausgiebigen, möglicher­
weise heiligen, Trinkgelagen hinzugeben, vielleicht auch um 
die Todesgefahr vergessen zu können, in der sie sich perma­
nent befanden. Jedem Thing, einem demokratisch organisier­
ten Treffen der freien Männer, ob es nun regelmäßig oder zu 
einem wichtigen Anlaß einberufen war, ging ein großes Trink­
gelage voraus, auf dessen Höhepunkt sich alle als Brüder und 
verschworene Gemeinde fühlten. Die Zubereitung vergorener 
Getränke wie Met und Bier gehörte denn auch zu den heiligen 
Bräuchen und war wesentlicher Bestandteil jeder feierlichen 
Versammlung. Im gemeinsamen Trinken wurde eine magische 
Verbundenheit unter den Anwesenden, aber auch zwischen 
den Menschen und ihren Göttern bewirkt. Um sich bei den 
Gelagen keines Sakrilegs schuldig zu machen, mußten genau 
festgelegte Bräuche eingehalten werden. So kreisten z.B. die 
mit Met gefüllten Trinkhörner immer von Ost nach West, ent­
sprechend dem Lauf der Sonne. 

Bei der Erforschung der Mythen fällt auf, daß es uns Deut­
schen an einer eigenen Mythologie völlig mangelt. Wir besit­
zen die Märchen, die durch die Gebrüder Grimm, Bechstein 
und anderen noch rechtzeitig vor dem Vergessenwerden auf­
gezeichnet wurden, und viele örtliche Sagen mit mehr oder 
weniger geheimnisvollen Inhalten. Mythen dagegen basieren 
auf dem Hereinwirken göttlicher Kräfte auf den Menschen und 
beinhalten die damit verbundenen Energien und Ereignisse. 
Deshalb müssen wir festhalten, daß wir nur Reste einer deut­
schen Mythologie besitzen, selbst wenn die Gebrüder Grimm 
einen wichtigen dreibändigen Forschungsbeitrag so benannt 
haben. Auch die über 500 deutschsprachigen Sagen, die sie 
aufzeichneten, sind keine Entsprechung und kein Ersatz für die 
fehlenden Mythen. Über den Dialog unserer Vorfahren mit ihren 



14

Göttern wissen wir sehr wenig. Sogar unter meinen psycho­
analytischen Kolleginnen und Kollegen sind häufig elementa­
re Stellen der nordgermanischen Mythen, die uns in beschei­
denem Umfang überliefert sind, unbekannt. Gewiß, es gehört 
dazu, von Odin, Wotan und Freya den Namen zu wissen, auch 
ein Donnergott Thor-Donnar ist bekannt. Doch damit erschöp­
fen sich häufig die mythologischen Kenntnisse. Das Fehlen 
einer eigenen Mythologie zeigt schmerzlich den eingeschränk­
ten Zugang zu den religiösen Wurzeln unserer Ahnen und den 
Kräften unseres Unbewußten.

Als im letzten Jahrhundert eine starke Hinwendung zum 
Germanentum erfolgte, geschah dies häufig mit einer gewis­
sen Schwulstigkeit und Verherrlichung alles Deutschen. In 
einem inflationären Ergriffensein von germanischen Inhalten 
wurden abenteuerliche Hypothesen über die Fähigkeiten und 
das Leben der Germanen aufgestellt, die sich nur durch den 
Enthusiasmus für Deutsches im eben erst neu entstandenen 
Nationalstaat erklären lassen. 

Der Missbrauch, den der Nationalsozialismus mit seinem 
Wahn von der Rassenreinheit und der Verherrlichung alles Ger­
manischen betrieb, was immer das auch gewesen sein mag, 
führte in der Nachkriegszeit zu einer schweren Lähmung in der 
Auseinandersetzung mit den germanischen Mythen, die wir bis 
heute noch nicht überwunden haben. Sich mit den Mythen der 
Germanen zu beschäftigen, heißt hineintauchen in eine wenig 
bekannte Welt, die entweder von romantischen Schwärmern 
vernebelt oder von Philologen und Religionshistorikern mit 
wissenschaftlicher Akribie besetzt ist. Die, gemessen an ande­
ren Kulturvölkern, spärlichen Überlieferungen über germani­
sche Kultur, die sich nach wie vor wesentlich auf archäologi­
sche Funde und einige wenige schriftliche Quellen beschrän­
ken muß, bewirken, daß nur schwerlich ein klares und umfas­
sendes Bild über die Hintergründe der germanischen Mythen 
zu bekommen ist. 

Ein weiteres bedeutsames Moment für das zunehmend 
verkümmerte Verständnis der Nachkriegsgenerationen für Bil­



15

der und Mythen liegt im erzieherischen Umfeld begründet. 
Die einseitig rationalistische Lebensauffassung, von der auch 
die christlichen Religionen miterfaßt worden sind, bringt für 
die Kinder ein vermindertes Angebot an Geschichten und Bil­
dern. So werden, bei gleichzeitigem Überangebot an flachem, 
konstruiertem Bildmaterial der Medien, der kindlichen Psyche 
keine echten, aus dem Unbewußten herauswachsenden Bilder 
mehr eingegeben. Hilfreiche Symbole der Psyche können sich 
so zu einem späteren Zeitpunkt nur erschwert konstellieren. 
Der Trost der Märchen bleibt aus und kann auch den Träumen 
nicht mehr hilfreich belebende Symbole geben. 

Demgegenüber läßt sich derzeit ein Phänomen beobach­
ten, das in unmittelbarem Zusammenhang mit den Bedürf­
nissen des Menschen zu sehen ist: Der Hunger nach Bildern 
zeigt sich in den Inhalten der Computer- und Handy-Spiele, 
die immer phantastischer werden und sich doch immer wie­
der an der Welt der Mythen orientieren und diese oft auch in 
eine ferne Zukunft übertragen. Doch befriedigen solche Bilder 
den Erlebnishunger aufgrund ihrer oberflächlichen Konstruktio­
nen nicht nachhaltig und wirken deshalb nicht heilend auf die 
Psyche. 

Eine völlig andere Beobachtung läßt sich anstellen, wenn 
wir uns mit den zeitlich später auftretenden Heldendichtun­
gen (um die Jahrtausendwende) beschäftigen (z.B. Dietrich 
von Bern, Siegfriedsage), auch wenn diese ebenfalls im Dritten 
Reich ideologisch mißbraucht wurden. Sie werden den Kindern 
immer noch gerne vorgelesen. Wir leben in einer Kultur, die 
stark vom christlichen Denken geprägt ist, das von hintergrün­
dig kriegerischen Idealen durchdrungen ist. Das progressive, 
erobernde Abenteuer ist gefragt, das es ermöglichen soll, uns 
mit Helden oder Heldinnen zu identifizieren. Dies kann jedoch 
nicht darüber hinwegtäuschen, daß wir im Gegensatz zu ande­
ren Kulturen, etwa der griechischen, ägyptischen, hebräischen, 
indischen oder persischen, nur einen äußerst spärlich übermit­
telten Götter- und Schöpfungsmythos besitzen. Hinzu kommt 
noch der bittere Wermutstropfen, daß das überlieferte Material 



16

fast ausschließlich nordischen Ursprungs und großenteils nur 
fragmentarisch erhalten ist. Im südgermanischen Raum sind 
so gut wie keine Überlieferungen vorhanden. Bleibt der Trost, 
daß es vermutlich einen allgemeingermanischen Mythos nicht 
gegeben hat. Die germanischen Mythen sind sehr weit in die 
Vergangenheit abgesunken, größtenteils vergessen. Bilder der 
römisch-griechischen Kultur, der ägyptischen und durch die 
Christianisierung, die hebräisch-jüdischen Mythen der Bibel, 
haben in uns einen weiten Boden bekommen. Darunter liegt 
die Schicht der alten germanischen und keltischen Mythen, die 
es zu entdecken gilt. 

Wenn die Bilder und Symbole der Mythen auch eine star­
ke Aufforderung besitzen, sie zu interpretieren oder sie auf 
bestimmte theoretische Modelle zurückzuführen, so darf dabei 
nicht verloren gehen, daß sich die Mythen nicht zu diesem 
Zweck entwickelt haben. Sie entstanden vielmehr aus einem 
komplexen Prozeß: aus dem Gespräch mit den Göttern, wie 
es sich in Form der liturgischen Rituale ausdrückte, oder es 
waren Traumgesichte, prophetische Eingebungen, die in der 
Folgezeit den Kontakt mit der Gottheit in der Gruppe ermög­
lichten. Im Mythos ist „Urweisheit“ enthalten, deshalb stimu­
liert und drängt er dazu, ihn aus der Tiefe seiner Bilder her­
auszuheben und in die verschiedensten Lebensbereiche und 
Theoriemodelle umzusetzen. Solange ein Mythos lebt, werden 
die Menschen, die in ihm leben, nicht das Bedürfnis haben, ihn 
zu interpretieren. Später, wenn er zur archäologischen Realität 
geworden ist, kann er wertvollste Hinweise auf den psychi­
schen Unterbau der Menschen geben, die in seinem Kultur­
kreis gelebt haben und leben. 

Einer der kompetentesten Mythenforscher, Joseph Camp­
bell, verweist auf die drei Funktionen, die den Mythos für ein 
Volk bedeutsam machen: Mythen rufen im Individuum ein 
Gefühl der Ehrfurcht hervor, das sich nicht nur auf die Gottheit 
beschränkt, sondern auch dessen Schöpfung erfaßt, in der die 
Existenz des Menschen beinhaltet ist. 

Die Mythen bringen die erschaffene Lehre von der Welt­



17

ordnung zum Ausdruck und führen außerdem das Individu­
um in die Wirklichkeit seiner eigenen Psyche ein. Auf diese 
Weise bekommt der Mensch Bilder, mehr noch, Symbole für 
sein Leben, die ihn mit den kosmischen Energien und seiner 
eigenen Realität in Verbindung bringen und darüber hinaus 
symbolhafte Formeln zur Verfügung stellen, die eine Art psy­
chischen „Fahrplan“ beinhalten. Diesen Fahrplan muß der 
Mensch nicht kennen, aber er lernt durch die Mythen, diesem 
zu vertrauen. Er gibt den Ereignissen Sinn und Ordnung, bet­
tet freudvolle und schmerzhafte Erlebnisse in einen kosmi­
schen Zusammenhang. Dieser psychische Bau- oder Fahrplan, 
für den Menschen der Frühzeit ausschließlich in der Hand der 
Götter angesiedelt, besitzt ein Zentrum, das im Unbewußten 
des Menschen angelegt, für die erforderlichen Stationen in der 
psychischen Entwicklung sorgt und aus dem heraus sich die 
Symbole dem Menschen darbieten. 

C. G. Jung hat es das SELBST genannt. Aus diesem psy­
chischen Zentrum - so können wir hypothetisch annehmen, 
denn es kann vorerst nicht mehr als eine Hypothese sein - 
kommt es durch ein großartiges und geheimnisvolles Zusam­
menwirken mit all dem, was den Menschen umgibt, zu den 
hilfreichen Symbolen, die über Ritual und Mythos auf den 
Menschen einwirken. 

Odin ist eine Gestalt, in der sich auf seinem Weg zum All­
vater der Welt göttliche und menschliche Persönlichkeitsantei­
le erkennen lassen. Als Gottheit repräsentiert er das göttliche 
Interesse am Wohlergehen der Menschen, die ohne die Inspi­
ration der Gottheit in der Unbewußtheit verhaftet bleiben. In 
seinen menschlichen Persönlichkeitsanteilen verkörpert er den 
Weg der Psyche aus dem Unbewußten heraus zu Bewußtheit 
und Individuation. 

Die Grundannahme, gewissermaßen das psychologische 
Axiom dieser Arbeit, ist die Erkenntnis C.G. Jungs, daß „die 
Götter unzweifelhaft Personifikationen seelischer Gewalten 



18

sind.“4 Damit besteht keinesfalls der Anspruch, daß dies dem 
Wesen des Göttlichen vollständig gerecht werden könnte. Viel­
mehr sollen die mit der Gottheit verbundenen seelischen Phä­
nomene unter diesem Gesichtspunkt untersucht werden. Sie 
machen sich zunächst in der Außenwelt und nicht im innerpsy­
chischen Erleben bemerkbar. 

Die als Götter personifizierten Gewalten sind in den Mythen 
sorgfältig und umfangreich charakterisiert und können in 
Gebet, Ritus oder sonstigen theologischen Gehalten übermit­
telt, lebendig gehalten und weiterentwickelt werden. 

So formuliert sich auf unbewußte Weise der Archetypus 
der jeweiligen Gottheit, intuitiv wird sie erfaßt und im Mythos 
dargestellt. Die jeweilige durch die Gottheit repräsentierte, 
seelische Kraft wird begegnungsfähig, der Mensch kann sich 
mit ihr auseinandersetzen und sich ihr annähern. Erst wenn 
die unbewußten, bedrängenden seelischen Gewalten auch 
im Innern des Menschen versöhnt und schließlich integriert 
sind, müssen sie nicht mehr im Außen, in den Menschen sei­
ner Umgebung verfolgt oder befehdet werden. Sobald dieser 
Integrationsvorgang ein befriedigendes Niveau erreicht hat, 
herrscht Friede. 

Besonders C. G. Jung hatte sich bereits 1935 in „Wotan“ 
zur Lage der deutschen Nation geäußert5 und sah in Gott 
Wotan einen verdrängten psychischen Inhalt wieder zutage tre­
ten, der in seiner rasenden Qualität, wie es eben einer Sturm­
gottheit entspricht, über Deutschland hinwegstürmte und eine 
neue zeitgemäße Antwort auf ihn verlangte. Diese Antwort 
wurde vom deutschen Volk nicht gegeben. Vielmehr ließ es 
sich in einer psychotisch anmutenden Weise erfassen. Das 
führte zu einer äußerst unheilvollen Entwicklung, an der wir 
noch lange zu arbeiten haben werden. 

Die vielschichtige Gestalt Odins beinhaltet eine Fülle fas­
zinierender Details und Symbole und macht ihn für eine tie­
fenpsychologische Betrachtung interessant. Aus den Quel­

4      �C.G. Jung, Wotan, Zürich 1936, S. 12
5      C.G. Jung, Wotan, a.a.O.



19

len des deutschen Aberglaubens lassen sich, ergänzend zu 
den nordischen Mythen, in bescheidenem Umfang weitere 
Details gewinnen. Dabei muß allerdings berücksichtigt wer­
den, daß der Aberglaube sich besonders im Leben der bäuer­
lichen Bevölkerung gehalten hat und über die religiöse Praxis 
und Anschauungen der gebildeten Schichten wenig aussage­
kräftig ist. Immerhin lassen sich auf diesem Weg noch einige 
Facetten Odins freilegen, die sonst verloren wären. Folgen wir 
Odin, dieser zentralen Gestalt der germanischen Mythologie, 
auf seinem Entwicklungsweg und betrachten den germani­
schen Schöpfungsmythos und das Werden der Gottheit vom 
schamanischen Naturgott zum Allvater mit monotheistischen 
Ansätzen, der sein Volk als Sturmgott ebenso erfaßte, wie er 
es als Zauber- und Orakelgott und als Wesen tat, das sich zur 
Erlangung höherer Kulturgüter selbst opferte. Es sind nur weni­
ge Quellen, die uns wesentliche Anhaltspunkte geben und sich 
zum intensiveren Studium der germanischen Mythen heranzie­
hen lassen: 

Die „Völuspa“ („Der Seherin Gesicht“ oder „Die Weissagung 
der Seherin“), wie diese Verse heißen, ist ein Teil der Älteren 
Edda und erzählt vom Werden und Vergehen der göttlichen 
Welt. Es gibt noch weitere Versdichtungen, doch enthalten die­
se meist nur zusätzliche Details und können die Völuspa nur 
ergänzen. 

Die „Gylfaginning“, auch Prosa-Edda genannt, ist eine 
Prosadichtung, die Snorri Sturluson um 1222 n. Chr. in Island 
verfaßte. Dies geschah zu einer Zeit, als Island durch einen 
Beschluß auf dem Allthing, dem großen Treffen der isländi­
schen freien Männer, im Jahre 1000 nach Christus bereits über 
200 Jahre christianisiert war.

Beim Studium dieser Schriften besteht ständig die Gefahr, 
in den vielen Unklarheiten und Widersprüchen, mit denen die 
Texte durchsetzt sind, stecken zu bleiben. Damit erschwert 
sich der Zugang zur Mentalität der Germanen und der Inhalt 
der Mythen bleibt auf unvermeidlich oberflächliches Interpre­
tieren beschränkt. Die Geheimnisse ihrer Religion, ihres Wis­



20

sens um Leben und Tod, ihr Zugang zur Anderswelt und zu 
den höheren Welten und die damit verbundene Mysterienpra­
xis, bleibt weitgehend verborgen und im dunkeln. 

Die überlieferten Runeninschriften sind für die Forschung 
ebenfalls nur teilweise hilfreich, da sie aus einer relativ späten 
historischen Schicht stammen, die etwa ab unserer Zeitrech­
nung anzusiedeln ist. Diese Schriften haben außerdem fast 
ausschließlich der magischen Praxis gedient. Da uns gerade 
diese Praktiken weitgehend unbekannt sind, bleibt ihr Aussa­
gewert beschränkt. 

Im hier vorgelegten Versuch wird die Interpretation ausge­
hend von Material gewagt, das Snorri in der Edda niederge­
schrieben hat. Besondere Aufmerksamkeit wird dabei auf die 
Übertragung der altnordischen Begriffe und Namen gerichtet, 
da sich in ihnen das Wesen der Dinge auf symbolische Weise 
oft besser und klarer darstellt, als wir dies mit unserem heutigen 
abstrahierenden Denken gewohnt sind, in dem Namen meist 
nur noch operationalen Begriffen entsprechen. Die Wichtigkeit 
der Namen in den alten Zeiten läßt sich daran erkennen, daß es 
noch im frühen Mittelalter üblich war, bei einer Begegnung den 
eigenen Namen möglichst nicht zu nennen, solange das Gegen­
über noch unbekannt war; drohte doch die Gefahr, daß der 
Fremde mit Hilfe magischer Praktiken Einfluß ausüben könne. 

Im Namen waren früher selbstverständlich die Qualitäten 
seines Trägers beinhaltet, die sich entweder auf seine physi­
schen oder psychischen Qualitäten bezogen oder Auskunft 
über seine Herkunft oder seinen Stand gaben. Demgegenüber 
ist heute der Name nur noch Index, eine Stelle im Alphabet 
und oft sogar nur noch Personalnummer. 

Auch wenn die Sprache Snorris für uns heute häufig holp­
rig und manche Details wenig poetisch ausgestaltet sind, hat 
er in seinen Bildern versucht, die Welt Odins zu bewahren und 
zu überliefern - die nachfolgend ausgewählten Mythen werden 
hier möglichst genau entlang dem überlieferten Text von Gyl­
faginning und Edda nacherzählt und auf die wesentlichen Ele­
mente reduziert.



21

Am Anbeginn bestand die Welt aus zwei 
sehr gegensätzlichen Hälften: Kälte 
und Dunkel im Norden, Hitze und hel­
les loderndes Licht auf der südlichen 
Erdhälfte. Dazwischen lag ein großer 
leerer Raum, die gähnende Schlucht 
Ginnungagap. Die grimmig kalte, eisige 
Gegend im Norden wurde Niefelheim 
genannt. Dort sprudelte die kalte Quel­
le Hwergelmir (der brausende Kessel). 
Zwölf Flüsse, die auch Gift und Salz 
mit sich führten, entsprangen daraus 
und ergossen sich in den gähnenden 
Abgrund Ginnungagap. So bestand 

die nördliche Welt ganz aus Eis, Reif, kaltem Nebel und 
Schneestürmen.
Ganz anders ging es in der heißen Welt des Südens zu, 
die Muspellheim genannt wurde. Dort loderten Feuer und 
die Funken flogen. Und wie von Norden her die kalten 
Fluten der elf Ströme sich in die gähnende Leere ergos­
sen, so kamen vom Süden die heißen Winde und brach­
ten Funken und Glutteilchen mit sich. Reif und heißer 
Luftstrom trafen aufeinander. Es schmolz und tropfte und 
daraus entstand die Gestalt eines Menschen, der Ymir 
genannt wurde. Er wurde zum Stammvater aller Riesen. 
Als er schlief und zu schwitzen begann, wuchsen ihm 
unter dem linken Arm ein Mann und eine Frau. Schließlich 
zeugte der eine Fuß noch mit dem anderen einen sechs­
häuptigen Sohn.
Als nächstes entstand durch den tropfenden Reif die Kuh 
Audhumbla. Aus den Zitzen dieser hornlosen Kuh ergos­
sen sich vier Milchströme, die Ymir speisten, der weiter 
und weiter zu gigantischer Größe wuchs.
Die Ur-Kuh ernährte sich, indem sie von den salzigen Eis­
blöcken leckte. Eines Tages kamen dabei die Haare eines 
Menschen zum Vorschein, am zweiten Tag der Kopf und 



22

am dritten Tag war der ganze Mensch frei geworden. Er wurde 
Buri genannt und galt als besonders schön, groß und stark. 
Auch Buri zeugte aus sich selbst seinen Sohn Burr, der später 
eine Riesin zur Frau nahm. Ihre Söhne waren die drei Brüder 
Odin, Hönir und Lodur. 
Die kraftstrotzenden jungen Götter kamen bald in Konflikt 
mit den Riesen, die über die Eiswelt herrschten und beson­
ders mit dem immer weiter wachsenden Ur-Riesen Ymir. So 
erschlugen sie ihn eines Tages und in dem Blut, das aus sei­
nen Wunden floß, ertrank das gesamte Reifriesengeschlecht. 
Nur Bergelmir, der schlaue Enkel Ymirs, konnte mit seiner Frau 
in einen Waschtrog klettern und sich retten. Von ihm stamm­
ten in der Folge die weiteren Reifriesengeschlechter ab. Den 
riesigen Leib Ymirs warfen Odin und seine Brüder in die gäh­
nende Leere Ginnungagaps und erschufen aus ihm die Wel­
ten. Aus dem Blut wurde das Meer und alle anderen Gewässer 
gemacht, aus seinem Fleisch das Festland. Aus Zähnen und 
Knochen entstanden Felsen, Steine und Geröllfelder. Die Haare 
wurden zu Bäumen und Sträuchern. Und um die Erde trocken 
gegen das Meer zu halten, bildeten die drei Götter aus den 
Augenbrauen einen Wall. Aus dem Gehirn Ymirs wurden die 
Wellen des Meeres und Nebel erschaffen.
Im verwesenden Fleisch des Riesen hatten sich Maden gebil­
det, denen die drei Brüder Verstand und Menschengestalt 
gaben und die sie Zwerge nannten. Sie sollten in der dunklen 
Erde und den Steinen wohnen. Ihr Reich hieß deshalb Dun­
kelalfenheim.
Aus der Hirnschale Ymirs gestalteten die drei Brüder den Him­
mel, der an seinen vier Enden jeweils von einem Zwerg abge­
stützt wurde. So trugen die vier Zwerge Austri, Westri, Nordri 
und Sudri wie vier Säulen den Himmel. Aus den umherfliegen­
den Blutteilchen und den Funken aus Muspellheim setzten die 
drei Brüder die Gestirne an den Himmel und schrieben ihnen 
Platz und Bahn vor.

*



23

Odins erste Frau ist die Nacht. Mit ihr zeugt er die Erde und 
mit dieser wiederum seinen ersten Sohn Thor, den Gott des 
Donners. Ein weiteres Kind der Nacht ist der Sohn Dag. Odin 
versetzt sie beide an den Himmel und übergibt jedem ein 
Pferd, damit sie täglich um die Erde reiten sollen. Voraus rei­
tet die Nacht und ihr Pferd betaut jeden Morgen mit seinem 
Sabber die Erde. Dags Pferd erleuchtet mit seiner glänzenden 
Mähne den ganzen Luftraum und die Erde. 
Von einem Riesen stammen Sonne und Mond ab. Der Mond 
wird von zwei Kindern begleitet, die sich Bil und Hjuki nennen. 
Bil verkörpert den Abstand, das Zögern und Zaudern, wäh­
rend Hjuki die heilenden, regenerierenden Kräfte des Mondes 
darstellt. Ihr Vater ist Widfin, der Mann im Mond, der nur bei 
Vollmond gesehen werden kann. Der schnelle Lauf von Sonne 
und Mond ist darin begründet, daß beide von Wölfen bedrängt 
und verfolgt werden. Diese heißen Skjöll (das bedeutet Spott, 
Falschheit, Lug und Lärm) und Hati (der Verächter, der Feind). 
Als die Söhne Burrs eines Tages am Meeresstrand spazieren 
gehen, finden sie zwei Baumstämme, die sie dazu inspirieren, 
aus ihnen Menschen zu erschaffen. Odin gibt ihnen Atem und 
Leben, Hönir schenkt ihnen Verstand und Bewegungsvermö­
gen und Lodur die äußere Erscheinung, Sprache, Gehör und 
Sehvermögen. Schließlich geben sie den Menschen Kleidung 
und Namen. Der Mann wird Ask genannt, die Frau Embla. 
Leben sollen die Menschen in Midgard, dem mittleren Garten. 
Gegen die Welt der Riesen, die in Utgard, dem äußeren Garten 
leben, waren die Menschen durch einen Wall aus Ymirs Brauen 
geschützt.
Die Götter, die sich fortan Asen nennen, haben in Asgard ihre 
Wohnungen gebaut. Ihre Welt und die der Menschen, ist durch 
die Asenbrücke verbunden, die auch Bifröst, der schwan­
kende Weg, genannt wird. Sie schimmert in den herrlichsten 
Regenbogenfarben. Es wird auch erzählt, daß das leuchtende 
Rot von den Flammen herrührt, die den Riesen den Weg nach 
Asgard versperren sollen. 
Zum Schutz der Brücke ist der Ase Heimdall abgeordnet. Er 



24

wacht an ihrem Fuße mit Schwert und einem Horn, das an 
dem Tag ertönen wird, wenn die Brücke durch die Anstürme 
der Riesen in Gefahr gerät.
In der prächtigsten Wohnburg lebt Odin, sie wird „Freudeheim“ 
genannt. Ein weiterer Wohnsitz Odins ist Walhall, ein Ort, der 
ursprünglich ein Totenberg mit einer unterirdischen Totenhalle 
war. Hierher kommen die gefallenen Krieger, die Einherier (d.h. 
der alleine kämpft) genannt werden und Odins Adoptivsöhne 
sind.
In Walhall werden Asen und Einherier von den Walküren (val­
kyra, diejenige, die bestimmt oder auswählt, wer fallen soll) 
bedient. Odin sendet sie in jedem Kampf aus, um die Männer 
zu bestimmen, die den Tod finden sollen. Auch entscheiden sie 
in seinem Namen über den Sieg. Mit dem obersten Asen reiten 
sie in die Schlacht, um die Helden zu küren (kjosa, wählen) und 
nach Walhall zu führen (valr, die auf dem Schlachtfeld liegen­
den Leichen; höll, Halle; val, tot, gefallen; Walhall, die Halle der 
Gefallenen). Die drei Walküren Gudr (Kampf), Rotta (wühlen, 
wälzen, in Unordnung bringen) und Skuld (Schuld) reiten allen 
voran in die Schlacht. Zusätzlich zu diesen sind 13 Walküren 
bekannt, deren Namen ihren kriegerischen Charakter ausdrüc­
ken: die zum Beben Bringende, Wolke (Nebel), Axt, Kampf, 
Kampflärm, Kräftige, Waffenklang, Verzauberung (die, die den 
Kämpfenden lähmt), Lärm, Speerkampf, Schildvernichterin, 
Planzerstörerin und die Hinterlassene.
In Walhall gibt es den Eber Sährimnir (das rußfarbige Seetier), 
der jeden Tag vom Koch Andhrimnir (der im Gesicht rußig ist) 
in einem besonderen Kessel gekocht wird. Dabei reicht das 
Fleisch immer für alle, und jeden Abend wird der Eber wieder 
lebendig. Odin selbst ißt nie davon. Da er keine Speise braucht 
und für ihn Wein und Met sowohl Getränk als auch Speise ist, 
gibt er das Fleisch seinen beiden Wölfen Geri (der Gierige) und 
Freki (der Gefräßige). 
Auf dem Dach von Walhall weidet die Ziege Heidrun (run, 
Rune; heidr, Ehre Ansehen; die ein herrliches Geheimnis 
besitzt) und knabbert die Nadeln des Baumes ab, der Lärad 



25

(*hleadr,1 der Stille Spendende; hle, Schutz, Obdach, Decke) 
heißt. Aus ihrem Euter rinnt Met, jeden Tag ein Schöpfgefäß 
voll. Dies genügt, um alle Einherier völlig betrunken zu machen. 
Jeden Morgen legen die Einherier ihre Rüstungen an und 
ziehen durch die 540 Tore, von denen jedes so breit ist, daß 
800 Krieger zugleich hindurch können. Draußen kämpfen und 
töten sie einander und „spielen“ so bis zur Frühstückszeit. 
Danach reiten sie nach Walhall zurück und setzen sich wie­
der zum Trinken und durch Heidruns Met heilen sogleich alle 
ihre Wunden. Außer der Ziege Heidrun befindet sich dort auch 
noch der Hirsch Eikthyrnir (Eichendornbusch, oder der mit wie 
Eichenästen gekrümmten Hörnern). Er frißt ebenfalls an den 
Zweigen des Baumes Lärad und von seinem Geweih tropft 
Reif bis in die Quelle Hwergelmir hinab, wo die kalten Flüsse 
entspringen.2

Die erfinderischen Götter stellen Öfen her, um Eisen zu 
schmelzen, bauen sich Ambosse, Hämmer, Zangen und viele 
Geräte wie Äxte, Schwerter, Speere. Aus reinem Gold fertigen 
sie kunstvolle Becher, Schüsseln und kostbarstes Geschmei­
de. Für die Göttinnen ist der mit besonders viel Gold und Silber 
ausgestattete Saal „Wingolf“ vorgesehen. 
Der hochgewachsene und vornehme Odin ist eine sehr stattli­
che Erscheinung und hat auf Frauen eine besondere Wirkung, 
die er auch dann nicht einbüßt, als er nur noch ein Auge hat. 
Durch die Fähigkeit, seine Rede in gereimten Versen zu gestal­
ten und entsprechend gewandt und eloquent aufzutreten, übt 
er eine starke Wirkung auf seine Zuhörer aus.
Odin ist ein großer Zauberer, der durch verschiedenste magi­
sche Techniken die Kraft der Verwandlung ebenso beherrscht, 
wie die Gabe, Tote wieder zum Leben zu erwecken. Aussehen 

1   Das vorangestellte Zeichen „*“ bedeutet den gemeingermanischen 
Ursprung des Wortes.

2  Diese Flüsse heißen: Sid, Vid, Sekin, Ekin, Svöl, Gunnthro, Fjörm, Fim­
bulthul, Gipul, Göpul, Gömul, Geirvimul. Sie fließen alle durch das Asen­
gebiet. Ferner gibt es noch folgende Flüsse: Thyn, Vin, Thöll, Höll, Grad, 
Gunnthrain, Nyt, Naut, Nönn, Hrönn, Vina, Vegsvinn, Thjodnuma.



26

und Gestalt kann er jederzeit und beliebig wechseln und seinen 
Aufenthaltsort blitzschnell verändern. 
Allein durch sein Wort ist er in der Lage, Feuer zu löschen und 
Stürme zu besänftigen. Tiere und Menschen heilt er von ihren 
Krankheiten, wenn es ihm gefällt. 
Doch geschieht es auch, daß Odin Krankheit, Tod und Unheil 
verhängt und seinen Gegnern Verstand und Kraft raubt. Um 
dies zu bewirken, bedient er sich ausgefeilter Zaubergesänge 
und Beschwörungspraktiken. 
Zauberkraft besitzt auch sein Speer, der, wenn er ihn über das 
gegnerische Heer schleudert, die Erde erzittern läßt und den 
Feind dem Untergang weiht.
An seiner Hand trägt Odin einen Ring, der in jeder neunten 
Nacht acht gleiche Ringe abtropft. Wenn er nicht gerade in sei­
ner goldenen Rüstung auf Sleipnir in die Schlacht reitet oder 
Pflichten in Asgard zu erfüllen hat, wandert er gerne zu den 
Menschen nach Midgard. Dazu legt Odin seinen blauen Him­
melsmantel um und setzt seinen breitkrempigen Hut auf. Gele­
gentlich begleiten ihn dabei seine beiden Wölfe Geri und Freki.
Odin hat sich zwei Raben gezähmt und sie sprechen gelehrt. 
Jeden Morgen fliegen Huginn (Sinn, Gedanke) und Muninn (der 
sich Erinnernde) aus und wenn sie am Abend zurückkehren, 
setzen sie sich auf seine Schultern und berichten ihm von allen 
Ereignissen und Neuigkeiten. Die Menschen nennen Odin des­
halb manchmal Hrafnagud, was Rabengott bedeutet.
Auch von seinem Göttersitz aus kann Odin in die Welt sehen, 
so daß nichts vor ihm verborgen bleibt. Weil er glaubt, daß 
außer ihm und seiner Gattin Frigg niemand die Weisheit 
besitzt, all das Geschaute und Beobachtete zu deuten, ach­
tet er sehr darauf, daß keiner der Asen verbotenerweise sei­
nen Platz auf der Himmelsbank einnimmt. Trotzdem regiert 
Odin nicht alleine, vielmehr hält er auf dem Thing an der 
Asenbrücke täglich Rat mit seinen Götterkolleginnen und  
-kollegen. Hier entscheiden sie die Geschicke und schlichten 
Streit, den sie häufig untereinander haben.



27

Der wichtigste Ase nach Odin ist sein Sohn Thor (*thun­
ra, der Donner). Er gilt als der Stärkste unter allen Menschen 
und Göttern und besitzt die Burg Thrudvangr mit einer Halle, 
die Bilskirnir (der unverwüstlich Starke; oder auch: der sich 
[nur] für einen Augenblick aufhellt - durch den Blitz) genannt 
wird. Diese Halle ist ähnlich groß wie Walhall und besitzt 540 
Räume. 
Thors Wagen wird von den beiden Böcken Tanngnjostr (der, 
der mit den Zähnen knirscht) und Tanngrisnir (der, dessen 
Zähne nicht dicht stehen) gezogen. Stets hat er seinen Ham­
mer mit dem etwas zu kurz geratenen Stil bei sich. Ihn benötigt 
er in seinem Kampf gegen die Riesen. 
Thors Gattin ist Sif (weibliche Verwandte), die Asin mit den gol­
denen Haaren.3

Weitere Söhne Odins sind der Lichtgott Balder, der Dichtergott 
Bragi, der blinde Hödr und der Bote Hermod. Zu späteren Zei­
ten wird Tyr, der ursprünglich ein alter indogermanischer Him­
melsgott war, auch zu den Söhnen Odins gezählt. Außerdem 
gehören zu seinen Söhnen der schweigsame Vidar und der 
kühne Vali.
Als eines Tages ein kleiner Riese nach Asgard kommt und mit 
seinen geschickten Ratschlägen und seiner trefflichen List im 
Kampf gegen die Trolle die Asen sehr beeindruckt, wählt Thor 
ihn als Begleiter auf seinen häufigen Reisen. Der kleine Riese 
heißt Loki und ist stets zu lustigen Streichen aufgelegt. In 
besonderer Weise sucht er die Nähe Odins und fühlt sich ihm 
sehr verbunden. Thor und Balder setzen sich im Rat der Götter 
dafür ein, Loki in den Kreis der Asen aufzunehmen. Auch Odin 
preist Lokis Schlauheit, er mischt mit ihm sein Blut und macht 
ihn zu seinem Wahlsohn. Lokis Eheweib ist Sigyn (das bedeu­

3     �Mit Sif hatte er die Tochter Thrud (Ebene der Kraft, Ort der Kraft) und 
den Sohn Lorride. Aus erster Ehe hatte seine Gattin den Sohn Ullr 
(der Herrliliche), der wohl ein Sohn Odins ist und zu den Asen gezählt 
wurde. Thor besaß noch die beiden Söhne Magni (der Starke) und 
Modi (der Zornige), deren Mutter die Riesin Jarnsaxa war. Diese bei­
den werden in der neuen Welt nach den Ragnarök eine wichtige Rolle 
spielen. (Gylf., Kap. 21)



28

tet Sieg oder Freundin, die schwangere Regenwolke), die treu 
zu ihm hält und mit ihm zwei Söhne hat. Auch besitzt er ein 
Paar Schuhe, mit denen er windschnell über Luft und Meer 
eilen kann. 
Loki wird als hübsch und schön vom Ansehen her, aber mit 
listigem Charakter und sehr unbeständiger Art beschrieben. 
Seine Klugheit und Verschlagenheit, ja die Arglist in allen Din­
gen, zeichnet ihn besonders aus. Er gehört zu den schillernd­
sten Charakteren in Asgard und besitzt die Fähigkeit, sich 
unentbehrlich zu machen. Loki ist immer dabei, wenn es Pro­
bleme zu lösen gilt, auch wenn er häufig selbst für deren Ver­
ursachung verantwortlich zeichnet. Folgende Geschichte soll 
dies verdeutlichen:
Als die Götter Midgard gegründet und auch Walhall errichtet 
hatten, kam ein Handwerker und bot sich an, ihnen in drei 
Jahren eine so große Burg zu bauen, daß sie sich sicher und 
geschützt vor den Reif- und Bergriesen fühlen könnten. Als 
Entgelt für diese Leistung beanspruchte er Freya. Zudem ver­
langte er, daß ihm Sonne und Mond ausgehändigt werden 
sollten. Die Asen trafen sich, berieten und kamen überein, 
zuzustimmen, wenn die Burg in einem Winter fertiggestellt sei. 
Doch verliere der Handwerker jeden Anspruch, wenn nicht am 
ersten Sommertag die Burg errichtet sei. Auch dürfe ihm nie­
mand bei der Arbeit helfen. Als ihm diese Bedingungen über­
mittelt wurden, erbat er zur Unterstützung sein Pferd Svadilfari 
(der, der viele beschwerliche Reisen hat; Fahrt, Unternehmung 
mit unglücklichem Ausgang, schmähliche Reise). Loki setzte 
sich dafür ein, ihm dies zu erlauben. 
Der Riese begann am ersten Wintertag und arbeitete auch in 
den Nächten, um die vielen Steine zum Bau heranzubringen. 
Sein Pferd leistete ihm dabei unschätzbare Dienste. Der Bau 
schritt rasch voran und drei Tage vor Sommeranfang war er 
schon am Tor angelangt. Da bekamen es die Götter mit der 
Angst zu tun, traten im Thing zusammen und fragten sich, 
wer ihnen dazu geraten habe, diesen Handel einzugehen. 
Schnell war Loki als der Übeltäter ausgemacht und die Asen 



29

drohten ihm mit dem Tod, wenn er nicht einen Ausweg fände. 
Loki schwor in seiner Angst Eide, daß er auf eine Weise han­
deln werde, die den Baumeister seinen Lohnanspruch verlie­
ren lasse. Als dieser am selben Abend mit seinem Hengst hin­
ausfuhr, um Steine zu holen, sprang aus dem Wald eine Stute 
und wieherte laut. Der Hengst wurde wild, zerriß das Seil und 
galoppierte mit der Stute davon. So blieb die Arbeit in dieser 
Nacht liegen. 
Als der Handwerker sah, daß sein Bauwerk nicht rechtzeitig 
abgeschlossen werden konnte, geriet er in eine Riesenwut. 
Erst daran erkannten die Asen, daß der Baumeister ein Berg­
riese war. Einem Riesen gegenüber fühlten sie sich nicht an die 
Eide gebunden, die sie geleistet hatten. Eifrig riefen sie nach 
Thor, der mit seinem Hammer Mjöllnir nach dem Riesen warf, 
seinen Schädel in kleine Stücke zerbrach und ihn hinab in die 
Gewalt der Niefel schickte. Die Stute jedoch war Loki, der 
etwas später ein Fohlen zur Welt brachte, das grau war und 
acht Beine hatte. Die Götter nannten es Sleipnir (der Schlüpfri­
ge, der Wind).4

Daneben ist Loki noch der Vater dreier Ungeheuer. Zusam­
men mit der Riesin Angrboda (die Schaden-Kündende; die 
Schaden-Verursachende) zeugt er drei Wesen, die in ihrer Art 
sehr unterschiedlich, aber für die Ereignisse in der Welt um so 
bedeutender sind: den Fenriswolf, die Midgardschlange, wel­
che die ganze Welt umspannt und Hel, die Herrscherin des 
Totenreiches.
Als die Götter in Erfahrung bringen, daß diese drei Geschwi­
ster in Jötumheim (bei den Riesen) heranwachsen und durch 
Weissagungen gewarnt werden, welchen Schaden und wel­
ches Unglück ihnen durch diese Ungeheuer widerfahren wird, 
schickt Odin die Götter aus, diese bedrohlichen Geschöpfe zu 
ergreifen und zu ihm zu bringen. Die Midgardschlange wirft er 
ins Meer. Doch dort wächst und wächst sie, bis sie das ganze 

4     Gylf., Kap. 42
 



30

Land umschließt und sich selbst in den Schwanz beißt.5

Der Umgang mit dem Fenriswolf (*fen-(h)-rís-ulfr, Sumpf-
Strauch-Wolf) gestaltet sich schwieriger. Zunächst ziehen ihn 
die Asen in Asgard auf. Tyr allein hat den Mut, zum Wolf zu 
gehen und ihm Futter zu geben. Als die Götter sehen, daß der 
Wolf von Tag zu Tag größer wird und alle Weissagungen dar­
auf hindeuten, daß dieser ihnen eines Tages großen Schaden 
zufügen wird, fassen sie einen Entschluß und fertigen die star­
ke Fessel Läding (der mit List Bindende) an, bringen sie zum 
Wolf und bitten ihn, die Kraft dieser Fessel zu erproben. Der 
Wolf schöpft keinen Verdacht. Doch schon als er mit dem Fuß 
dagegen tritt, reißt die Fessel. Also stellen die Asen eine zwei­
te, doppelt so starke Fessel her, die sie Dromi (zögern, trödeln, 
langsam, etwas Hemmendes) nennen. Sie versprechen dem 
Wolf, er werde berühmt, wenn eine solch großartige handwerk­
liche Schmiedearbeit seiner Kraft nicht standhalten könne. 
Der Wolf zögert, doch schließlich läßt er sich anketten. Dann 
schüttelt er sich, strengt sich etwas an, stemmt mit dem Fuß 
dagegen, und die Kette zerbricht. Daraufhin schickt Odin den 
Boten Skirnir6 (der Strahlende) zu den Zwergen und läßt dort 
die Fessel Gleipnir herstellen. Diese wird gefertigt aus dem 
Geräusch der Katze, dem Bart einer Frau, den Wurzeln des 
Felsens, den Sehnen des Bären, dem Atem des Fisches und 
dem Speichel des Vogels. Glatt und weich wie ein Seidenband 
ist diese Fessel und doch außerordentlich fest und stark. Die 
Götter zeigen dem Wolf das Seidenband und fordern ihn auf, 
seine Kraft daran zu versuchen. 
Da antwortet der Wolf: „Es scheint mir, daß ich keinen Ruhm 
gewinnen werde, wenn ich ein so schmales Band zerreiße. 
Aber wenn es mit List und Tücke gemacht ist, obwohl es klein 
scheint, dann kommt es nicht um meine Füße.“ 
Die Asen versuchen, ihm zu schmeicheln, doch der Wolf bleibt 
vorsichtig. Um sich aber keinen Mangel an Mut vorwerfen zu 
lassen, verlangt er, daß ihm einer der Asen als Pfand die Hand 

5   Gylf., Kap. 34
6     Skirnir war der Bote Freyrs. 



31

in das Maul legen solle. Nur der mutige Tyr erfüllt diese For­
derung. Als der Wolf gegen die Fessel tritt, wird sie hart und 
je mehr er sich dreht und wendet, um so enger zieht sie sich 
zusammen. Alle Asen lachen. Nur Tyr hat das Nachsehen, 
denn der Wolf hat ihm die Hand abgebissen.
Nachdem der Wolf nun vollständig gebunden ist, nehmen die 
Asen ein Tau und ziehen es durch eine große Steinplatte. Einen 
weiteren großen Stein7 stoßen sie tief in die Erde und befesti­
gen daran das Tau. Als der Wolf seinen Rachen weit aufsperrt 
und zu beißen versucht, stecken ihm die Asen ein Schwert als 
Gaumensperre in das Maul. Fürchterlich heult der Wolf und 
aus dem Maul rinnt der Speichel und bildet so den Fluß „Van“ 
(Hoffnung, Erwartung, Gefahr?). Hier liegt der Wolf, bis das 
Ende der Götterwelt anbricht (Ragnarök).
Das dritte Kind Lokis, Hel, wird von Odin nach Niefelheim ver­
bannt. Dort gibt er ihr die Gewalt über alle an Krankheit und 
Alter auf ihrem Lager verstorbene Menschen, die „Strohtoten“. 
Hel’s Haut ist halb schwarz und halb fleischfarben. So ist sie 
in ihrer Düsternis und Grimmigkeit leicht zu erkennen. Hel­
heim, ihre Wohnstätte, liegt unter der Erde. Die Zäune dort sind 
außerordentlich hoch und an den Eingängen befinden sich 
Gittertore. Der Saal trägt den Namen „der von Regenschau­
ern Feuchte“, die Schüssel und Messer heißen „Hunger“, der 
Knecht wird „der, der träge geht“ gerufen. Die Türschwel­
le, über die man in ihren Saal tritt, heißt „Ort der Gefahr“. 
Das Bett nennt man „Lager“ und den Bettvorhang „bleiches 
Unheil“. 
Betrachtet man die Personen und Gegenstände in Hels Wohn­
sitz, so ist schon an den Namen unschwer zu erkennen, daß 
hier alles Elend der Welt versammelt ist: Lärm (so nennt sich 
schon der Grenzfluß), die Feuchte, Trägheit, Fäule, Gift, Hun­
ger, Verschmachtung, Unheil, fallende Gefahr, dunkle Berge 
und so fort. 

7  Dieser Stein heißt Thviti. Das sind Teile, die Megalithbauten entspre-
     �chen könnten (de Vries; Lorenz S. 431)



32

Als „der weiße Ase“ wird Heimdall (der über der Welt Leuch­
tende) bezeichnet. Seine Mütter sind neun Schwestern, die 
Töchter des Meerriesen Ägir. Er wird auch Hallinskidi und 
Gullintanni (der mit den goldenen Zähnen) gerufen, weil seine 
Zähne aus Gold sind. Sein Pferd heißt Gulltoppr (Goldspitze, 
Goldmähne). Heimdall wohnt in Himinbjörg (Himmelsberge) bei 
Bifröst. Als Wächter der Götter sitzt er am Ende des Himmels, 
um die Asenbrücke vor den Bergriesen zu schützen. Heimdall 
braucht weniger Schlaf als ein Vogel, und er sieht in der Nacht 
wie am Tage in gleicher Weise hundert Meilen weit (eine ältere 
norwegische Meile betrug etwa 12 km). Er hört alles, was lau­
ter ist als das Wachsen des Grases oder das der Wolle auf den 
Schafen. 
Freya (Herrin) ist die berühmteste Asin. Sie wohnt im Himmel 
in Fölkvangr (Kampfflur, -wiese), von wo aus sie auch zum 
Kampf reitet. Sie erhält die Hälfte der Schlachtfeldtoten, die 
andere Hälfte aber gehört Odin. Freyas Saal Sessrumnir (der, 
der viele Sitzplätze umfaßt) ist besonders groß und schön. 
Ihr Wagen wird von zwei Katzen gezogen. Sie reist gerne und 
steht den Menschen besonders nahe. Sie soll man in Liebes­
angelegenheiten anrufen.8 
Unter den Asen und Asinnen gibt es ein Paar, von dem wenig 
erzählt wird. Dies sind Bragi und Idun. Bragi wird wegen sei­
ner Klugheit gerühmt und zeichnet sich besonders durch seine 
Beredsamkeit aus. Vermutlich war er der verbale „Trouba­
dix“ der Asen. Idun (ithunn), seine Frau, ist für alle Götter von 
unschätzbarer Bedeutung, weil sie in einem Kästchen goldene 
Äpfel aufbewahrt. Wer von ihnen ißt, kann gewiß sein, daß er 
nicht altert.

*
Alles beherrschend steht am Mittelpunkt der Welt die immer­
grüne Esche Yggdrasil. Ihre Zweige breiten sich über die 
ganze Erde und erstrecken sich weit über den Himmel. Mit drei 
riesenhaften Wurzeln hält sich dieser Baum aufrecht. An jeder 
Wurzel entspringt eine Quelle. 

8    Gylf., Kap. 24  



33

An der ersten Quelle, die auch der Brunnen Hwergelmir 
genannt wird, lebt der Drache Nidhöggr und benagt dort, 
zusammen mit unzähligen Schlangen, die Wurzeln des Bau­
mes und gefährdet sein Leben.9 In den Zweigen der Esche 
weiden vier Hirsche10 und fressen die Knospen ab. 
Auf dem Wipfel sitzt der vielwissende Adler Orn, der von hier 
aus nach möglichen Feinden Ausschau hält. Zwischen sei­
nen Augen hat der vom Sturm zerzauste Habicht (Wedrfölnir) 
seinen Platz. Er ist für das Wetter verantwortlich. Außer dem 
Adler wacht noch ein goldglänzender Hahn, der wie die Sonne 
leuchtet. 
Das flinke und geschwätzige Eichhörnchen Ratatoskr rennt 
ständig am Stamm des Baumes hinauf und hinunter und sät 
Zwietracht zwischen Adler und dem Drachen Nidhöggr. 
Unter der zweiten Wurzel liegt die als Mimisbrunnen bezeich­
nete Quelle, in welcher Weisheit und Verstand verborgen sind. 
Diese Quelle wird vom Riesen Mimir, einem Onkel Odins, 
bewacht. Mimir besitzt umfangreiches, übernatürliches Wis­
sen, weil er täglich mit dem wunderhaften Gjallarhorn, das er 
für Heimdall aufbewahrt, aus dieser Quelle trinken kann. 
An der dritten Wurzel entspringt eine Quelle, die sehr heilig ist 
und Urdbrunnen heißt. Dort befindet sich die Gerichts- und 
Friedensstätte der Asen, die hier jeden Tag zum Thing zusam­
menkommen. Auf dem Weg dorthin reiten alle Asen über die 
Brücke Bifröst. Nur Gott Thor geht alleine zu Fuß und muß 
zahlreiche Flüsse durchwaten, denn unter seinen gewaltigen 
Tritten droht die Brücke zu bersten. 
Am Urdbrunnen steht eine prächtige Halle, in der die drei 
Schicksalsfrauen wohnen. Sie heißen Urd, Werdandi und 
Skuld, entscheiden über das Leben der Menschen und wer­
den Nornen genannt. Außer ihnen gibt es noch andere Schick­
salsfrauen, die allerdings namentlich nicht bekannt sind. Die 
Nornen kommen bei der Geburt zu jedem Menschen, um über 
sein Leben zu entscheiden. Sie sind göttlicher Abstammung, 

9      Gylf., Kap. 16 
10      Dainn, Dvalinn, Duneyrr, Durthror



34

andere gehören zu den Alfen (Lichtwesen), wieder andere zum 
Geschlecht der Dunkelzwerge (Erdzwerge).11 Nicht alle bringen 
den Menschen Gutes, denn Nornen aus böser Abstammung 
verhängen Unheil. Den Lebensfaden spinnen sie unterschied­
lich lang. 
Um die Gefährdung des Baumes durch Nidhöggr, Schlangen 
und Hirsche in Grenzen zu halten, holen die am Urdbrun­
nen lebenden Nornen jeden Tag Wasser aus ihrer Quelle und 
begießen damit die Esche, damit deren Zweige weder aus­
trocknen noch faulen. Dieses Wasser ist so heilig, daß alle 
Dinge, die damit in Berührung kommen, so weiß werden, wie 
das Häutchen, das unterhalb der Eischale liegt.12 Im Urdbrun­
nen selbst leben zwei Schwäne mit einem herrlich weißen 
Gefieder.13

*
Odins und Friggs Lieblingssohn ist Balder (*bhal, Glanz, der 
Kraftgebende). Als der Verständigste der Asen kann er am 
besten reden und wird in seiner Haltung als der Gnädigste 
angesehen. In seinem Wohnsitz Breidablik (Weitglanz) kann 
nichts unrein werden. Seine Gattin heißt Nanna (die Wagemu­
tige, die Kampfesfrohe; schwed. = Mutter), ihr gemeinsamer 
Sohn ist Forseti (Ernährer, Vorsitzender), der den Saal Glitnir 
am Himmel besitzt. Dieser Saal steht auf goldenen Säulen und 
ist ganz mit Silber gedeckt. Dort schlichtet Forseti die Streitig­
keiten der Menschen und Götter. In Forseti ist die versöhnende 
Gottheit zu erkennen.
Als Odins Sohn muß noch Hödr (höth, Kampf, Krieger, Kämp­
fer) genannt werden. Er ist blind und überaus stark. Seinen 
Namen erwähnen die Asen nicht gerne. Warum dies so ist, soll 
hier kurz erzählt werden:
Diese berühmte Geschichte beginnt damit, daß Odins Sohn 
Balder schwere und Gefahr verheißende Träume bekommt, in 
denen er sein Leben bedroht sieht. Er erzählt den Asen davon 

11  Gylf., Kap. 15
12  Gylf., Lorenz, S. 258
13  Gylf., Kap.  16 



35

und sie beraten, was für Balders Sicherheit getan werden 
könnte. Frigg hat die Idee, eidliche Verpflichtungen zur Scho­
nung von Balders Leben einzuholen. Diesen Eid müssen Feuer 
und Wasser, Eisen und Erze aller Art, Steine, die Erde, die 
Hölzer, die Krankheit, die Tiere, die Vögel, Gift und Schlangen 
ablegen. Jetzt ist Balders Leben sicher und die Asen beginnen 
ein Spiel: Auf dem Thingplatz schießen, schlagen oder werfen 
sie Steine nach Balder. Doch nichts schadet ihm. Er ist unver­
letzlich. 
Dies mißfällt Loki. Er verwandelt sich in eine Frau, geht zu Frigg 
und fragt, was die Asen auf dem Thing tun. Frigg durchschaut 
offensichtlich nicht, wen sie vor sich hat und beantwortet alle 
Fragen Lokis bereitwillig: „Nicht werden Waffen und Hölzer Bal­
der verletzen; Eide habe ich von allen erhalten.“ 
Der wißbegierige Loki will wissen, ob alle Dinge Eide geleistet 
haben, Balders Leben zu schonen. 
Frigg sagt: „Es wächst ein Baumschößling, westlich Walhall, 
Mistilteinn (Mistelzweig) genannt; er schien mir zu jung, um von 
ihm einen Eid zu fordern.“ 
Loki holt sich den Mistelzweig und geht damit zum Thingplatz. 
Dort entdeckt er den blinden Hödr, der außerhalb des Männer­
rings steht. 
„Warum schießt du nicht auf Balder?“ fragt er ihn. 
Hödr antwortet: „Weil ich nicht sehe, wo Balder ist und außer­
dem, weil ich waffenlos bin.“ 
Verschlagen fordert Loki ihn auf, Balder doch die Ehre zu 
erweisen und nach ihm zu schießen. Er weist die Richtung, 
reicht ihm den Mistelpfeil und Hödr schießt nach Lokis Anwei­
sung. Das Geschoß durchbohrt Balder und er fällt tot zu 
Boden. 
Die Asen sind sprachlos und wie gelähmt, als sie den gefalle­
nen Balder sehen. Aber niemand kann ihn rächen, denn hier 
auf dem Thingplatz ist die Friedensstätte. 
Als die Götter zur Besinnung kommen, will Frigg wissen, wer 
von den Asen ihre Freundschaftsgunst erwerben möchte, 



36

indem er den Helweg zur Hel reitet und dort versucht, Balder 
zu finden und gegen Lösegeld freizubekommen. 
Der schnelle und tapfere Hermod (kriegs-, kampfmüde), ein 
Sohn Odins, ist zu dieser Reise bereit. Odin gibt ihm sein Pferd 
Sleipnir und Hermod reitet los. 
Die Asen nehmen Balders Leiche und tragen sie ans Meer. 
Dort wollen sie Balders Schiff Hringhorni (krummhornig), das 
größte aller Schiffe, zu Wasser bringen. Auf ihm wollen sie die 
Einäscherung vornehmen. Doch das Schiff rührt sich nicht 
vom Fleck. 
Die Asen schicken nach der starken Riesin Hyrrokkin (die vom 
Feuer Gerunzelte, Faltige). Als diese auf ihrem Wolf, den sie mit 
einem Zaum aus Giftschlangen führt, geritten kommt, muß Odin 
vier Berseker rufen lassen, um dieses Tier bewachen zu kön­
nen. Hyrrokkin geht zum Vordersteven des Schiffes und stößt 
es mit der ersten schnellen Bewegung weg, so daß Feuer aus 
den Schiffsrollen schlagen und das ganze Land erbebt. Thor, 
der dies sieht, wird zornig über diese Ungestümheit und will ihr 
seinen Hammer auf den Kopf schlagen. Nur knapp können die 
umstehenden Asen dies verhindern. 
Balders Leiche wird auf das Schiff getragen und als seine Frau 
Nanna dies sieht, bricht ihr das Herz und sie stirbt. So wird sie 
neben Balder gelegt. Thor weiht den Scheiterhaufen mit sei­
nem Hammer. Als in diesem Moment der Zwerg Lit (Farbe) vor 
seine Füße tritt, gibt er ihm einen Tritt und stößt ihn ins Feuer, 
so daß er verbrennt. 
Auch Balders Pferd wird mit allem Sattelzeug auf den Scheiter­
haufen geführt. Odin legt für Balder seinen Goldring Draupnir 
dazu. 
Neun Nächte ist Hermod in der Zwischenzeit durch dunkle und 
tiefe Täler geritten, bis er zum Grenzfluß Gjöll und zur gold­
bedeckten Gjallarbrücke kommt, die zur Hel führt. Diese wird 
von der Magd Modgud (zorniger Kampf) bewacht. Sie fragt ihn 
nach Name und Geschlecht und stellt fest, daß er bei seinem 
Ritt über die Brücke mehr Lärm macht, als die fünf Scharen 
toter Männer am Vortag. Aber sie gibt ihm auch die Auskunft, 



37

daß Balder auf der Jenseitsbrücke Gjallarbru über den Grenz­
fluß und den Helweg entlang geritten ist. 
Hermod reitet weiter, bis er zu Helgrind, dem Zaun der Hel 
kommt. Er gibt seinem Pferd die Sporen und kann gerade 
noch über das Gittertor springen, ohne es zu berühren. Wer 
nämlich das Gatter berührt, kann Hel nie mehr verlassen. An 
der Halle der Hel angekommen, sieht er dort auf einem Ehren­
platz seinen Bruder Balder sitzen. Hermod bleibt die Nacht 
über und fordert von Hel am anderen Tag, Balder mit ihm 
heimreiten zu lassen. Er berichtet von der großen Trauer unter 
den Asen. Hel aber verlangt, daß man prüfen solle, ob Balder 
wirklich so beliebt sei. 
Sie sagt: „Wenn alle Dinge in der Welt, lebendige und tote, ihn 
beweinen, dann soll er zu den Asen zurückkehren dürfen, aber 
er muß hierbleiben, wenn auch nur einer Einspruch erhebt oder 
nicht weint.“ 
Balder begleitet Hermod aus der Halle hinaus und gibt ihm für 
Odin zur Erinnerung den Ring Draupnir mit. Hermod berichtet 
in Asgard alles, was er gehört und gesehen hat. 
Die Asen senden daraufhin Boten in die ganze Welt und bitten, 
daß um Balder geweint wird. Dies tun alle Menschen, die Tiere, 
die Erde, die Steine, die Bäume, alles Erz. Als die Boten ihren 
Auftrag erfüllt haben und heimreisen, entdecken sie in einer 
Felsenhöhle eine Riesin, die sich Thökk nennt. Auch sie wird 
gebeten, um Balder zu weinen, aber sie sagt: 

		  Thökk wird beweinen 
		  mit trockenen Tränen 
		  Balders Feuerbestattung; 
		  weder vom lebenden noch vom toten Sohn 
		  des Kerls hab ich einen Vorteil, 
		  ich habe mich weder am 
		  lebenden noch am toten Sohn
		  des Mannes erfreut, 
		  behalte Hel, was sie hat.
 

Es darf vermutet werden, daß es Loki gewesen ist, der hier in 
verwandelter Gestalt die Rückkehr Balders verhindert hat. 



38

Da die Götter über Loki sehr zornig sind, flieht dieser und ver­
birgt sich auf einem Berg. Dort errichtet er ein Haus mit vier 
Türen, um in alle Himmelsrichtungen sehen zu können. Oft 
verwandelt er sich tagsüber in einen Lachs und versteckt sich 
in einem Wasserfall, der Franangrsfors (fránn, glänzend; angr, 
Kummer; fors, Wasserfall, Sorge, Verdruß)14 heißt. Zuhause 
knüpft er Leinengarn auf solche Weise, wie seit dieser Zeit die 
Fischernetze gemacht werden. Als er sieht, daß die Asen nicht 
mehr weit sind (Odin hat ihn vom Himmelssitz aus beobach­
tet), wirft er das Netz ins Feuer, fährt hinaus auf den Fluß und 
verwandelt sich in einen Lachs.
Die Asen gehen in sein Haus und Kwasir, der Allerklügste unter 
ihnen, sieht in der Feuerstelle das verbrannte Netz und erkennt 
sofort, daß dies eine Vorrichtung zum Fischen gewesen sein 
muß. Die Asen stellen ein ebensolches Netz her, um Loki damit 
zu fangen.15  
Sie werfen es am Wasserfall aus. Thor hält es auf der einen 
Seite, die anderen auf der gegenüberliegenden. Aber Loki 
schwimmt vor dem Netz und versteckt sich zwischen den Stei­
nen. Schließlich beschweren die Asen das Netz, damit Loki 
nicht darunter durchschwimmen kann. So treiben sie ihn vor 
sich her, bis Loki kurz vor dem Meer hoch über das Fischnetz 
springt und zum Wasserfall schwimmt. 
Nun teilen sich die Asen in zwei Gruppen und Thor watet 
schweren Schrittes mitten im Fluß und ergreift Loki beim Ver­
such, über das Netz zu springen. Die Mythe berichtet, daß 
seitdem der Lachs hinten so schmal ist, weil Thor ihn durch 
die schnellen Bewegungen erst beim Schwanz festhalten 
konnte. 
Die Asen führen den gefangenen Loki in eine Felsenhöhle. 
Lokis Söhne Vali und Nari werden geholt. Vali wird von ihnen in 

14 Der Name deutet an, daß der glänzende Wasserfall für Loki Kummer 
bringt.     
15  Dieser Einschub über die Herstellung des Netzes könnte die Kreativität 
Lokis auch in ihrer Bedeutung für das Alltagsleben der Menschen erklären.
 



39

einen Wolf verwandelt, der sogleich seinen Bruder zerfleischt. 
Dann nehmen die Asen dessen Därme und binden Loki damit 
über drei scharfkantige Steine. Skadi nimmt eine Giftschlange 
und befestigt sie so, daß ihm das Gift ins Gesicht tropft. Aber 
Sigyn, Lokis Frau, steht ihm bei und hält eine Schale unter die 
Gifttropfen. Doch immer, wenn die Schale voll ist und Sigyn sie 
leert, tropft Loki das Gift ins Gesicht. Dabei fährt er so heftig 
zusammen, daß die ganze Erde bebt. So liegt Loki bis zu den 
Ragnarök in Fesseln.16

Bevor die Ragnarök (das Ende der Götterwelt) anbrechen, 
wird der Fimbulwinter kommen mit Schneetreiben aus allen 
Himmelsrichtungen, großem Frost und scharfen Winden. 
Dabei wird keine Sonne scheinen. Drei Jahre hintereinander 
werden Menschen und Götter keinen Sommer erleben. Dem 
gehen drei andere Jahre voraus, in denen auf der ganzen Welt 
schwere Kämpfe stattfinden; Familienangehörige werden ein­
ander aus Habsucht töten und keiner wird den anderen scho­
nen.
Danach wird sich etwas Außerordentliches ereignen: Sonne 
und Mond werden von den beiden Wölfen, die sie verfolgen, 
verschlungen. Die Sterne werden am Himmel verschwinden, 
Erde und Felsen werden beben, daß alle Bäume aus der Erde 
herausgerissen werden und die Felsen krachend zusammen­
stürzen. Alle Fesseln und Bande werden brechen und zerrei­
ßen. Auch der Fenriswolf wird sich losreißen. Das Meer wird 
das Land überfluten, weil sich die Midgardschlange in ihrem 
Riesenzorn bewegt und an Land kriecht.
Dann wird für den Kampf in Niefelheim das Schiff Nagelfar 
losgemacht. Dieses Schiff ist aus den Fingernägeln der Toten 
gefertigt. Der Riese Hrymr wird es durch die von der Midgard­
schlange aufgepeitschte See steuern und die Feinde aus Hel­
heim in den Kampf führen. Der Fenriswolf läuft mit aufgesperr­
tem Maul voran, wobei der obere Kiefer den Himmel und der 
untere die Erde berührt. Seinen Rachen würde er noch wei­

16  Gylf., Kap. 50    



40

ter aufsperren, wenn genügend Raum dazu vorhanden wäre. 
Feuer und Funken stoben aus seinen Augen und seiner Nase. 
Die Midgardschlange speit furchterregend Gift in Luft und Was­
ser. 
In diesem Lärm wird der Himmel bersten und die Riesen aus 
Muspellheim werden erscheinen. An erster Stelle reitet der 
Riese Surt mit seinem brennenden Schwert, das heller leuch­
tet als die Sonne. Wenn sie über die Brücke Bifröst reiten, wird 
diese zusammenbrechen. Trotzdem werden die Feinde, ange­
führt von Loki, dem alle Gefährten der Hel folgen, gemeinsam 
zum Kampfplatz Wingrid in Asgard gelangen.
Wenn dies alles geschieht, steht Heimdall auf und bläst in das 
Gjallarhorn. Die Götter halten zusammen ein Thing ab. Odin 
wird zum Mimisbrunnen reiten und Mimirs Rat für sich und 
sein Gefolge einholen. Die Esche Yggdrasil wird erbeben und 
alle Welt wird sich fürchten. Wenn die Asen und alle Einherier 
ihre Rüstungen angelegt haben, rücken sie zum Schlachtfeld 
vor. An der Spitze wird Odin reiten. Er muß mit dem Fenriswolf 
kämpfen. An seiner Seite streitet Thor, der ihm nicht beistehen 
kann, weil ihm sein Kampf mit der Midgardschlange alle Kräf­
te abverlangt. Freyr kämpft gegen Surt und fällt nach einem 
schweren Kampf. Auch der Hel-Hund Garm hat sich aus seiner 
Höhle losgerissen und stürzt als furchtbares Ungeheuer auf Tyr. 
Sie werden einander töten. 
Wenn Thor die Midgardschlange mit seinem Hammer vernich­
tet hat, kann er nur noch neun Schritte von ihr weggehen, dann 
fällt auch er, vergiftet vom Atem der Schlange, tot zur Erde. Der 
Fenriswolf verschlingt Odin. 
Vidar eilt herbei und tritt mit einem Fuß auf den Unterkiefer des 
Wolfes. An diesem Fuß trägt er den besonderen Schuh, der aus 
den kleinen Abfallstücken des Leders gefertigt worden ist, die 
man für Zehe oder Ferse ausschneidet. Er ergreift den Ober­
kiefer des Wolfes, zerreißt sein Maul und tötet den Wolf. Loki 
kämpft mit Heimdall, und sie töten einander. Danach schleudert 
Surt Feuer und die ganze Erde wird verbrennen.17 

17  �Vsp. 44 u. Gylf., Kap. 51    



41

Wenn Himmel und Erde verbrannt, die Götter, Einherier und 
alle Menschen tot sind, steigt die Erde aus dem Meer empor 
und sie wird grün und schön sein. Die Äcker werden unbestellt 
Frucht tragen. Vidar und Vali werden leben, weil weder das 
Meer, noch Surts Feuer ihnen Schaden zufügen kann. Sie wer­
den auf dem Idafeld wohnen, wo sich früher Asgard befunden 
hat. Dorthin kommen dann auch Thors Söhne, Modi (der Zor­
nige) und Magni (der Starke). Sie werden auch Mjöllnir, Thors 
Hammer bei sich haben. Danach werden Balder und Hödr aus 
Helheim kommen und sie alle werden sich zusammensetzen, 
sich erinnern und über die Ereignisse sprechen, die geschehen 
sind. Dann finden sie im Gras Goldtafeln, die den Asen gehört 
haben.18

Der beste Aufenthaltsort wird in Gimle, im Himmel sein. Dort 
wird es reichlich und gute Getränke im Saal Brimir (Brandung, 
starker Seegang, Meer) geben, der in Okolnir (der nicht Kalte) 
steht. 
Ein guter Saal wird sich auch auf den Nidafjöll (die finsteren 
Ebenen) befinden. Er wird aus rotem Gold errichtet sein und 
Sindri 19heißen. In diesem Saal sollen die guten und recht­
schaffenen Menschen wohnen. 
Ein anderer Saal aber, dessen Tür nach Norden gerichtet ist, 
wird sich in Naströndir (Leichenstrand) befinden. Die Wände 
dort werden aus geflochteten Schlangen bestehen. Dabei wei­
sen die Schlangenköpfe in das Haus hinein und speien Gifte, 
so daß die Giftströme über die Saalwänden fließen. Alle Eid­
brüchigen und Mörder müssen diese Flüsse durchwaten.20

Im Brunnen Hwergelmir wird es jedoch am schlimmsten sein, 
denn dort wird Nidhöggr die Leichen der Gestorbenen quä­
len.21

In Hoddmimirs (hodd, Gold, Schatz; das bedeckte Verborge­
ne, das ist die Weltesche) Holz werden sich zwei Menschen 

18   Gylf., Kap. 53   
19  Sindri ist eigentlich ein Zwergenname;.sindr sind die Rückstände bei 
der Eisenschmelze, Sinter. sindra, Funken sprühen.
20  Vsp. 38 f    
21  �Gylf., Kap. 52    



42

verbergen und den Weltenbrand überstehen können. Sie hei­
ßen Lif (weibl., Leben) und Lifthrasir (männl., der das Leben 
Verlangende)22 und ernähren sich vom Morgentau. Aus ihnen 
geht das neue Menschengeschlecht hervor. Die Sonne gebiert 
Alfrödul (Strahl, Glanz der Alfen), ihre Tochter, die nicht weniger 
schön sein wird als die Mutter selbst.23

22 Lifthrasir besitzt vielleicht auch die Bedeutung „der, der mit Gewalt 
leben will“; aber auch „der, der Kinder zu hinterlassen wünscht“.
23  Gylf., Kap. 53



Odins Schöpfung

Völva spa, die Seherin spricht





45

In dem mythischen Gedicht „Der 
Seherin Gesicht“ (Völuspa) schildert 
die Seherin Völva die Entstehung 
der Welt, das Werden der Götter 
und das erste Menschenpaar. Dieser 
Mythos ist ausschließlich nordischer 
Herkunft und erzählt in äußerst bild­
hafter Weise das Werden Islands, 
der Insel, auf der Snorri gelebt hat. 

Der Schöpfungsbericht der 
Germanen erscheint in seinen Bil­
dern und seiner Sprache als etwas 
Schlichtes und Elementares. Er 
übermittelt uns ein tiefes Naturver­

ständnis, das z.T. erstaunliche Parallelen zu heutigen naturwis­
senschaftlichen Erkenntnissen aufweist, auch wenn es selbst­
verständlich mythische Bilder sind, in die das Wissen oder die 
Vorstellungen eingekleidet sind. So findet sich in der kalten 
Welt Niefelheims die Vorstellung vom Weltraum, den wir heute 
mit einer Temperatur von -273° C beschreiben. 

Zu Beginn besteht nur ein geheimnisvoller, magisch erfüllter 
Urraum, der in seiner abstrakten Fassung das Nichts beinhal­
tet. Ginnungagap ist ein sehr komplexer Begriff: gap1 bedeu­
tet die „gähnende Öffnung“ oder „Schlund“; ginnungi beinhal­
tet den germanischen Stamm ginn2, der die Leere bezeichnet; 
ginnungi wäre demnach ein Versuch, den leeren, unerfüllten 
Weltenraum begrifflich zu fassen. Alle Interpretationsversuche 
kreisen um den Inhalt, Ginnungagap als eine klaffende Öffnung, 
einen Abgrund, eine gähnende Leere oder ähnlich zu beschrei­
ben. Darüber hinaus war jedoch Ginnungagap nicht nur ein 
mythisches Thema, sondern spielte in der geographischen Vor­
stellung der Nordwestskandinavier eine wichtige Rolle: Nörd­

1 Alle germanischen Wortbedeutungen sind entweder Lorenz, „Gylfagin­
ning“ oder Simek, Lexikon der german. Mythologie“ entnommen.      

2 nach Mogk, Lorenz, S. 107



46

lich von Norwegen soll sich, entsprechend der antiken oder 
mittelalterlichen Vorstellung, von der Erde als Scheibe, dieser 
Abgrund befunden haben. 

In gewisser Weise erinnert Ginnungagap an die quinta 
essentia als die dahinterliegende verursachende Ebene. Aber, 
wie das nun einmal der Begriff Leere an sich hat, läßt sich über 
die Leere nur Abstraktes aussagen, was letztlich immer unbe­
friedigend bleiben muß.

Snorri läßt in der Gylfaginning Odin berichten: „Zuerst aber 
war die Welt in der Südhälfte da, die Muspell heißt ...“3

Das Wort Muspell kann, je nach seiner sprachlichen Zuord­
nung, verschiedenes bedeuten. Als heidnisches, also altger­
manisches Wort muspelli käme ihm etwa die Bedeutung von 
„Schaden, zerstören, verderben“ zu ( wobei mû, mûh, der 
Erdeentspricht).4

Im Sinne eines christlichen Wortes, wie es im angelsächsi­
schen und norddeutschen Sprachraum entstanden ist, würde 
es mit negativem Inhalt „Schicksal, Verhängnis, Prophezeiung“ 
bedeuten. Während das Wort etymologisch im dunkeln liegt, 
scheint die Erklärung als „Weltende durch Feuer“ eher gesi­
chert zu sein. 

In der Formel „Muspell“ begegnet uns das Element Feuer in 
seiner ganzen Komplexität. Zunächst ist Muspell die Hitze, die 
in sich das Feuer beinhaltet, zum Feuer aber erst werden kann, 
wenn es auf etwas Brennbares stößt. Dann kann es „entflam­
men“, sich auf der materiellen Ebene manifestieren. Hitze aber 
besteht eine Zeitlang auch noch nach dem Verbrennungs­
vorgang. So ist die Wärme das entscheidende Element, um 
Lebensprozesse möglich zu machen. Wechselblüter können 
sich nur bewegen, wenn sie genügend Wärmeenergie zur Ver­
fügung haben. Eier können nur gebrütet werden, wenn sie in 
entsprechendem Umfang mit Wärme versorgt sind, und auch 
die Lebensprozesse des Menschen bedingen in entscheiden­
dem Ausmaß Wärme. Ist diese jedoch zu groß, wird sie zur 

3      Gylf., Kap. 4
4      Lorenz, S. 115



47

Hitze und verhindert dann Leben oder zerstört es. Feuer und 
Hitze gelten als Symbol lebensschaffender und lebenszerstö­
render Mächte, was sich über alle Kulturkreise hin verfolgen 
läßt.

In Muspellheim bleibt die Hitze nicht einfach sich selbst 
überlassen. Dort herrscht und gebietet Gott Surt mit seinem 
flammenden Schwert, durch das man sich an die Engel des 
Paradieses erinnert fühlt. Doch der Unterschied zum Paradies 
ist beträchtlich, denn dieses erscheint als Ort, an dem es wün­
schenswert sein könnte zu verweilen. Das läßt sich in gleicher 
Weise nicht von Muspellheim sagen.

surtr heißt „der Schwarze“5 und kann in einer naturmytho­
logischen Betrachtungsweise als Erdriese angesehen werden, 
der Erdbeben und Vulkanausbrüche verursacht. Seine Existenz 
beweist, daß in der germanischen Vorstellung bereits eine 
gewisse Differenzierung der Feuerkräfte vorhanden war. Wenn 
die Feuerwelt bewacht ist, bedeutet dies, daß sie gesteuert, 
beherrscht und in einer sinnvollen Weise in das kosmologi­
sche Ganze eingegliedert ist. Daraus ergibt sich eine weitere 
Entwicklungs- und Ausdifferenzierungsmöglichkeit für diese 
Energie, wie sie vor allen Dingen bei einer höheren Bewußt­
seinsentwicklung erforderlich ist, denn Feuer reinigt, heiligt und 
transformiert das Unreine.

Nach Muspellheim entsteht Niefelheim, das als Antipo­
de der Hitzewelt betrachtet werden kann. In Niefelheim ist es 
kalt, eiskalt. Kein Leben ist mehr möglich an diesem Ort, nichts 
kann sich mehr ereignen. Hier herrscht entweder Tod, minde­
stens jedoch Bewegungslosigkeit und Stillstand. Ein möglicher 
naturphänomenologischer Hintergrund könnte darin bestehen, 
daß der kalte Labradorstrom und der warme Golfstrom in die­
ser Region aufeinandertreffen. In der Polarität der beiden Wel­
ten bildet sich in der Wechselwirkung ihrer Kräfte Hitze, Fun­
kenbildung, Taubildung, Schmelzwasser, Reifbildung, die Erde 
selbst und mit ihr mögliches Leben. Obwohl keine Zusammen­

5      Lorenz, S. 11



48

hänge zu den Symbolen Yin und Yang der 
alten chinesischen Philosophie übermittelt 
sind, ist die Entsprechung erstaunlich. Wir 
finden dort das schöne Bild wie im Tai-Chi, 
dem Allerersten, die beiden Kräfte Yin und 
Yang als völlig gleichwertige und gleich­
berechtigte Wirkprinzipien ineinander ver­

schlungen sind und doch getrennt ein Ganzes bilden. Erst aus 
ihrer Vereinigung entstehen die fünf Elemente (Wandelzustän­
de). In dieses dynamische Zusammenspiel der beiden Natur­
kräfte von Himmel und Erde, ist der Mensch eingebettet und 
von ihm durchdrungen. Yin, die Erde, würde hier der Hitze und 
dem Feuer und Yang, der Himmel, der kalten Welt entsprechen. 

So ist es nur ein logischer Schritt, daß sich aus diesem 
Gegeneinander und Miteinander der Urriese Ymir (der Toser, 
der Lärmer) entwickelt, der die Welt als erstes Lebewesen 
bewohnt. Er bringt mit seinem Leben und seinen Lebensäu­
ßerungen Bewegung in die tonlose Leere. Allerdings läßt sich 
auch aus dem urgermanischen *iumiiaz (bzw. altind. yama) 
die Bedeutung „Zwilling“ ableiten, was bei Ymir wiederum auf 
einen Zwitter hindeutet.6 Ymir ist ein androgynes Urwesen, das 
aus sich selbst Leben erschaffen kann. Er bleibt im Mythos 
nicht lange allein: Im Schlaf schwitzt er, gebiert unter seiner 
Achsel einen Mann und eine Frau und zeugt mit seinen beiden 
Füßen einen Sohn. Von nun an ist die Fortpflanzung auch auf 
heterosexuelle Weise möglich. 

Zunächst muß der Urriese jedoch ernährt werden, und die 
Weisheit der Schöpfung läßt aus dem tropfenden Reif die Kuh 
Audhumbla entstehen. Sie ernährt Ymir und kann als beson­
ders fruchtbar angesehen werden, denn aus den salzigen Reif­
blöcken leckt sie in drei Tagen einen ganzen Mann frei. Dieser 
wird Buri genannt und als schön, groß und stark beschrieben. 

Buri kann übersetzt werden als „Erzeuger“, aber auch der 
„Gebärende, Ernährende“. Letztere sind weiblich-mütterliche 
Funktionen und zeigen, daß in Buri und Ymir das Männlich-

6      Lorenz, S. 127



49

Väterliche noch nicht ausdifferenziert ist und beide noch dem 
androgynen Formenkreis angehören. Beide sind „Mutter-Vater“ 
und verkörpern die ungetrennte Welt der Geschlechter. Die Dif­
ferenzierung erfolgt erst in den nachfolgenden Generationen. 

Der Mythos überliefert uns zwar nicht, wie Buri einen Sohn 
zeugt. Durch das Fehlen einer Gefährtin kann jedoch ange­
nommen werden, daß Buri, ähnlich wie Ymir, aus sich selbst 
heraus seinen Sohn Burr, das heißt „Sohn, der Geborene“, 
zeugt. Dieser ehelicht die Riesentochter Bestla, was wohl 
„Ehefrau, Gattin“ bedeutet. Zu Bestlas Ahnen gehört Ymir. 
Mit Burr und Bestla verbinden sich damit zwei verschiedene 
Geschlechter und ein völlig neues Geschlecht kann entstehen: 
Ihre Söhne Odin, Hönir und Lodur werden zu den Begründern 
des Asengeschlechtes. 

Wenn Ymir und Audhumbla gegenübergestellt werden, so 
zeigt sich, daß Audhumbla in der Lage ist, ein geistig höheres 
Wesen als Ymir hervorzubringen, das genügend Stärke und 
Fähigkeiten besitzt, um die noch im Übermaß vorhandenen 
chaotischen Energien des Schöpfungsbeginns zu besiegen.7 

Hinter Burr und Bestla stehen damit verschiedene geistige 
Prinzipien: Burr trägt eher göttliche Qualitäten, Bestla mehr 
die erdhaften, respektive triebhaften Seiten Ymirs in sich. Die 
Spannungen und kriegerischen Gegensätze, die sich zwischen 
den Asen und den Riesen entwickeln und besonders in Gott 
Thor ihren Höhepunkt finden, scheinen erst eine spätere Ent­
wicklung gewesen zu sein. 

Es sind mehrere Verbindungen zwischen Asen und Rie­
sinnen oder umgekehrt bekannt, so daß man von einem sehr 
ambivalenten Verhältnis zwischen diesen Geschlechtern aus­
gehen muß. Erklärbar oder verständlicher wird die Entwicklung 
dieser Feindschaft, wenn wir den bereits erwähnten Gedanken 
aufnehmen, daß die Nachfahren Audhumblas bereits einen 
höheren Bewußtseinsstand in sich tragen als die Nachfahren 
Ymirs.  

7      nach Lorenz, S. 138



50

Mit Burr und Bestla entsteht die erste Generation, die sich spä­
ter Asen nennen: Odin (der wohl früher Vodin genannt wurde), 
Hönir (Vili) und Lodur (Vé). Es ist immer wieder vermutet wor­
den, daß es sich hier um eine der christlichen Theologie ent­
liehenen Dreifaltigkeit handelt. Dem ist entgegenzuhalten, daß 
sich Göttertrinitäten bis in alte indogermanische Zeiten nach­
weisen lassen. Allerdings läßt sich annehmen, daß hier Hönir 
und Lodur hypostasierte Aspekte Odins sind. 

Der Name Odin leitet sich aus zwei Quellen ab: odr ist in der 
adjektivischen Form „wütend, rasend“, als Substantiv bedeutet 
es „Gesang, Dichtung“. Wotan geht etymologisch auf das ger­
manische wodana zurück. Es ist verwandt mit dem gotischen 

	      Ginnungagap
	 (die gähnende Leere)

     Niefelheim            Muspellheim
  (die kalte Welt)      (die heiße Welt)

  Kuh Audhumbla    Ur-Riese Ymir — �(aus der Achselhöhle, Sohn und Tochter 
ertrinken im Blut)

 			 

�		  sechshäuptiger Sohn Thrudgelmir
		        (von Ymirs Füßen gezeugt

            Buri		  Bergelmir 
(Mensch aus dem Eis)

            Burr	    OO	 Bestla

	 Odin	 Hönir	 Lodur

Stammtafel von Odin, Hönir und Lodur



51

wods und dem lateinischen Wort vates und bedeutet „Seher, 
göttlich inspirierter Sänger“. Dem germanischen wod ent­
spricht das deutsche Wort Wode, ein Name unter dem Odin-
Wotan besonders bekannt war. 

Die Göttertrias, Odin, Hönir und Lodur entwickelt sich wei­
ter in die Welt hinein und es scheint, daß sie als erstes damit 
beginnen, den Autopater Ymir (Autopater ist das Urwesen, 
das selbst keinen Vater hat und sein eigener Vater ist) zu ent­
thronen. Es wird nicht berichtet, welche Auseinandersetzungen 
es zwischen ihnen gegeben hat, ob Ymir als Urriese in seiner 
chthonischen und archaischen Qualität angsteinflößend war 
und als böse betrachtet wurde, oder ob es dabei um elemen­
tare Machtfragen ging. Allerdings dürften derartige Überlegun­
gen sehr oberflächlicher Natur sein, denn Snorri erzählt uns hier 
einen Schöpfungsmythos. Es geht um das Ringen der antago­
nistischen Kräfte, die aus dem Chaos heraus die Welt bilden.

Aus Ymir wird die Welt erschaffen, ein mythischer Vorgang, 
wie wir ihn in vielen Mythen der verschiedensten Kulturen fin­
den, so im indischen Purusha, im chinesischen Panku und 
beim iranischen Gayomard. Der zum Riesen herangewachsene 
Purusha (sanskr. purusha Mensch) wird von den Devas (gei­
sterhafte Wesen) zum Opfer dargebracht und aus seinen ritu­
ell zerlegten Gliedern geht die Welt hervor. Aus seinem Kopf 
entsteht der Himmel, aus seinen Füßen die Erde, aus seinen 
Augen die Sonne und aus seinem Atem der Wind. 

Etwas anders sind die Ereignisse beim Tod des persischen 
Gayomard. Aus seinem Körper werden die sieben Metalle, 
die den sieben Planeten entsprechen und aus seinem Samen 
wächst eine Pflanzenstaude, deren Knospen die ersten Men­
schen sind. Beim chinesischen Panku entstehen ebenfalls aus 
dem verwesenden Körper alle Dinge: aus dem Kopf die Berge, 
aus den Augen die Sonne und der Mond, aus seinem Atem der 
Wind, aus dem Schweiß wird der Regen und aus seinem Blut 
die Flüsse der Welt.

In der indischen Mythologie heißt die Schöpfungssilbe bhûr. 
Klanglich hat sie große Ähnlichkeit mit dem germanischen 



52

Burr. Mit dieser Silbe erschuf Gott Prajapati, der Herr der 
Geschöpfe, die Erde. Die indische Parallele zum germanischen 
Schöpfungsbericht zeigt weitere interessante Details, die auf 
die gemeinsame indogermanische Vergangenheit hindeuten. 
Vom obersten indischen Gott Brahma und seiner Schöpfung 
wird berichtet, daß im Mittelpunkt der Welt der Berg Meru (= 
Asgard) liegt, auf dessen Gipfel Brahma (= Odin) sitzt. Meru 
wird mit den Wohnungen der Götter vom Ganges umflossen 
und im Tal hausen die Dämonen (= Riesen). Der Schlangendä­
mon (= Midgardschlange) trägt die Erde. Er liegt zusammenge­
rollt auf dem Rücken einer im Wasser schwimmenden Schild­
kröte. Anfangs umhüllten Nebel (= Niefelheim) die Schöpfung, 
nichts war wahrnehmbar, nichts vom anderen zu unterschei­
den, als der Herr des Universums einen Keim in das Wasser 
gab, aus dem ein goldenes Ei entstand, der „Goldkeim“, in 
dem die gesamte schöpferische Potenz (= Ginnungagap) ent­
halten war, die als Brahma in dem Ei reifte. So wurde er, Brah­
ma, zum Ahn aller Welten.8

In der Welt der Söhne von Bestla und Burr mußte sich 
etwas ereignet oder eine Erkenntnis entwickelt haben, um in 
der bis dahin existierenden Schöpfung einen Eingriff vorzuneh­
men. Man wird wohl annehmen, daß Odin, Hönir und Lodur 
erkannt haben, daß sie ein Opfer bringen müssen, wenn sie 
die vorhandene Welt verändern wollen. Hierzu wählen sie den 
androgynen Ymir, der als erstes Urwesen der Schöpfung Mus­

8      Nach einem Jahr spaltete er das Ei durch die Kraft seiner Gedanken 
in zwei Teile: die obere Hälfte wurde der Himmel, die untere zur Erde, zwi­
schen beiden bildete sich die Athmosphäre. Aus dem sich öffnenden Ei 
trat das Urwesen Purusha hervor, dessen Seele mit dem Weltgeist iden­
tisch war. Aus seinen 1000 Schenkeln, 1000 Armen, 1000 Füßen, 1000 
Köpfen, 1000 Gesichtern mit 1000 Augen entsprangen alle Kreaturen und 
jedes Paar zeugte neue Nachkommen. Aus seinem Mund entstanden die 
Brahmanen, die Ziegen, Agni und andere Götter und das Wort; aus den 
Achselhöhlen: die Jahreszeiten; aus den Armen: die Krieger, Indra und die 
Hammel; aus dem Unterleib: die Dämonen; aus den Schenkeln: die Kaste 
der Händler und die Kühe; aus den Füßen: die Handwerker und Pferde; 
aus den Augen: die Sonne und der Mond aus der Seele. Aus dem Nabel: 
die Athmosphäre. und aus dem Kopf der Himmel und vieles mehr. (Gott­
schalk, H.: Sonnengötter und Vampire, Berlin 1978, S. 203)



53

pells Wärme ebenso in sich enthält, wie die Kälte Niefels. Sie 
opfern das Urwesen und erschaffen aus ihm eine neue Welt. 
Sie geben eine Existenzstufe auf, um eine höhere Daseins­
form zu erringen. Da bei der Tötung alle Reifriesen, bis auf Ber­
gelmir und seine Frau, im Blut Ymirs ertrinken, schreiten die 
Abspaltungsvorgänge und Differenzierungsprozesse weiter 
voran. Andeutungen an die biblische Sintflut tauchen hier auf, 
die nur von Noah und seiner Frau in der Arche überlebt wird. 
Die Snorri-Edda läßt jedoch nirgends Anklänge von Sünde oder 
Schuld aufkommen.

Marie Luise von Franz weist darauf hin, daß dieses Urwesen 
einen Aspekt der vorbewußten Ganzheit darstellt, der unter der 
weiteren Bewußtseinsentwicklung zerstört wird.9Unvermeidlich 
ist damit verbunden, daß jeder Schritt zum Aufbau von mehr 
Bewußtsein das vorhergehende lebendige Gleichgewicht zer­
stört. Die passive Haltung ist die Folge einer allzu großen 
Bequemlichkeit. Ihr liegt der Wunsch zugrunde, auf der erreich­
ten Bewußtseinsstufe zu verbleiben. 

Dies drückt sich unter anderem in einem vermehrten Bedürf­
nis nach Sicherheit aus. Es kommt zu einem Interessenkonflikt 
zwischen Bedürfnissen der bewußten Persönlichkeit, die den 
vorhandenen Zustand bewahren möchte, und den auch aus 
dem Selbst aufsteigenden Impulsen, die eine Veränderung der 
dominierenden Bewußtseinsstruktur bewirken möchten. Es ist 
nach C. G. Jung das SELBST, das die Veränderung veranlaßt. 
Umgesetzt werden muß es allerdings durch das ICH.

Ymir war der Repräsentant der alten Welt. Er wurde geop­
fert. Aus dem lebenden Organismus Ymirs erschufen die jun­
gen Götter eine neue Welt mit neuem Leben und neuer Dyna­
mik. Nun erst ist menschliches Leben möglich, das die drei 
Göttersöhne zwei am Meeresstrand liegenden Baumstämmen 
einhauchen.

In der germanischen Schöpfung besteht eine Entwicklungs­
reihe von der Leere, dem Chaos und seiner beginnenden Ord­
nung, die in der Zweiteilung der Welt führt und in einer heißen 

9      Franz, von Marie-Louise, Schöpfungsmythen, S. 132



54

und einer kalten Welt zum Ausdruck kommt. Über eine wei­
tere Ausdifferenzierung in die Urwesen Ymir und Audhumbla, 
und den von ihnen hervorgebrachten Geschlechtern der Rie­
sen und Asen kommt es zur zweiten Ordnung. Auf dieser Stufe 
erschaffen die neuen Götter ihrerseits aus Ymir die Welt und 
rufen die Menschen ins Leben. 

Der Schöpfungsmythos enthüllt uns das tiefe vorbewuß­
te Wissen der Germanen über grundsätzliche Strukturen des 
Werdens. Diese sind nicht explizit ausformuliert - das kann auf 
einer solchen Bewußtseinsstufe auch nicht geschehen - aber 
in symbolischer Form sind elementare Tatsachen angedeutet, 
wie sie unserem heutigen naturwissenschaftlichen Erkenntnis­
stand entsprechen.

Lenken wir unsere Aufmerksamkeit besonders auf die Wer­
deprozesse, wie sie uns in Ymir und Audhumbla beschrieben 
werden. Bis zu ihrer beider Entstehen war die Entwicklungs­
geschichte völlig apersonal bestimmt. Jetzt treten Ymir und 
Audhumbla als Erzeuger auf. Ymir zeugt aus sich selbst zwei 
Geschlechter auf unterschiedliche Weise: Beim Schwitzen 
gebiert er unter seinen Achseln einen Sohn und eine Tochter 
und eine klare Geschlechtertrennung wird erreicht. Während 
dieser Prozeß noch völlig unbewußt im Schlaf stattfindet, ist 
die zweite Art der Fortpflanzung bereits eine deutliche Steige­
rung der Bewußtseinsstufe, denn nun zeugt Ymir durch das 
masturbatorische Aneinanderreiben seiner Füße den Sohn 
Thrudelmir. Die späteren Ereignisse zeigen, daß allein dieser 
bewußte Aspekt Ymirs überlebensfähig ist, denn die Nachfah­
ren seiner beiden im Schlaf entstandenen Kinder ertrinken aus­
nahmslos in seinem Blut. Es ist also Ymirs dritter Aspekt, der 
sich schon allein durch die Zahlensymbolik als Bewußtsein­
saspekt zu erkennen gibt, der in die Zukunft eingehen wird.

Audhumbla hingegen scheint mehr eine katalysierende 
Funktion für den Prozeß zu haben. Sie leckt aus den salzigen 
Eisblöcken in drei Tagen - wiederum findet sich die Drei - Buri. 
Sie bringt etwas aus dem Eis hervor, was dort wohl als Idee in 
anonymer Weise vorher eingegeben, eingelagert worden sein 



55

muß. Dies kann nur die Manifestation eines göttlichen Gedan­
kens sein, der hier durch die leckende Betätigung der Kuh aus 
dem Dunkel des kalten Eises in die Helle des Tages hervorge­
bracht wird. Das Lecken zeigt, daß es sich um eine intensive 
Betätigung mit starker Zuwendung handeln muß. So geschieht 
es bei Tieren, die ihre neugeborenen Jungen ablecken, um 
sie auf diese Weise als ihre Nachkommen anzuerkennen und 
ihnen so zum ersten Zirkulieren ihrer Lebenskräfte zu verhel­
fen. Dies ist eine archetypische Grundfunktion des Mütter­
lichen. Aus dem Schoß der Erde wird Buri durch Audhumbla 
geboren, denn sie ist ein Teil der Erde.

Buri, der selbst ein Urwesen ist, wie dies aus seinem 
Namen zweifelsfrei hervorgeht, bringt seinen Sohn Burr zur 
Welt. Erst dieser ist dann zu heterosexueller Fortpflanzung 
fähig. Seine Generation nimmt die Verbindung zu Ymirs Nach­
fahren auf und schafft die Voraussetzungen, daß beide Ent­
wicklungsströmungen ineinander aufgehen können.

Ymir ist das Urbild des Menschen, wenngleich der Mensch 
in seiner Ganzheit noch nicht erkennbar ist. Der mit seinen 
Füßen gezeugte Sohn ist sechshäuptig und zeigt so das Bild 
des Drachen, der in seiner Vielhäuptigkeit schwer zu besiegen 
ist. Doch trägt er durch seine Androgynität auch weibliche und 
männliche Anteile in einer solchen Weise in sich, daß sie ihm 
die Möglichkeit bieten, sich voller Harmonie zu entfalten. Erin­
nern wir uns, daß dieser ‚Kraftschreiende‘, wie Ymirs sechs­
häuptiger Sohn Thrudelmir in unsere Sprache übertragen heißt, 
der Urgroßvater Bestlas (der Mutter Odins) ist. 

Allein diese Riesenlinie überlebt später die Tötung Ymirs.
Nähert man sich vorsichtig den Motiven, die Odin, Hönir 

und Lodur veranlaßt haben könnten, ihren Ahnen zu töten, 
so können wir annehmen, daß Ymir in seiner physischen und 
psychischen Gestalt ein Ungeheuer gewesen sein muß. Wel­
che reiche und schöpferische Vielfalt in ihm angelegt ist, zeigt 
sich an dem, was die drei Brüder aus ihm gestalten können. 
Es entsteht eine fein ausdifferenzierte Welt, die in ihrem Nuan­
cenreichtum den in den drei Brüdern anbrechenden inneren 



56

Möglichkeiten entspricht und ihrer neuen Bereitschaft, Verant­
wortung für diese neue Welt mit den kurz danach erschaffenen 
Menschen zu übernehmen.

Odin, Hönir und Lodur bringen damit nicht nur einen ihnen 
lästigen Teil „um die Ecke“, nein, sie opfern den „Erstgebo­
renen vor aller Schöpfung“ wie Paulus es im Kolosserbrief 
beschreibt: „... denn in ihm (Christus) ist alles erschaffen, was 
im Himmel und auf Erden ist, das Sichtbare und das Unsicht­
bare ...“10

Es entspricht einem weit verbreiteten Glauben über die Völ­
ker der Erde hinweg, daß vom Opfer in zweifacher Richtung 
eine starke Kraftwirkung ausgeht. Die Götter werden durch das 
Opfer besänftigt, ihnen wird Nahrung und Stärkung angeboten. 
Für sich erwarten die Opfernden die Beseitigung von Krankhei­
ten, Not und Schmerz. Hierzu gehört im Christentum auch die 
Befreiung von den Sünden und die Erlösung. Um neue Lebens­
kraft zu erhalten, opferten die Völker im Altertum in einem 
rituellen Mord ihren König. Und was uns in grausamer Weise 
anmutet, wenn die Azteken den Opfern das noch zuckende 
Herz der Brust entrissen und der Sonne entgegen hielten, war 
das Bemühen dieser Menschen, Leucht- und Lebenskraft vom 
lebenswichtigen Gestirn zu erbitten.

In späteren Zeiten wurden zunächst Tiere statt Menschen 
geopfert, dann Feldfrüchte und Brote (erinnert sei hier an das 
Erntedankfest und das Backen des Osterlammes), bis schließ­
lich, bei einer weit vorangeschrittenen Geistesentwicklung, nur 
noch symbolische Opfer in visualisierter Form dargebracht wer­
den, wie dies bei vielen buddhistischen Ritualen der Fall ist und 
mandala offering genannt wird. Gewiß eine weite Spanne von 
Ymirs Tötung zur visualisierten Opfergabe der modernen Hoch­
religionen.

10     Kol. 1,16 



57

Immer ist der tiefere Sinn eines solchen Opfers die Erneue­
rung der Welt oder gar im christlichen Sinne ihre Erlösung.11

Der mystische Zusammenhang von Tod und Leben durch­
zieht viele Mythen. Im indonesischen Mythos vom göttlichen 
Mädchen Hainuwele wird das Mädchen zerschnitten, seine 
Leichenteile vergraben, bis schließlich daraus die ersten Feld­
früchte entstehen. 

Aber auch im deutschsprachigen Raum ist überliefert, 
daß bei Fruchtbarkeitsriten Frau Holle getötet und zerstückelt 
wurde, um der Erde Fruchtbarkeit zu verleihen.12 

Die mittel- und norddeutsche Frau Holle oder Frau Holda, 
die mit der oberdeutschen Percht identisch ist, war nicht nur 
die freundliche Waldelfe, das bedeutetet hulda, sondern auch 
die Todesdämonin und -mutter, denn hludana, von dem Holda 
stammt, heißt „die Verhüllende“ und weist in diesem Zusam­
menhang unmißverständlich auf den Todesaspekt hin. Auch ist 
überliefert, daß in Mitteldeutschland Frau Holle selbst ein „Wil­
des Heer“ anführt.

Die der Gottheit dargebrachten „Erstlinge“, seien es Pflan­
zen oder Tiere, anerkennen die göttliche Souveränität. Im 
Opfervorgang bietet der Opfernde sich in Form des Opfers der 
Gottheit selbst dar und verschmilzt mit Gottheit und Universum 
in diesem mystischen Vorgang. Der Opfervorgang ist auch ein 
Akt des Bewußtmachens, durch den in Form eines Selbstop­

11   �In der Dynamik des entstehenden Ichbewußtseins, aus dem heraus 
der Opfer- und Tötungsvorgang möglich wird, drückt sich eine große 
Spannung aus, das C.G. Jung folgendermaßen beschreibt: „Das Ich­
bewußtsein ist, wenn es sich selber ausschließlich folgt, stets auf dem 
Wege zu Gottähnlichkeit und zum Übermenschentum. Die ausschließ­
liche Anerkennung der Abhängigkeit aber führt zu einer fatalistischen 
Kindlichkeit und zu welt- und menschlichkeitsfremder geistiger Anma­
ßung. Dieser Konflikt zwischen Bewußtsein und Unbewußtem wird 
durch Bewußtwerdung der Lösung wenigstens nähergebracht. Ein 
solcher Akt der Bewußtmachung unbewußter Tatbestände ist im Selb­
stopfer vorausgesetzt. Das Ich muß sich seinen Anspruch bewußtma­
chen, und das Selbst muß ihn aufheben gegen das Ich.“ (C.G. Jung: 
Wandlungssymbolik in der Messe,  GW Bd. 9/2  oder: Eranos Jahr­
buch 1940/41, S. 139).   

12   Herzog, E.: „Psyche und Tod“, Zürich 1960   



58

fers die bisherige Lebensform aufgegeben wird. Im Opfer wird 
ein Teil hergegeben, um einen anderen dafür zu erhalten. Für 
die Asen entfaltet sich aus Ymirs Körper Reichtum und Frucht­
barkeit in unvorhersehbarem Ausmaß.

Ein weiteres Motiv zur Tötung Ymirs besteht darin, daß 
die drei Söhne mit den in ihnen angelegten, überreichen und 
noch nicht ausdifferenzierten Naturmächten (Erbe der Riesen­
welt) nicht umgehen können. Sie fühlen sich von dieser, über 
die Mutter zu ihnen gekommene, gewaltige Potenz überfor­
dert und versuchen, die Kraft wieder loszuwerden. Sie töten 
ihren Ahnen Ymir und schaffen auf diese Art und Weise Vor­
aussetzungen für ihre eigene Entwicklung. Indem sie Ymirs 
Potenz zerstören und in viele Teile zergliedern, bringen sie 
eine Spaltung zustande. Erst im Laufe der Zeit, wenn die 
Kräfte der Assimilation und Integration zugenommen haben, 
können diese abgespaltenen Anteile wieder zu ihnen zurück­
kehren. Dies ist ein Prozeß, den wir auch bei individuellen 
psychischen Prozessen als Grundfaktum annehmen müs­
sen. Schon Kleinstkinder sind gezwungen, die Abspaltung 
des Bösen und Bedrohlichen vorzunehmen, um sich und das 
psychische System für eine gewisse Zeit von Angst zu entla­
sten. Wenn das Ich belastungsfähiger und reifer ist, kann die­
ser Spaltungsvorgang wieder zurückgenommen und die bis 
dahin in der Abspaltung gehaltenen Bereiche, dies ist meist 
der Bereich der Aggression, aufgearbeitet und integriert wer­
den. Diese Prozesse lassen sich nicht nur auf der individuel­
len Ebene, sondern auch auf der Gruppenebene beobachten. 
In der Spaltung läßt sich das Gefährliche und Bedrohliche im 
Außen bekämpfen, während im Innensystem eine Entlastung 
erreicht wird.

In den naturmythologischen Schilderungen der Germanen 
werden, mit einfachen Bildern, Ereignisse um das geheimnis­
volle Wirken der Tag- und Nachtkräfte ebenso erklärt wie die 
komplizierten Verhältnisse der Sonnen- und Mondfinsternis. 
Der befruchtende Himmelsgott zeugt mit der jungfräulichen 
Erde, die ihrerseits bereits eine Tochter desselben Vaters mit 



59

der Nacht ist, den Donner und das Gewitter. Damit weist uns 
die Mythe darauf hin, daß Leben zunächst in der Nacht enthal­
ten ist und aus ihr durch das Einwirken des zeugenden, gött­
lichen Geistes befreit wird. Von der Nacht und ihrem Symbol­
kanon geht alle Entwicklung aus. Dies ist der Grund, warum 
die Germanen die Zeit nicht in Tagen zählten, sondern in der 
Anzahl der vergangenen Nächte zum Ausdruck brachten.

*
Ein ganz anderer Weg zur Erschaffung neuen Lebens gelingt 
den drei jungen Göttern, als sie eines Tages am Strand spazie­
rengehen und zwei angeschwemmte Baumstämme finden. Die 
Völuspa erzählt: 

    Bis drei Asen			   Nicht hatten sie Seele,
    aus dieser Schar			   nicht hatten sie Sinn,
    stark und gnädig			   nicht Lebenswärme   
    zum Strand kamen;		  noch lichte Farben;
    sie fanden am Land,		  Seele gab Odin,
    ledig der Kraft,			   Sinn gab Hönir (Vili),   
    Ask und Embla,			   Leben gab Lodur (Vé)
    ohne Schicksal.			   und lichte Farben.13

Jetzt waren die Menschen erschaffen. Aus angeschwemmten 
Baumstämmen, aus Materialien, die das Meer an Land wirft, 
also aus dem großen Unbewußten, der Großen Mutter, kommt 
die Lebenssubstanz von Ask und Embla, die klanglich und 
mythologisch eine erstaunliche Ähnlichkeit zum biblisch-he­
bräischen Paar Adam und Eva aufweisen.

Offensichtlich erinnern die Baumstämme die drei Götter­
söhne an ihre eigene Gestalt und sie beschließen, daraus Men­
schen zu gestalten. Aus dem einen Stamm erschaffen sie den 
Mann Ask, dies ist auch eine identische Bezeichnung für den 
Baum Esche, aus dem anderen die Frau Embla. Die etymolo­
gische Bedeutung für Embla ist nicht ganz geklärt. Es könn­

13      Vsp. 11-12, Genzmer, S. 28



60

te von dem gemeingermanischen Wort emla „Ulme“ abge­
leitet werden, aber auch aus dem germanischen ambilo, das 
„Ranke, Rebe, Geißblatt“ heißt. Einige Autoren vermuten, daß 
sich dahinter Phantasien verbergen, als könnte sich die Frau 
in sexueller Weise wie der Efeu um den Stamm der Esche win­
den.

In der mythischen Ausgestaltung von Ask und Embla findet 
sich das germanische Mann-Frau-Verhältnis wieder.14 Beide 
werden ohne Rangunterschiede beschrieben, aber sie sind 
nicht „aus einem Holz“ gemacht. Sie verwirklichen sich dem­
entsprechend in verschiedenen Rollen, ohne einander patriar­
chal oder matriarchal untergeordnet zu sein. Dieses aufgelo­
ckerte Verständnis von Mann und Frau läßt sich im Gegensatz 
zu uns in den skandinavischen Ländern häufig beobachten.

Mit den nun erschaffenen Menschen treten die Göttersöhne 
eine neue Herrschaft über die Welt an. Das von ihnen aufgeru­
fene Leben will und muß verantwortet werden und gibt ihnen 
neue Herausforderungen. In der nachfolgenden Geschichte bil­
det sich rasch Odin als der zur Führungspersönlichkeit Geeig­
nete heraus. Seine beiden Brüder sinken zur Bedeutungs­
losigkeit ab. Doch gibt es einen Grund, wenn die Mythe hier 
die Dreizahl verwendet. Nicht ein einzelner Gott wird genannt, 
sondern eine Trinität an dieser Stelle als Schöpfungsprinzip 
installiert. Die Dreigliederung des Menschen kann dadurch 
ebenso gut erklärt werden, wie die schon im Altertum bekann­
te Schichtung des Seelischen in tiefere, mittlere und obere 
Regionen, was sich bis in die Gegenwart als gängiges Erklä­
rungsmodell des Psychischen erhalten hat (z.B. Es, Ich, Über-
Ich bei S. Freud oder besonders im anthroposophischen Men­
schenbild die Unterteilung in (1) Empfindungs-, (2) Verstandes- 
und Gemütsseele, (3) Bewußtseinsseele). Entsprechend sol­

14   Lorenz berichtet nach einer Erklärung Nordals, um den Zusammen­
hang zwischen Ask und Embla zu verdeutlichen: Das Leben entstehe wie 
das Feuer durch Bohren eines harten Holzes in einem weicheren. Dieses 
Bild des Feuerbohrers könne dem Geschlechtsakt gleichgesetzt werden. 
(Lorenz, S. 172)



61

cher oder ähnlicher Vorstellung schenken die drei Göttersöhne 
ihre Gaben an die Menschen: Atem und Leben, die ihnen Odin 
gibt, stehen am Beginn, danach erhalten sie von Hönir Ver­
stand und Bewegungsvermögen. Die äußere Erscheinung, 
Sprache, Gehör und Sehvermögen erhalten sie von Lodur. 

Der Lebensatem steht am Anfang, danach folgen der Ver­
stand und das Bewegungsvermögen. Wenn diese Grundfak­
toren angelegt sind, kann die gefäßhafte Ausformung in der 
äußeren Gestalt und der Sprache erfolgen, die von den Sinnen 
des Gehörs und der Augen gekrönt werden. Erst das Einhau­
chen von Leben in die Materie durch die Gottheit, ermöglicht 
Menschsein in seiner Eigentümlichkeit und bewirkt die Verwirk­
lichung der göttlichen Matrix auf einer niederen Seinsstufe. 

Die Gottheit steigt herab, wie der Mensch schließlich wie­
der zu ihr hinaufsteigen möchte.

 
		





Der heilige Baum





65

		  Eine Esche weiß ich,
		  sie heißt Yggdrasil,
		  die hohe, benetzt
		  mit hellem Naß:
		  von dort kommt der Tau,
		  der in Täler fällt;
		  immergrün steht sie
		  am Urdbrunnen.1

Im Schöpfungsbericht der Ger­
manen ist die Weltesche Yggdra­
sil seltsamerweise nicht enthalten. 
Sie steht zeitlos im Mittelpunkt der 
Welt und ist das großartige und fas­
zinierende Bild einer Ganzheit, die 
in ihrer Zahlen- und Raumsymbolik 
reich ausdifferenziert ist. Bestimmt 
von der Dreiheit ist ihre räumliche 
und zeitliche Struktur. Drei Wurzeln, 
drei Quellen, drei Lebensbereiche 
(Wurzel, Stamm, Krone), drei Nor­
nen, drei Reiche (Asgard, Midgard, 
Utgard) in Wurzel, Stamm, Krone 

und drei durch Streit miteinander verbundene Tiere (Nidhöggr, 
Ratatoskr, Adler) lassen eine komplexe Struktur erkennen, die 
sich auf symbolische Weise durchdringt und viele geheimnis­
volle Verschlingungen enthält. Die mythische Ebene beinhaltet 
psychologische Weisheiten über Welt und Mensch.

Dieser germanische Baum ist in seiner Struktur so komplex, 
daß er sich nicht ohne weiteres in ein räumliches Bild übertra­
gen läßt, obwohl beim ersten Hinsehen nicht unbedingt Prob­
leme dabei zu erkennen sind. An seinen Wurzeln und in seinen 
Zweigen verbergen sich neun Welten und Herrschaftsbereiche, 
die sich zwar räumlich nebeneinander, unter- und übereinan­

1      Vsp.13, Genzmer, S. 28



66

der anordnen lassen, doch wird man damit den Verbindungen, 
die zwischen ihnen bestehen, nicht gerecht. Yggdrasil ist mehr 
Bild oder Symbol, denn es werden Zusammenhänge der Psy­
che aufgezeigt, ohne diese explizit zu benennen.

Gleichzeitig muß in diesem Zusammenhang die Zustän­
digkeit anderer Bereiche mitbetrachtet werden, die sich nicht 
einfach mit dem Begriff Welten beschreiben lassen. Hierher 
gehören zum Beispiel der weise Mimir, die Nornen oder die im 
Baum lebenden Tiere. Doch darf das Bedürfnis nach Ordnung 
nicht die Zusammenhänge zwischen den Welten vernachlässi­
gen, auch wenn sie sich durch räumliche Vorstellungen nicht 
erfassen lassen. 

Wie jeder Baum aus Keim und Same hervorgeht, so müs­
sen wir den Ursprung Yggdrasils im Zusammenwirken der 
Welten Niefelheim und Muspellheim sehen, die sich um Gin­
nungagap gruppieren. 

An jeder Wurzel der Weltesche befindet sich eine Quel­
le. Eine davon speist den Brunnen Hwergelmir. Er ist der 

Die neun Welten



67

Ursprung der kalten Flüsse, die mit ihren eisigen Strömen 
lebensfeindlich und unheildrohend wirken, für das Gesamtgefü­
ge der Welt jedoch von großer Bedeutung sind. Sie tragen oder 
reißen mit sich fort, was nicht mehr lebensfähig ist und was als 
Leben keinen Bestand mehr haben kann. Insofern sind es Flüs­
se des Todes. 

Zwölf Ströme sind es, die von Hwergelmir ausgehen. Ver­
mutlich entstand die Symbolik der Zwölf erst unter christlichen 
Einflüssen. Auch läßt sie an die kosmische Zwölf denken, die 
den Tierkreiszeichen entspricht und hier ihre negativen, „gifti­
gen“ Aspekte aufzeigt, wie die Namen dieser zwölf Flüsse und 
die von ihnen angesprochenen Qualitäten künden: die Wüten­
de, die Klaffende, die Alte, die Vorwärtsdrängende, der Lang­
same, der Kühle, die Breite, der mächtige Wind, von Speeren 
sprudelnder Fluß, Kampfrinne. Zusätzlich werden noch zwölf 
andere Flüsse genannt, die der Eiswelt entspringen und deren 
Qualitäten ähnlich bedrohlich klingen: die Gierige, der Glatte, 
die Welle, die Starke, die Stechende, die Menschenverschlin­
gende. Namen, die man verständlicherweise auch mit Tod in 
Verbindung bringen muß.

Die beiden anderen Quellen besitzen eindeutig freundlichere 
Qualitäten, denn ihr Wasser bringt Weisheit oder Heilung. 

Am Mimisbrunnen lebt der Riese Mimir. Er ist Hüter die­
ser besonderen Quelle, deren Wasser auch das ‚Wasser des 
Gedächtnisses‘ genannt wird, denn der Trank von ihrem Was­
ser gewährt Weisheit und Verstand. 

So ist es nur selbstverständlich, daß sein Hüter, der die 
Möglichkeit besitzt, täglich aus diesem Weisheitsquell zu trin­
ken, als Repräsentant der Weisheit gilt. Mimirs Name weist 
auf sein Gedächtnis hin und bedeutet „der mit dem Gedächt­
nis Begabte“ (siehe auch das lat. Wort memor, sich erinnernd, 
etwas im Gedächtnis behalten). Wer so gut um die Vergangen­
heit weiß, also ein besonderes Geschichtsbewußtsein hat, ist 
bei schwierigen Entscheidungen ein hochgefragter Mensch. 
Entsprechend war Mimirs Rat und Auskunft bei den Asen 
besonders begehrt. Selbst als Mimir enthauptet wird und Odin 



68

dessen Haupt an sich nimmt, kann der rumpflose Mimir weiter 
seine Auskünfte erteilen.

Sorgfältig wacht Mimir über den Brunnen und dessen 
bedeutsames Wasser. Als Odin ihn bittet, nur einen Schluck 
von diesem Wasser trinken zu dürfen, wird ihm das verweigert. 
Erst als er sich entschließt, das von Mimir dafür geforderte 
Opfer zu bringen, wird es ihm gestattet. Doch es ist ein teures 
Opfer: Wissen auf einer tieferen Ebene, Wissen um Geheim­
nisse, Hintergründe, Abgründe, Entwicklungsgegebenheiten, 
Erkenntnisse, läßt sich nur erwerben, wenn dafür auf der äuße­
ren Ebene Opfer erbracht werden - für Asen und Menschen 
gleichermaßen ist dies das Auge. Wenn Odin auf einen Teil des 
äußeren Sehens verzichtet, kann er zum Seher und Propheten 
werden. Odin (einer seiner Namen war auch Vates = Seher) 
gab sein Auge, weil er wußte, was er dafür erwerben konnte. 
Jetzt hatte er Zugang zu einer Dimension, die der äußeren, 
materiellen Wahrnehmung verschlossen ist.2 

Die dritte Quelle ist die der Urd, der ältesten der drei Nor­
nen. Sie und ihre ebenfalls dort lebenden beiden Schwestern 
treten an die Wiege der Menschen und künden dem Neugebo­
renen sein Leben.

So quillt aus jedem der Brunnen ein Wasser mit anderer 
Qualität und repräsentiert einen anderen Aspekt des Lebens, 
wie wir es später in unseren Volksmärchen wiederfinden, wenn 
die Märchenhelden und -heldinnen eine Flasche mit Todes­
wasser und eine mit Lebenswasser in ihrer Verantwortung 
haben. In dieser Aufteilung der Quellen an den drei Wurzeln 
berichtet uns der Mythos ein Lebensgeheimnis. Es bedarf des 
Prinzips der Ausdifferenzierung in verschiedene, polare Aspek­
te oder Qualitäten, um in der Welt wirksam werden zu können. 
Ohne  solch eine Ausdifferenzierung existieren Tod und Leben 
gleichzeitig nebeneinander, wodurch sie sich aufheben und 
eine Manifestation in dieser Welt unmöglich machen. Erst ihre 

2  Sehr wahrscheinlich war Mimir in alten Zeiten kein männliches Wesen, 
sondern eine Riesin oder Seherin, die im Besitz dieser Kräfte war. Mimir 
steht hier vermutlich für den Geistaspekt der Erinnerung.



69

Aufspaltung und ihre zeitlich versetzte Quantifizierung ermög­
licht Leben. Dabei spielt vor allen Dingen der mittlere Brunnen 
mit dem Wasser des Urwissens eine besondere Rolle, denn 
in ihm ist der Weg zur Bewußtheit angelegt. Ohne sein Was­
ser, ohne sein Wirkprinzip, existiert Leben nur in einer dump­
fen Qualität und dem Lebewesen ist sein eigenes Dasein nicht 
bewußt.

Der Name Yggdrasil ist ein Kompositum und besteht aus 
dem Teil iggr (adj.) und drasill (Subst.). iggr kann mit „furcht­
bar, verdächtig“ übertragen werden und steht mit einem 
Namen Odins „der Fürchterliche“ in Verbindung. drasill heißt 
„Pferd, Roß“. So bedeutet Yggdrasil „Yggs (Odins) Pferd“. In 
übertragener Weise bedeutet es „der Baum, in dem sich Odin 
aufhängte“, um später die magischen Kräfte der Runenkunst 
zu erwerben.3 Da jedoch das Pferd als Reittier zum Totenreich 
anzusehen ist, erhält eine andere Deutung durchaus ihren Sinn 
und Yggdrasil wäre der „Schreckensbaum“ oder „Galgen“. 

Um diesen Gehalt kreist eine ganze Reihe von Interpretatio­
nen, die versuchen, die Esche als den Weltenbaum zu sehen, 
an den der Gott sein Reittier festbindet, wenn er in die Toten­
welt hinabsteigt. Dabei ist Yggr, also Odin, entweder selbst der 
Totengott oder das Totenpferd. Dies entspricht der Vorstellung 
von Yggdrasil, als den das All tragenden Weltenbaum. An ihn 
wird Odin sein Pferd Sleipnir festbinden. 

Der Mythologe Mircea Eliade verweist auf eurasische 
Baumriten, auf die diese Mythe zurückgehen könnte. Noch 
heute findet sich diese Praxis bei eurasischen Schamanen, 
wenn diese ihr rituelles Reittier in ihren Trancereisen festbin­
den. Der Weltenbaum erscheint hier auf den Polarstern ausge­
richtet. Odins Pferd müßte demnach an der Stelle des großen 
Wagens gesehen werden.4 

Yggdrasil ist jedoch mehr als ein Weltenbaum, der in der 
Mitte des Kosmos steht und in sich die Welt birgt, trägt, stützt 
und schützt. Er ist auch, wie wir gesehen haben, Lebensbaum, 

3   �Lorenz, S. 237
4    Germanische Götterlehre, Diederichs, S. 284 



70

denn unter einer Wurzel befindet sich die Urquelle, die das 
Lebenswasser enthält. 

Aber Yggdrasil ist auch ein Totenbaum, denn an einer 
anderen Wurzel befindet sich die Quelle Hwergelmir mit dem 
leichenfressenden Dämon Nidhöggr. Gerade diese Doppel­
funktion läßt Yggdrasil zu dem Ort werden, von dem aus der 
Weg in die Jenseitswelten möglich ist und die Erkenntnisfunk­
tion in besonderer Weise grenzüberschreitend wirksam werden 
kann. 

Ein weiteres Element der Weltesche ist Asbrú, die Asen­
brücke. Sie spannt sich vom Urdbrunnen nach Asgard. Täglich 
reiten die Asen über die von Flammen gegen eindringende Rie­
sen geschützte Brücke, wenn sie zum Thingplatz am Urdbrun­
nen wollen. Nur Gott Thor geht zu Fuß und durchwatet dabei 
die trennenden Grenzflüsse Körnt, Örmt und Kerlaugar. Hier 
deutet sich eine gewisse Polarität Thors mit den übrigen Asen 
an. Während alle Asen zum Thingplatz reiten, kommt Thor als 
einziger zu Fuß und muß dabei noch drei Flüsse durchwaten. 
Sein Weg führt also durch das Wasser, während die anderen 
durch das Feuer kommen.

*
Im Wurzelbereich der Weltesche lebt der Drache Nidhöggr. Der 
Name läßt sich mit Neiddrache übersetzen. An den Wurzeln 
des Baumes also frißt der Neid, an tiefster Stelle, in frühesten 
Ursprüngen angesiedelt. Er nagt in den Tiefen des Baumes 
und den Tiefen der Seele gleichermaßen. nid bedeutet „was 
zur Beschimpfung, Verhöhnung dient (sei es Wort oder Tat)“; 
högg „Hieb, Schlag“ wird in nidhöggr zu „der bitter Hacken­
de“ und eine mögliche Übersetzung wäre auch „der voller Haß 
Dreinschlagende“.5 

Aus verschiedenen Quellen läßt sich entnehmen, daß Nid­
höggr auch eine Art Leichendämon war. In der Völuspa wird er 
auch als Wolf bezeichnet,6 was ihn eindeutig in die Nähe der 
Totengöttin stellt. 

5    Lorenz, S. 243  
6    Vsp. 30



71

Das ursprünglich ambivalente Symbol des Drachens mit 
seinen guten und bösen Aspekten läßt sich im germanischen 
Mythos nicht mehr finden. Hier wird Nidhöggr ausschließlich 
in seiner Negativität beschrieben, der in Zwietracht mit dem 
Adler, den oberen Kräften, lebt. 

Er ist damit nicht mehr das Ursymbol des Nichtmanifesten 
oder Undifferenzierten und des Chaos, sondern bereits in einer 
monotheistischen Ausformung zum Bösen abgestempelt, was 
möglicherweise mehr eine Interpretation der Zeit um Snorri 
ist und nicht identisch sein muß mit einer frühgermanischen 
Betrachtungsweise. 

Auch im hebräischen Kulturkreis (Altes Testament) war der 
„Ort des Drachens“ mit dem „Schatten des Todes“ verbunden. 
Dort waren die Wasser der Tiefe die Wohnstätte des Drachens 
und ein Ort der Verheerung und Zerstörung.7 

Bei Nidhöggr finden wir die Verbindung zum Element Was­
ser. Dies ist ein für Drachen typisches Phänomen. Nidhöggr 
ist in seiner symbolischen Ausdifferenzierung ausschließlich 
ein Ungeheuer der Unterwelt. Es finden sich keine Mythen, in 
denen irgendwelche Helden mit ihm kämpfen. Trotzdem muß 
man in ihm einen Hüter erdhafter (chthonischer) Potenzen 
sehen, die noch weitgehend unbewußt sind, aber gerade des­
halb eine so mächtige Wirkung haben. 

Erst die zeitlich später einzuordnenden Drachenmythen und 
Kämpfe der Helden mit den Ungeheuern bringen die Entwick­
lung erneut in Gang.

Nidhöggrs Werk wird noch verstärkt oder unterstützt durch 
die vielen Schlangen, die sich im Brunnen Hwergelmir befin­
den. 

So heißt es im Grimnirlied:

		  Mehr Würmer
		  liegen an den Wurzeln Yggdrasils,
		  als ein Unweiser ahnt:

7      Altes Testament: Nehemia 2,11; Matth. 4,12; Hiob 10,21



72

		  Guin und Moin,
		  Grafvitnirs Söhne,
		  Grabak und Grafwöllund
		  Ofnir und Swafnir,
		  sollen immerdar,
		  zerfressen die Faserwurzeln.8

Die Übertragung der Namen dieser Schlangen bringt deut­
lich zutage, daß es sich hier weitgehend um Synonyme für 
die Tätigkeit von unterirdischen Nagern und unterirdischen 
Bewohnern handelt: Erzbewohner (goin), Heidebewohner 
(moin), Höhlenwolf (grafvitnir), Graurücken (grabakr), der im 
Fels sich Eingrabende (grafwöludr), Weber oder der Schlingen­
macher (ofnir) und der, der (im Sinne von Töten) einschläfert 
(swafnir). 

Es sind die Triebe und Bedürfnisse auf einer sehr elemen­
taren Ebene, die sich hier melden und an der Vitalität des Bau­
mes nagen. Setzen wir den Baum dem Menschen gleich, so 
nagen hier an Körper und Psyche die Begierden, die zur Zer­
störung führen, wenn sie nicht durch andere Prozesse neutrali­
siert werden. 

Es gehört zu den Aufgaben der Nornen, den Baum täglich 
mit heilendem Wasser zu besprengen, denn in der Krone der 
Esche äsen vier Hirsche - die vier Jahreszeiten (?!) - und fres­
sen die Blätter von den Zweigen, beißen an den Trieben und 
bedrohen so ebenfalls das Leben des Baumes. Sie fahren 
ihm - wahrscheinlich sind sie auch die Winde - durchs Geäst 
und zerren an seinen Zweigen. Diese sollen weder faulen, 
noch austrocknen. So war Pflege dringend notwendig und die 
Nornen praktizieren eine Hygiene, ohne die der Baum seinen 
immergrünen Zustand bald verloren hätte. Damit ist jedoch 
keinesfalls ausgedrückt, daß es bei „unteren“ Bedürfnissen um 
schlechte oder negative Bedürfnisse geht. Sie sind in jedem 
Fall selbstverständliche Bestandteile natürlichen Lebens und 

8      Grm. 33, Genzmer, S. 48



73

als solche archetypische Bausteine. Sie arbeiten gewisserma­
ßen im Dunkel der Erde oder der Psyche und treten erst im 
Laufe der Zeit durch ihr beharrliches, uns negativ erscheinen­
des Wirken, zutage. Wir erschrecken jedoch, weil wir sie erst 
wahrnehmen, wenn ihr Tun für uns faßbare Ausmaße ange­
nommen hat. Dies ist dann meist zu spät, wie sich das an den 
Krankheitssymptomen häufig beobachten läßt. Die Schlangen 
an der Wurzel Yggdrasils sind die Gehilfen des Alters und des 
Todes. Ihr unerkanntes Wirken bedeutet vorzeitiges Erkranken. 

Eine wichtige neutralisierende Funktion hat in diesem 
Zusammenhang der Adler, der im Wipfel Yggdrasils sitzt und 
über allem wacht. Mit der Stellung des Adlers an oberster Stel­
le im Baum wird das geistige Prinzip, er ist Herrscher des Luft­
raumes, hoch bewertet. Der Adler gilt als Sonnentier und wird 
bei vielen Völkern als Sieger über die Mächte der bösen und 
chthonischen Kräfte angesehen. So vereinigt sich in ihm das 
Element geistiger Macht, die im religiösen wie im politischen 
Bereich in gleicher Weise ihre Wichtigkeit erhalten hat. Der 
Adler zeigt die Vormachtstellung der neuen Sonnenreligion und 
die Verdrängung der matriarchalen, mondhaften Kulturstufe an. 
Als das Symbol für Macht und Herrschaft schlechthin, ist er 
ein beliebtes und vielfach ausgestaltetes Symbol für National­
embleme.

Namentlich wird der Adler nicht besonders benannt, dafür 
ist jedoch seine Bedeutung um so größer. Seine Aufgabe ist 
die erkennende Weitsicht, die elementare Voraussetzung ist, 
um „auf lange, weite Sicht“ zu einer ausgeglichenen Entwick­
lung zu kommen. Die beiden polaren Positionen, der in der 
Taghelle, Bewußtseinsklarheit sitzende Adler und der in der 
Tiefe der Dunkelheit hausende Nidhöggr, werden durch das 
informationstragende Eichhörnchen Ratatoskr verbunden. 
Man könnte sich hier erinnert fühlen, an das von der Esote­
rik beschriebene untere Geschlechtszentrum und das obere 
Bewußtseinszentrum im Gehirn. Beide sind miteinander ver­
bunden über den Rückenmarkskanal, Shushuma, und den 
Chakren als weitere Energiezentren. 



74

Das Eichhörnchen gilt auch als Regenbringer und wird mit 
Wasser und Schnee in Verbindung gebracht.9 Andererseits 
darf in der Dynamik des Weltenbaumes die negative Seite des 
Eichhörnchens nicht übersehen werden, denn Snorri läßt in 
ihm eher den Austausch von Gehässigkeiten zwischen Adler 
und Nidhöggr erkennen.10

Die Bedeutung des Habichts zwischen den Augen des 
Adlers erschöpft sich wohl nicht allein in einer naturmythologi­
schen Betrachtung, nach der in ihm das Wetter oder der Sturm 
gesehen wird. Mit dem Sitz zwischen den Augen läßt sich an 
das dritte Auge denken, ein Bild der übersinnlichen Kräfte im 
menschlichen Bewußtsein. Die Entwicklung dieser Kräfte und 
Fähigkeiten im Laufe des menschlichen Lebens gilt es anzuer­
kennen, da sich sonst der Habicht verselbständigt, als Wäch­
ter nicht an seinem Platz bleibt und der Sinnenwelt verfällt, 
indem er sich ganz von seinen Jagdinstinkten bestimmen läßt.

Die beiden Schwäne, die am Urdbrunnen leben, sind 
selbstverständlich weiß, denn alles, was mit den Wassern des 
Urdbrunnen in Berührung kommt, wird weiß. Vermutlich han­
delt es sich bei ihnen um eine jüngere Ergänzung der Mythe 
aus der christlich orientierten Zeit des Mittelalters. Der Schwan 
steht als Symbol für Reinheit und Licht und kann als Wand­
lungssymbol betrachtet werden.11

Wenn wir uns die drei Brunnen nebeneinander ansehen, so 
werden uns hier wichtige Geheimnisse anvertraut: In der Drei­
zahl der Wurzeln wird die Ganzheit der menschlichen Basis 
angedeutet. Die vitalen Interessen und Bedürfnisse, die ihrer­
seits zum Kreislauf des Lebens gehören, finden wir bei Hwer­
gelmir, der kalten Quelle. Mimirs Brunnen steht für die Weis­

9      Cooper, S. 42
10    In diesem Zusammenhang verweist de Vries (§ 584), daß dem Eich­
hörnchen hier eine Rolle zukommt, wie sie in anderen Mythen  ebenfalls 
zu finden ist. In der indischen Tradition [Mahabharata 229] oder bei den 
Griechen gibt es die Vorstellung vom Streit zwischen Vogel und Schlange.
11  Wir kennen einige europäische und außereuropäische Märchen, in 
denen der Schwan diese Wandlungsübergangsfunktion besitzt (KHM 49: 
Die sechs Schwäne).



75

Yggdrasils Bauplan 

	 *   3 Brunnen: Hwergelmir (dort nagen die Schlangen 
	     den Baum an), Mimisbrunnen und Urdbrunnen 
	 *   3 Nornen: Urd, Werdandi, Skuld
	 *   3 �Reiche: Asgard (Asen) - Midgard (Menschen)- 
	     Utgard (Riesen)
	 *   3 Wurzeln
	 *   3 �Ungeheuer: Hel, Fenrir und Midgardschlange 
	     (diese umschlingt die Erde, das Meer)
	 *   Lichtalfenheim - Bifröst (Asenbrücke) - 
	     Schwarzalfenheim - Niefelheim
	 *   Reich der Hel
	 *   Thingstätte der Götter (die Rater) am 
	     Urdbrunnen	
	 *   vier Hirsche
	 *   vielwissender Adler
	 *   Habicht zwischen den Augen des Adlers	
	 *   Eichhörnchen Ratatoskr 
	 *   Nidhöggr
	     Im Baum Lärad, der zu Walhall gehört und 
	     gelegentlich Mimameid genannt wird und wohl
	     weitgehend identisch mit Yggdrasil ist, befindet sich:
	 *   Walhall, Odins Halle und Ort der Einherier, 
	     die hier nach ihrem Tod im Kampf leben
	 *   Einherier
	 *   Hirsch Eikthyrnir (Eichdorn), der die Blätter und 
	     Knospen von Lärad frißt. Es träufelt von 
	     seinem Geweih hinab nach Hwergelmir und 
	     bildet dort die „ Eliwagar, woher alle Quellen 
	     kommen“ (während es von Yggdrasil heißt, 
	     er sei nebelumhüllt und von ihm falle der Tau 
	     auf die Erde).
	 *   Heidrun, die Geiß, frißt ebenfalls von Lärad, 
	     spendet den verwundeten Einheriern die Kraft 
	     und heilt ihre Wunden, die sie bei ihren 
	     täglichen Schlachten erleiden.
	 *   Widofnir, der Hahn in Lärad



76

heit, die erst entsteht und zu gewinnen ist, wenn die Kräfte 
des Hwergelmirbrunnens in rechter Weise in Besitz genommen 
sind. Dies ist kein linearer Weg, sondern mit vielen Mühen und 
Beschwerden verbunden. Während dieser ganzen Entwick­
lungszeit wirkt aus dem Hintergrund die Qualität des Urd­
brunnens mit seiner heilsamen Substanz. Schicksalsmächtig 
bestimmt sie Zusammenhänge, die uns zutiefst verschlossen 
sind. Mag psychoanalytische Erkenntnis noch so gut erklären, 
wie Symptome entstehen, wie psychische Prozesse wirken, 
so kann sie in keiner Weise erfassen und erklären, in welcher 
Weise ein Mensch in eine Familie hineingeboren wird, und wie 
er mit den Wirkfaktoren dieses sozialen Umfeldes sein Leben 
gestalten muß. Diese frühen Prägungen bestimmen in schick­
salhafter Weise das Leben des Individuums und der Spielraum, 
der dem Individuum zu seiner Lebensentfaltung zusteht, ist oft 
erstaunlich gering.

Keine dieser drei Qualitäten kann für sich isoliert betrach­
tet werden. Hwergelmir beinhaltet neues Leben, selbst wenn er 
primär die kalte, bedrohliche Todeswelt verkörpert. Auch wenn 
sexuelles Leben ständig zeugend Neues schafft - der Weg ist 
von vorne herein dem Tod geweiht und die gesamte Symbolik 
der Weltesche zeigt, wie sehr diese Prozesse miteinander ver­
bunden und aufeinander bezogen sind.

Die Verbindung der Zahlensymbolik Yggdrasils und ihre 
komplexhafte Durchdringung verbirgt (oder enthüllt dem Wis­
senden) wichtige Strukturelemente der menschlichen Psyche. 
Geht es zunächst um die Zweiteilung und die darauf folgende 
Polarisierung, wie sie uns in vielfältigster Weise im Verhältnis 
der Geschlechter zueinander, oder im Kampf von Licht und 
Finsternis, Gut und Böse begegnet, so entsteht in der Dreitei­
lung und ihrer triadischen Konstellation ein neues schöpferi­
sches Miteinander der Elemente. Unten, Mitte und oben und 
umgekehrt; rechts, Mitte, links und umgekehrt; Mutter, Vater, 
Kind (zwei Generationen in der Drei vereint) ...

Doch die Drei ist nicht die Zahl der Vollständigkeit, sie ver­
körpert vielmehr die drängende Unruhe, die nach Vollständig­



77

keit strebt (das ist sowohl das Unzureichende beim Dreifaltig­
keitsdogma der katholischen Kirche als auch der Hintergrund 
für die Unruhe, von denen die drei Asensöhne Odin, Hönir und 
Lodur erfaßt werden, die zur Tötung bzw. Opferung Ymirs führt 
und in der Erschaffung der irdischen Welt mündet). Erst im 
Potenzieren der Drei (3 mal 3 = 9), die nur über die Verdoppe­
lung (2 mal 3 = 6, die Zahl der Harmonie) erreichbar ist, wird 
die irdische Polarität und die Dynamik der Drei überwunden 
und das Wirkprinzip göttlich kosmischer Mächte erreicht bzw. 
hergestellt.

Es ist interessant, daß das englische Wort „tree“ und der 
englische Zahlbegriff „three“ so nah beieinander sind. Der 
Baum gliedert sich in die Drei natürlich auf: Wurzel, Stamm 
und Krone.

Das Erfassen der Dreigestaltung des Baumes finden wir in 
den verschiedensten Kulturbereichen. Schon in der Naturreligi­
on der Schamanen - besonders der sibirischen - entspricht der 
Bereich der Wurzeln den Kräften der Unterwelt, dem die Him­
melskräfte im Kronenbereich des Baumes polar gegenüber­
stehen. Im Zwischenbereich hat der Mensch mit seiner ihm 
eigenen Realität seinen Lebensraum, den er je nach Entwick­
lungsstufe verlassen kann, wenn er sich magischer Praktiken 
zu bedienen weiß.

Sehr viel abstrakter ausdifferenziert ist die Baumsymbolik 
beim Lebensbaum der jüdischen Kabbala, dem Sephirotbaum. 
Verschiedene Triaden erfassen einen ganzheitlichen Sinnka­
non. Die untere „Tri“-ade steht für beständige, fundamenta­
le Kraft, in der die Schönheit gründet. Sie steht für Urmächte 
des vitalen Daseins. Die mittlere Triade beinhaltet die tragen­
de Stärke, Herrlichkeit, Liebe, Erbarmen und repräsentiert die 
Urmächte des seelischen Lebens. Weisheit, unterscheidende 
Vernunft und die wesentlichen Potenzen der Kenntnis sind die 
Inhalte der oberen Triade, die als die höchste Stufe angesehen 
werden kann. Der Lebensbaum der Kabbala ist ein Erkenntnis­
werkzeug, das, im Gegensatz zur mythisch, unbewußten Sym­
bolik der Weltesche, zu einem äußerst differenzierten esoteri­



78

schen System entwickelt ist. In seiner abstrakten Sprache ist 
es ein Baum für Eingeweihte und Gelehrte, die zum Verständ­
nis Hilfestellung geben müssen. 

Yggdrasils Symbolik wirkt demgegenüber unmittelbar auf 
die Psyche und braucht keine ergänzenden Belehrungen, keine 
patriarchale Hilfe. Yggdrasil ist ein Abbild des Menschen, der 
mit seinen Wurzeln tief in der Triebnatur und der Vergangen­
heit gründet und doch zu den höchsten Bewußtseinsebenen 
Zugang besitzt, wenn er sich seiner Möglichkeiten bewußt 
wird.

Die Unermeßlichkeit der Weltesche läßt sich nur ahnen. 
Unter ihrem Wipfel entfalten sich Welten und Lebensräume, 
Götterreiche, Riesen- und Zwergenwelten, Menschenreiche, 
Meere, Berge, Landschaften. Sie sind das Bild unserer inne­

Lebensbaum der Kabbala



79

ren und äußeren Möglichkeiten, drücken den Reichtum aus, 
den der Mensch in seiner schöpferischen Fülle in sich trägt. 
Zunächst ist jedoch gerade diese Fülle nicht zu bewältigen, ja 
nicht einmal zu ertragen. Deshalb findet sie zunächst nur auf 
der Symbolebene ihre Darstellung. Erst im Verlauf der mensch­
lichen Evolution kann dieses Potential - und dies mit unter­
schiedlichem Tempo - in der individuellen Entwicklung über 
das Symbol aus dem Unbewußten herausgelöst werden. So 
können wir auch verstehen, daß die Naturreligionen unserer 
Vergangenheit angehören: In ihren Riten und Symbolen offen­
barten sich unseren Ahnen die Gewalten und Geheimnisse der 
Natur, in einer für sie faßbaren Weise. Über Mythos und Ritual 
bekamen sie die Hilfe, die es ihnen ermöglichte, mit der Ohn­
macht gegenüber den Naturkräften fertig zu werden. Im Sym­
bol waren sie den heute wissenschaftlich erklärbaren Natur­
phänomenen sehr nahe. Realitäten mußten nicht entstellt, ver­
leugnet oder verdrängt werden. Das Symbol verhüllte sie nur 
geringfügig und konnte sie auf diese Weise erträglich machen.



80

  Die Dreizahl im germanischen Mythos

  3  Aufgaben
  3  Brüder (häufig)
  3  Brunnen an den Wurzeln Yggdrasils
  3  mythische Bäume: Yggdrasil, Lärad u. Mimamaid
  3  Dreischritt beim Erzählen
  3  Fesseln Fenrirs
  3  flache, spitze Steine, an die Loki gefesselt wird
  3  Flüsse muß Thor durchqueren auf seinem Weg zum Thing
  3  Gatten der Nott: Naglfari, Annar, Dellingr
  3  Göttertrias (Uppsala-Trias) Odin, Thor, Freyr
  3  Göttertrias Har, Jafnhar, Thridi
  3  Göttertrias Odin, Hönir, Lodur (Vili u. Ve)
  3  Heldentrias Sigurd, Gunnar, Högni
  3  Jahre lang will der Riesenbaumeister Asgard bauen
  3  Jahre bis zu den Ragnarök
  3  Jahre war Sigurds Sohn Sigmund, als er mit ihm zusammen erschlagen wird 
  3  Jahreszeiten (nach Tacitus): Frühling, Sommer, Winter
  3  Kostbarkeiten der Zwerge Brokk und Sindri
  3  Kostbarkeiten von König Adil: Helm, Brünne, Ring
  3  Kostbarkeiten: Gungnir, Goldhaar, Skidbladnir
  3  Kraftgegenstände Thors: Hammer, Gürtel, Handschuhe
  3  mal begegnet Thor der Midgardschlange: bei Utgard-Loki, Hymir und Ragnarök
  3  mal rudert Thor mit dem Riesen Hymir weiter hinaus zum Angeln
  3  mal sticht die Fliege(Loki) den Zwerg Brokk 
  3  mal versucht Brokk, Loki den Kopf abzunehmen
  3  mal versucht Thor, den Riesen Skrymir zu töten
  3  mal wird Thor beim Riesen Utgard-Loki überwunden
  3  mal scheitert Odin bei der Werbung um Rindr
  3  mal bohrt Odin den Berg an
  3  mal nimmt Odin einen Schluck vom Skaldenmet
  3  mal versuchen die Asen, Loki als Lachs zu fangen
  3  Monate Frist zur Rückeinladung Ägirs
  3  Monate muß Loki in einer Kiste beim Riesen Geiröd hungern
  3  Mondphasen
  3  Mütter: die Rig (Odin, Heimdall) schwängert
  3  Nornen: Urd, Werdandi, Skuld 
  3  Nächte liegt Rig jeweils bei einer Frau und zeugt ein Kind
  3  Nächte schläft Odin mit Gunnlöd
  3  Richter: Odin, Thor, Freyr (für die Wette Loki mit Brokk)
  3  Runenstäbe werden nacheinander geworfen
  3  Rätsel
  3  Standesvertreter durch Rigs Vaterschaft: Karl, Hölder, Jarl
  3  Söhne des Bauern Hreidmars: Fafnir, Regin, Otr
  3  Tage ist Thors Sohn Magni alt, als er seinen Vater rettet
  3  Tage vor der Frist (Sommeranfang) (–> Riesenbaumeister)
  3  Tiere in Yggdrasil: unten Drache, oben Adler, dazwischen Eichhörnchen
  3  Tierhelfer
  3  Töchter des Riesen Mögthrasir: die Nornen Urd, Werdandi und Skuld
  3  Ungeheuer: Fenrir, Midgardschlange, Hel
  3  Walküren reiten in der Schlacht voran
  3  Winter vor Ragnarök
  3  Wurzeln Yggdrasils
  ...



Odins Frauen und Kinder





83

Odins Stellung unterscheidet sich 
in seiner Beziehung zu den Frauen 
sehr von den übrigen Asen. Es wer­
den verschiedene Abenteuer über 
ihn berichtet, die zwar gelegentlich 
eine gewisse Pikanterie aufweisen, 
aber nicht unbedingt als Amouren 
bezeichnet werden können. 

Odin war ein besonders frucht­
barer Gott. Seine Frauen waren die 
Asinnen Frigg, Freya und vermutlich 
noch Sif, die Gattin Thors. Auch mit 
den Riesinnen Nacht, Gridr, Rindr, 
Gunnlöd und den neun Müttern 

Heimdalls hatte er Beziehungen, die teilweise nicht ohne Fol­
gen blieben. Damit erreicht er bei weitem nicht die Fruchtbar­
keit des griechischen Liebesabenteurers Zeus, auf den sich 
fast der gesamte mediterrane Raum in seinen Stammtafeln 
berufen könnte. Insofern ist Odin ein nordischer Gott, drauf­
gängerisch, aber keinesfalls heißblütig, triebhaft, aber nicht 
wollüstig. 

Odins Gattin ist Frigg, die Tochter der Erde. Ihr Vater 
bleibt im Sinne einer Pathogenese unbekannt. Andererseits 
wird auch Odin in seiner Allvaterfunktion als Vater der Erde 
genannt, wie dies bei der Durchdringung der Generationen in 
den frühen Entwicklungsstadien oft der Fall ist. 

Entsprechend ihrer erdhaften Abstammung wohnt Frigg in 
Fensalir und ihr Saal heißt „Sumpf-Säle“. Aus diesem Grund 
darf angenommen werden, daß sie wohl mehr in den Bereich 
der Göttinnen gehört, die durch einen Quellenkult verehrt wur­
den. In einer anderen Deutung wurde ihr Saal als „Meer-Saal“ 
bezeichnet, was sie im Raum der Nord- und Ostsee beheima­
ten würde. In das Meer taucht die Sonne bei ihrem abendli­
chen Untergang ein. Mythisch entspricht dieser Vorgang dem 
Tod ihres Sohnes Balder, den die Mutter beweint. 

Bei den Ereignissen in Asgard bleibt Frigg weitgehend im 



84

Hintergrund, ein Vorgang, der durch die spätere Überbewer­
tung der kriegerischen und heldenhaften Aspekte der germa­
nischen Mythologie erklärbar sein könnte. Die Belange des 
einfachen Menschen, den seine Alltagssorgen und Krankheiten 
plagen, finden in der Regel kaum einen Niederschlag in den 
Mythen. 

Von der Göttermutter wurde gesagt, daß sie „alle Men­
schenschicksale kennt, wenn sie auch nicht weissagt.“1 Damit 
wird ihr zwar Wissen um die Geschicke der Welten zugestan­
den, doch die Orakelpraxis bleibt in den Händen Odins. Ihr 
Bereich ist die Fruchtbarkeit und die Ehe. 

Zur Göttin Freya, die mit Frigg große Ähnlichkeiten auf­
weist, berichtet die Gylfaginning: Der Wanengott Njörd zeugte 
noch in Wanaheim, wo er vor dem Krieg mit den Asen gelebt 
hatte, zwei Kinder. Dies waren Freyr (Herr) und Freya (Her­
rin). Der Sohn herrschte über Regen und Sonnenschein und 
über das Wachstum der Erde, weshalb ihn die Menschen um 
gute Ernte und Frieden anriefen. Auch bestimmte er über den 
Wohlstand der Menschen. Die Tochter Freya aber galt als die 
berühmteste Asin. Sie wohnte in Asgard und dort in ihrem 
Heim Fölkvangr (Kampfflur, -wiese), von wo aus sie auch zum 
Kampf ritt. Sie erhielt die Hälfte der Schlachtfeldtoten, die 
andere Hälfte gehörte Odin. Kontaktfreudig, wie sie war, rei­
ste sie gerne, denn sie stand den Menschen besonders nahe. 
Freya wurde besonders in Liebesangelegenheiten angerufen, 
denn sie besaß die Macht, Liebende zusammenzuführen, Ehen 
zu stiften und diese fruchtbar zu machen. Ihre beiden Töch­
ter, deren Vater Odin war, hießen Hnoss (Kleinod) und Gersimi 
(Kostbarkeit). 

Von Freya erzählt man sich, daß sie Tränen aus reinem 
Gold um ihren Gatten Odin weinte,2 als sich dieser lange Zeit 
auf Reisen befand. Schließlich reiste sie ihm nach und such­
te ihn. Diese Suche führte Freya durch viele unbekannte Orte 

1  Gylf., Kap. 20
2  In der Mythe besitzt er den Namen „Odr“, doch kann dies nur Odin sein, 
�wie aus der Charakterisierung als Wanderer zweifelsfrei erkennbar wird.



85

und zu fremden Völkern, die ihr viele Namen gaben. So hieß 
sie auch Mardöll (die über das Meer Leuchtende) und Hörn 
(Flachs), Gefn (Geberin), Syr (Sau) und Vanadis (die Spenderin) 
und zeigt damit eine starke Verbindung zur bäuerlichen Bevöl­
kerung. Sie erinnert hier sehr an die griechische Demeter, die, 
auf der Suche nach ihrer Tochter Persephone, den Menschen 
das Getreide brachte. 

Zu Freyas Besitz gehörte der kostbare Halsschmuck Brisin­
gamen (der leuchtende Schmuck), den sie von vier Zwergen als 
Lohn für eine Nacht erhielt, die jeder mit ihr verbringen durfte. 
Der Brisingamen war wohl für gebärende Frauen ein Geburts­
stein mit magischer und heilender Wirkung. 

Freya war über weite Teile mit Frigg identisch, denn beide 
halfen den gebärenden Frauen und auch sie wurde in Angele­
genheiten der Liebe und der Ehe angerufen. Freya und Frigg 
besaßen beide ein Faltengewand, das sie Loki weiter verliehen 
(damit er die geraubte Idun suchen konnte), und beide wur­
den von Loki in seinen Zankreden des Ehebruchs bezichtigt. 
Die zwei Asinnen werden häufig verwechselt, denn es ist nicht 
immer deutlich, welche gemeint ist. Dies wird verständlich, 
wenn wir den Wortstamm ihrer Namen betrachten, der in ver­
schiedenen Sprachen auf „Gattin“, „Geliebte“ zurückführt und 
auf „lieben“ bezogen werden kann. 

Eine weitere mit ihr identische Erscheinung ist die bis in die 
Neuzeit lebendige Frau Holle. Sie wird als ein himmlisches, die 
Erde umspannendes Wesen vorgestellt, die, wenn sie ihr Bett 
aufschüttelte und ihre Federn flogen, den Schnee verursachte. 
Sie liebte den Aufenthalt in Seen und Brunnen und konnte zur 
Mittagsstunde als schöne weiße Frau beim Baden beobachtet 
werden. Sterbliche konnten durch den Brunnen in ihre Woh­
nung gelangen.3

Frau Holle war in Deutschland die Entsprechung Friggs, 
denn auch sie fuhr wie Wotan durch die Lüfte und gehörte zum 
Wütenden Heer, in das seit dem Christentum die ungetauft ver­
storbenen Kinder aufgenommen wurden. 

3     Jakob Grimm, Deutsche Mythologie, Band 1, S. 222 



86

Frau Holle, auch Hulda genannt, wurde neben einer gött­
lichen Gestalt auch häßlich, langnasig, großzahnig, alt und 
mit struppigem, verworrenem Haar beschrieben. Mit diesem 
Aspekt symbolisiert sie die alte Hexe. Frau Holle ist aber auch 
als Spinnerin überliefert, die den fleißigen Dirnen die Spindeln 
schenkt und sie ihnen nachts vollspinnt. Den faulen Spinnerin­
nen jedoch zündet sie den Rocken an oder beschmutzt ihn. In 
diesem Doppelaspekt überliefert sie uns das Märchen „Frau 
Holle“,4 in dem durch das schicksalhafte Eingreifen der wet­
termachenden Frau Holle das fleißige Mädchen zur Goldmarie, 
das faule aber zur Pechmarie wird. Ihre süddeutsche Entspre­
chung in Bayern und Österreich ist Frau Berchta (auch Percht 
oder Perchta) oder auch Berchte. 

Die Bedeutung der germanischen Frauen spiegelt sich in 
den Mythen wieder: Die Frauen „tragen“ die Männer, wie es 
in zwei süddeutschen Sagen berichtet wird: Sowohl die Wei­
ber von Weinsberg, als auch die von Schorndorf tragen ihre 
eigenen Männer aus der Belagerung und retten sie damit vor 
der Gefangenschaft. Ohne das selbstverständliche Im-Hinter­
grund-Tätigsein, können die Männer nicht im Außen erfolgreich 
operieren. Die Frau zentriert die germanische Familie, ohne die 
der Mann seinen Sinn und seinen Halt verliert. 

Entsprechend finden sich im germanischen Kulturraum 
viele Hinweise für einen „Matronenkult“. Matronen nannte man 
die Muttergottheiten, zu deren Wirkungsbereich persönliches 
Wohl, Gesundheit und Fruchtbarkeit gehörten. Sie wurden bei 
Krankheit, Not, Kummer und den verschiedensten Gefahren 
angerufen und in besonderer Weise verehrt, wie wir es heute in 
der Marienverehrung kennen. Auch bei Liebesangelegenheiten 
waren sie hilfreich. 

Es kann angenommen werden, daß die besondere Verbin­
dung mit den Muttergottheiten in der Marienverehrung des 
Christentums aufgegangen ist, denn es wurden zahlreiche 
römische Steine mit Abbildungen, Namen (in der Regel in lati­

4      KHM Nr. 24



87

nisierter Form) oder Inschriften gefunden, die auf Matronenver­
ehrung hindeuten. Die Mythen hierzu sind verloren. 

Überliefert werden die Taten der Helden, nicht die Nöte der 
Mütter.

Eine wichtige Variante der Muttergöttin ist noch nicht 
erwähnt. Dies ist Ostara, deren Fest am Ostermontag im April 
gefeiert wurde. Während die umgebenden Völker die Benen­
nung „pascha“ für das Osterfest beibehalten haben, hat sich 
im deutschsprachigen Raum „ostar“ gebildet und erhalten, das 
sich etymologisch mit „austr“ verwandt zeigt und Osten, die 
Richtung gegen Morgen, bedeutet. Über den Kult der Ostara 
ist wenig bekannt. Sie war die Göttin des strahlenden Morgens 
und des aufsteigenden Lichtes. In dieser Weise muß sie eine 
freudige und heilbringende Erscheinung gewesen sein, die sich 
bestens für das Auferstehungsfest des christlichen Kultes eig­
nete. Dem Volksglauben gemäß wurden für sie Freudenfeuer 
angezündet und weiß gekleidete Frauen erinnerten zur Zeit des 
einkehrenden Frühlings an die alte Göttin.

*
Die Göttin Idun war von unschätzbarer Bedeutung für die 
Asen, weil sie in einem Kästchen goldene Äpfel aufbewahrte, 
deren Genuß den Altersprozeß verhinderte. Unmittelbar nach 
dem Genuß des Apfels wurde man wieder jung. 

Idun findet in den Mythen sonst kaum Erwähnung, obwohl 
ihre Zauberäpfel unersetzlich waren. Es kann vermutet wer­
den, daß viele Mythen über sie verloren gegangen sind. Eini­
ge Autoren geben zu bedenken, daß die Germanen schon 
früh von den Römern die Bedeutung der Äpfel übernommen 
haben. Äpfel wurden auch als Grabbeigaben des aus der Ost­
see gehobenen Oseberg-Schiffes gefunden. Obwohl der nor­
dische Apfel ein Wildgewächs und ungenießbar war, können 
diese wilden Äpfel als Lebenssymbol angesehen werden. Auch 
der Name der Frucht „Apfel“ läßt sich über weite Kulturkreise 
in seiner Ableitung verfolgen. Man kann davon ausgehen, daß 
die Apfelmythe um Idun ein beträchtliches Alter besitzt. Der 
Apfel ist nicht nur als Götterspeise ein wichtiges Mittel gegen 



88

das Altern, wie dies außer den Mythen auch die Sprichworte 
des Volkes ausdrücken. So heißt es in England: „An apple a 
day keeps the doctor away!"5

Idun trägt einen „redenden Namen“, denn er bedeutet 
„die Erneuernde, Verjüngende“.6 Sie ist die Göttin der ewi­
gen Jugend. So wurde das Rad des Lebens durch den Apfel 
der Göttin etwas am Weiterdrehen gehindert, wenn auch das 
Schicksal selbst damit nicht aufgehalten werden konnte. Der 
verjüngende Apfel vermochte zwar das Sterben nicht zu ver­
hindern, aber er brachte den körperlichen und geistigen 
Zustand immer in die „beste Verfassung“. 

Die morgendliche Gabe der Göttin befähigte die Asen zu 
einem Zustand der steten Kampfbereitschaft. Den ihnen kör­
perlich überlegenen Riesen, mit denen sie in ständiger Fehde 
lagen, standen auf diese Weise draufgängerische Heldenfigu­
ren gegenüber, die in der Lage waren, körperliche Unterlegen­
heit durch Mut und fintenreichen Kampf auszugleichen. Wie 
der antike Herakles seine sagenumwobene Keule aus Oliven- 
oder Eichenholz einsetzte, so war Thors Hammer die Wun­
derwaffe gegen die Riesen. Da die Siege auch entsprechend 
gefeiert wurden, war der allabendliche Metkonsum beträcht­
lich. Äl-Met, so hieß das Getränk, hatte eine starke Rauschwir­
kung, womit aus heutiger Sicht eine erhebliche Leberbelastung 
angenommen werden kann und der „Kater“ am Morgen war 
unvermeidlich. So bot sich Iduns tägliche Verjüngungskur nicht 
nur zur Behandlung des Alkoholabusus an, sondern machte 
ihn geradezu zwingend notwendig. 

Daß Idun einen Apfel reichte und nicht irgendeine andere 
Frucht, hatte seinen tieferen Sinn. In allen Kulturen, in denen 
der Apfel gedieh, teilweise auch nur als Holzapfel, wie die wild­
wachsende Sorte auch genannt wird, stand er im Ruf einer 
Liebe, Fruchtbarkeit und magische Kraft spendenden Frucht. 
Sie war immer die unmittelbare Gabe der Göttin, die ihn besaß, 
verschenkte oder wußte, wie man ihn erwerben konnte.

5      Ein Apfel am Tag hält den Arzt fern.
6     de Vries, § 559 



89

Einen interessanten Gedanken trägt Ranke-Graves in sei­
ner Griechischen Mythologie zur Apfelgabe der Göttin bei. Er 
ist der Ansicht, daß eher Aphrodite dem Paris den Apfel gibt, 
als daß diese ihn von ihm empfängt. „Dieser Apfel symbolisiert 
die Liebe, die er sich für den Preis seines Lebens erkauft, er ist 
der Paß zu den Elysischen Gefilden, den Apfelgärten, zu denen 
nur den Seelen der Helden Eintritt gewährt wird. Der Apfel als 
Geschenk kommt auch in irischen und walisischen Mythen 
vor. Ein Apfel ist die Gabe der drei Hesperiden an Hera und 
auch Evas, der ‚Mutter aller Lebenden’ an Adam. Schließlich 
trägt Nemesis, die Göttin des heiligen Hains, die in späteren 
Mythen ein Symbol der göttlichen Rache an stolzen Königen 
wurde, einen mit Äpfeln behängten Ast: ihre Gabe an Helden. 
Alle Paradiese der neolithischen Zeit und der Bronzezeit waren 
Inseln mit üppigen Fruchtgärten. Paradies selbst bedeutet 
‚Obstgarten’.“7

Herzog beschreibt in seinem Buch „Psyche und Tod“8 einen 
Bildstein der weitgehend unbekannten germanischen Mutter­
göttin Nehalennia, wie sie mit Kapuzenmantel bekleidet, von 
einem Wolf flankiert wird und einen gefüllten Apfelkorb neben 
sich stehen hat. So zeigt bei dieser Göttin der Apfel das Neu­
werden und das Sterben in besonderer Weise, wie wir es auch 
beim Paradiesapfel, beim Apfel des Paris und beim Apfel des 
Schneewittchens sehen können. Die Göttinnen der Großen 
Mutter sind immer in gleicher Weise lebensspendende Göttin­
nen wie auch Todesgöttinnen. Aus der Beschreibung der weib­
lichen Gottheiten wird die geringe Durchzeichnung der Cha­
raktere gegenüber den männlichen Hauptgöttern besonders 
deutlich. Dies entspricht ganz dem germanischen Problem, daß 
die starke Betonung und Übersteigerung der männlichen Ideale 
und Werte eine Ausdifferenzierung der weiblichen Seite verhin­
derte. Sehr deutlich wird dieses einseitige Persönlichkeitsprofil 
an Thor, dem erstgeborenen Sohn Odins. 

7   Ranke-Graves, Griechische Mythologie, Bd. 1, S. 20   
8   Herzog, Edgar, Psyche und Tod, Zürich 1960



90

Thor scheint besonders in der Wikingerzeit unter allen Göt­
tern die höchste Verehrung erhalten zu haben. Er war der Gott 
der Bauern und Krieger, während Odin mehr der Gott der füh­
renden Schichten gewesen zu sein scheint. Mit der Bezeich­
nung ‚Donnergott‘ wird primär seine Beziehung zum Wetter 
gekennzeichnet und weniger die ausschließliche Kompetenz 
für den Donner. Zu seinem Verantwortungsbereich gehörte die 
Schifffahrt, der Fischfang, die Landwirtschaft und das Wetter. 
Er war der Gott, „der den Menschen in den Nöten des Lebens 
am nächsten“9 stand, was sich in den skandinavischen Län­
dern an seinen vielen Kultstätten erkennen läßt.

Thor führt verschiedene Namen, die ihn charakterisieren: 
Stärkster der Asen, Bekämpfer der Riesen, Wagengott, Herr 
der Ziegen, usw. Seine Beinamen zeigen einen integren Cha­
rakter, der fürstlich, wahrhaftig und weihevoll ist. Auf sich allei­
ne gestellt kämpft und wacht er. Darüber hinaus jedoch ist er 
laut und lärmend, ein echter Donnerer, wie es von den choleri­
schen Charakteren bekannt ist.

Thor ist sicher ein indogermanischer Gott, mit einem hohen 
geschichtlichen Alter, wie sich das aus skandinavischen Fels­
bildern ableiten läßt, auf denen ein hammerschwingender 
Gott dargestellt ist. Gleichzeitig ist Thor weitgehend wesens­
gleich mit dem indischen Indra, der als vedischer Gewitter- 
und Regengott ein Sohn des Himmelskönigs Dyaus war. Indra 
galt wie Thor als gewaltiger Esser und Trinker, der vor Vitalität 
und Energie strotzte. Er kämpft wie Thor gegen die Schlange. 
Allerdings wird er im Gegensatz zu Thor zum Vatermörder und 
danach zum obersten Gott der Welten. 

Thor ist häufig zu Fuß unterwegs. Sein Wagen wird von 
zwei Böcken gezogen. An ihren Namen und der Beschreibung 
des heftig rollenden Wagens zeigt sich die naturmythologi­
sche Erklärung des als Blitz und Donner über die Erde lärmen­
den Thors. Sein Erscheinen und Auftreten bringt nicht nur die 
Erde zum Beben. Aus diesem Grunde darf Thor, der erklärte 

9      de Vries, § 439



91

Feind der Riesen, nicht über die Asenbrücke zum Thingplatz 
am Urdbrunnen. Er muß den irdischen, wässrigen Weg gehen 
und durchquert dabei Flüsse und Hindernisse. Seine Ankunft 
am Thingplatz beinhaltet damit eine völlig andere emotionale 
Position als die der übrigen Asen. 

Es scheint, als müßte gerade Thor durch die Vielzahl seiner 
Kämpfe und die Art der sich ihm entgegenstellenden Hinder­
nisse, am meisten für seine persönliche Entwicklung und Rei­
fung tun. Gerade in der Auseinandersetzung mit den Riesen, 
die er erbittert führt, zeigt er sich als äußerst affektbestimmt. 
Häufig wird er nur durch das Einschreiten und beruhigende 
Verhalten anderer Asen an Tätlichkeiten gehindert.

			   Thors Namen

	 Name		  Bedeutung

	 Asa-Thor 	Asen-Thor
	 Asabragr		  Asenfürst
	 Atli		  der Schreckliche
	 Donar 		  Donner, südgerman.
	 Einheri		  der allein kämpft
	 Einridi 		  der allein Reitende, der
			   allein herrschende Thor
	 Ennilangr 		 der mit der langen Stirn
	 Hlóridi		  der laute Reiter, —> Wetter
	 Öku-Thor	Fahr-Thor
	 Ölnir		  Nährer
	 Rymr 		  Lärm
	 Sönnungr 	 der Wahrhaftige
	 Thor 		  Donner, —> Donar
	 Thunaer 		  Donner, bei Abschwörung, Taufformel
	 Thuno 		  Donner, altengl. Entsprechung zu Thor
	 Védormr		  Beschützer des Heiligtums
	 Véorr Weor	 Schirmer
	 Véurr, Véuthr	 Wächter des Heiligtums
	 Vingnir		  Thor
	 Vingthor		  Kampf-Thor
	 Wigidonar	 Weihe-Thor, Kampf-Thor



92

Gesteigert wird seine Erschei­
nung noch durch seine drei magi­
schen, kraftvollen Attribute. Der an 
eine Doppelaxt erinnernde Ham­
mer Mjöllnir kehrt wie ein Bumerang 
immer wieder zu seinem Besitzer 
zurück. Mjöllnir ist, wie aus seinem 
Namen hervorgeht, ein Synonym für 
den Blitz, denn die Sprachwurzeln 
aus denen er sich zusammensetzt, 
bedeuten entweder „weiß glänzend“ 
oder „Zermalmer, Zerschmetterer“. 
Es ist interessant, daß Thors indo­
germanische Entsprechung Indra 
ebenfalls einen Donnerkeil besitzt, 
der zum Werfer zurückkehrt. Ähnli­
ches wird vom irischen Gott Dagda 
berichtet.10

Der zweite magische Gegenstand ist der Kraftgürtel. Erst 
durch dessen Hilfe erringt Thor seine überragende Stärke, die 
ihm fehlt, wenn er den Gürtel nicht trägt. Das Motiv dieses 
Kraftobjektes finden wir in vielen Märchen und Sagen und es 
reicht bis in die Gegenwart. Bei verschiedenen Kampfsportar­
ten werden immer noch bestimmte „Gürtel“ erworben, die als 
Rang- und Statussymbole gelten.

Der dritte Gegenstand sind die eisernen Handschuhe, die 
zum Wurf des Hammers Voraussetzung sind.

Die Nähe zur arbeitenden Bevölkerung verbindet Thor mit 
seinem Bruder Heimdall, der auch als der weiße Ase bezeich­
net wurde. Er stand auf der Asenbrücke als der hell Leuch­
tende über der Welt. Seine Zähne waren golden, sein Pferd 
hieß Goldspitze oder Goldmähne und er wohnte in den Him­
melsbergen. Meist aber saß er als Wächter der Götter an der 
Asenbrücke und achtete sorgsam darauf, daß nur Berufene 

10      de Vries, § 425

Thor, der Hammergott,
aus: R.L.M. Derolez,

Götter und Mythen der 
Germanen,

S. 115, Köln 1963



93

über sie schritten. Besonders war sein Blick und seine Wach­
samkeit gegen die Riesen aus Utgard gerichtet, von denen 
man wußte, daß sie beim Untergang der Asenwelt die Brücke 
erstürmen würden. Für diese Wächteraufgabe war er durch 
seine Eigenschaften besonders ausgezeichnet. Zu seiner Aus­
rüstung gehörten sein Schwert und das Gjallarhorn, das gellen­
de Kriegshorn, dessen Schall er bei den Ragnarök, dem Ende 
der Götterwelt, erklingen lassen würde.

Heimdall kann als „Beschützer der Götter“ angesehen wer­
den und erinnert an das bekannte Märchenmotiv des Dieners, 
der weit sieht und weit hört.11 Eine christliche Legende erzählt, 
wie an der höchsten Stelle des Regenbogens ein Engel als 
Brückenwache steht und beim jüngsten Gericht mit der Posau­
ne blasen und die Toten zusammenrufen wird.

Ein weiterer Beiname Heimdalls ist Gullintanni, „der mit den 
goldenen Zähnen“. Der Name seines Pferdes Gulltopr weist mit 
der Bedeutung „Goldspitze, Goldmähne“12 ebenfalls auf die 
solare Qualität dieses Gottes hin. 

Das Besondere an Heimdall ist seine Herkunft: Bei unbe­
kannter Vaterschaft (in Frage kommen schließlich nur Odin 
oder er selbst) wird er von neun Riesenmädchen zur Welt 
gebracht, die allesamt Töchter des Meerriesen Ägir sind. 

Schon die Namen dieser Riesinnen zeigen die Urkräfte der 
Natur. Sie nennen sich die Tobende, die Fortraffende, die Vor­
wärtsstürmende, die Sand Spülende, die wie ein Wolf Heulen­
de, die Insel Verzehrende, die Brausende, die Verderben Brin­
gende, die schneidend Eiskalte. Hinter der Neunzahl scheint 
sich der gesamte göttlich-kosmische Komplex zu verbergen 
und auf die sich hier manifestierende „verstärkte Vielheit von 
Kräften“ hinzudeuten13 Sie scheinen auch den neun Welträu­
men in der Achse des Weltenbaumes zu entsprechen (s. Abb. 
über die neun Welten, ?? S. 68).

11      von der Leyen, nach Lorenz, S. 374
12      Lorenz, S. 371
13      Hahn nach Lorenz, S. 368



94

Es ist möglich, daß diese neun Frauen ursprünglich Schick­
salsgöttinnen und die heiligen Mütter der Welt waren, die even­
tuell mit den Nornen der Weltesche identisch sein könnten. 
Es liegt nahe, daß die Neunzahl mit den neun Monaten der 
Schwangerschaftsdauer und/oder mit den neun Nächten der 
lunaren Woche in Verbindung gebracht wurde.

Ein weiterer Name Heimdalls lautete Rig oder Rigr. Im 
„Merkgedicht von Rig“ (Rigsthula [Rth.]) wird erzählt, wie Heim­
dall, der sich auf dieser Wanderung Rig nennt, durch die Lande 
zieht. 

Bei Ahn und Edda verbringt Rig die erste Nacht, teilt die 
Mahlzeit mit ihnen, gibt ihnen guten Rat, schläft anschließend 
in der Mitte des Bettes zwischen den Ehegatten, verweilt dort 
drei Nächte, um dann seine Wanderung weiter fortzuführen. 
Nach neun Monden gebiert die Frau einen Jungen, der ganz 
braun vom Schmutz ist und den sie „Knecht“ nennen. Dieser 
heiratet später die „Magd“, ihre Kinder bekommen allesamt 
Namen aus der bäuerlichen Sphäre. 

Rig trifft auf seinem weiteren Weg auf einen Hof, in dem 
Alfi und Amma leben und dort am Webstuhl arbeiten. Auch mit 
ihnen speist er, gibt ihnen guten Rat und legt sich wieder näch­
tens zwischen die Ehegatten. Er bleibt dort drei Nächte und 
verläßt sie wieder. Nach neun Monaten gebiert Amma einen 
Jungen, der „Karl“ genannt wird und später Schmied wird. Er 
wird mit „Schnur“ vermählt. Ihre Kinder bekommen Namen, die 
mit der bürgerliche Welt in Verbindung stehen.

Danach kommt Rig zu einem Saal, in dem er auf „Vater 
und Mutter“ trifft. Der Hausherr beschäftigt sich mit Pfeil und 
Bogen, die Frau näht Kleider. Auch mit ihnen ißt er, gibt ihnen 
ebenfalls guten Rat und legt sich wieder zwischen die Ehe­
gatten. Nach drei Tagen verläßt er die beiden. Die Frau gebiert 
nach neun Monaten einen Sohn, der „Jarl“ genannt und später 
Jäger und Krieger wird. Diesem lernt Rig die Runen, überträgt 
ihm Erbgüter und alten Besitz und nennt ihn „Sohn“. Er wird 
mit der Maid „Erna“ vermählt. Ihre Kinder bekommen Namen 



95

wie Erbe, Sproß, Sohn, Gesippe. Sie lernen die Runen beherr­
schen, jagen und Kriege zu führen.

Hinter dem Asen Heimdall, der in seiner persönlichen Ent­
wicklung weit in die Frühgeschichte der Germanen und noch 
früher in die der Wanen und Kelten zurückreicht, läßt sich 
unschwer Odin erkennen. 

Auf dieser Reise begründet Rig-Heimdall-Odin die spä­
ter im Mittelalter wirksam werdende Ordnung der Stände. 
Sein fruchtbarer und zeugender Aspekt drückt sich hier in 
der altisländischen Bedeutung des Namens aus: rigr ist die 
„Steifheit“ und bezieht sich auf das erigierte männliche Glied. 
Damit ist der Gott nicht nur Fruchbarkeitsgott, sondern auch 
kulturzeugender Schöpfer. In seiner Begründung der germa­
nischen Stände durch Rig-Heimdall-Odin werden entspre­
chende Kulturstufen angedeutet. Die Welt des Bäuerlichen in 
ihrer naturnahen Form, die der Handwerker und die Welt der 
Adeligen, die sich neben Jagen und Kriegen auch mit Magie 
beschäftigen. Rig ist eine Mysteriengestalt - ein Mysterienfüh­
rer, der die Funktionen des himmlischen Heimdall in der Welt 
der Menschen ausübt. Seine Funktion als Wächter der Asen­
brücke, dem Zugang zur göttlichen Welt, bekommt aus dieser 
Betrachtung neue Wichtigkeit, denn die initiierten Kulturstufen 
benötigen zu ihrer weiteren Entwicklung Schutz und Pflege. 
Würden die Hrimthrusen (Reifriesen) nach Asgard eindringen, 
so könnten sie die Götterburg und damit die entsprechende 
Kulturentwicklung zerstören. Auch der Name seines Schwer­
tes Höfuth, Menschenhaupt, bekommt hier einen neuen Inhalt: 
Es ist die im Kopf angesiedelte menschliche Intelligenz und die 
damit verbundenen Fähigkeiten, die zur Kultur gehören und die 
zusammen mit den Erkenntniskräften (Schwert) die Höherent­
wicklung garantiert.

Äußerlich verkümmert er im germanischen Mythos zum 
Wächter der Asenbrücke. Tatsächlich beinhaltet seine golde­
ne Ausstattung die Verbindung mit der Sonne. Sein weißes 
Aussehen hingegen, das aus seiner lunaren Qualität resultiert, 
kennzeichnet ihn als Träger eines Mysteriengeheimnisses. Für 



96

sich alleine betrachtet, läßt sich sein Geheimnis nicht recht 
ergründen. Erst mit den Eigenschaften und Qualitäten seines 
Gegners Loki, mit dem er sich öfters in Streitigkeiten verwic­
keln läßt, vervollständigt sich das Persönlichkeitsbild: Heimdall 
ist der Initiator der Ich-Entwicklung, die in Thor ihre weitere 
Erprobung und Ausdifferenzierung erfährt, aber durch Lokis 
schöpferische Intelligenz erst zur rechten Entfaltung kommt.

Im anglikanischen Beowulfslied wird die Sage von Scaef 
erzählt, der als Kulturbringer zum Stammvater des ersten däni­
schen Herrschergeschlechts wird. Hinter seiner Geschich­
te verbirgt sich das uralte Motiv, das wir schon bei Sargon 
im babylonischen Raum und bei Moses im hebräischen Kul­
turraum finden: Scaef wird elternlos als kleines schlafendes 
Knäblein in einem Boot gefunden, das ans Ufer getrieben 
wird. Scaef wurde es genannt, weil es auf einer Getreidegarbe 
gebettet gefunden wurde (Sceaf, altengl., Garbe). Als Mann 
wurde er zum Wohltäter des Volkes und starb schließlich 
hochbetagt als hochgeehrter Herrscher. Es war sein Wunsch, 
im selben Boot, das ihn als Säuling ans Land gebracht hatte, 
aufgebahrt aufs Meer hinauszutreiben. Von ihm, bzw. sei­
nem Sohn Scyld stammen die Sköldungen, auch Schildun­
gen genannt. Das sind die Ynglinge, das dänische Königsge­
schlecht. Die Verbindung von Scaef und Rig zum Schwanenrit­
ter Lohengrin, dem Sohn des Kelten Parzival, bietet sich an.14

Vorsichtig gefolgert, läßt sich vermuten, daß Heimdall 
ursprünglich zum matriarchal lebenden Göttergeschlecht der 
Wanen gehört hat und von diesen zu den Asen gekommen 
sein muß.15

Die Scaef-Sage ist sozusagen das missing-link, das die 
Verbindung zwischen den Wanen und den Asen herstellt. 

Zwischen den Wanen und den Asen besteht ein ähnliches 
Verhältnis wie zwischen Kelten und Germanen. „Wenn nun die 
Aufgabe der keltischen Mysterien darin lag, das noch junge 
‚Ich‘ der europäischen Bevölkerung heranzuziehen, dem Ger­

14      Uehli, S. 132
15      Uehli, S. 131



97

manentum die Mysterien-Erziehung und damit die Grundlage 
seiner Kultur zu geben, so ist es einleuchtend, daß diese Auf­
gabe durch Sendboten der keltischen Mysterien erfüllt wurde. 
Wenn Wanen zu den Asen gehen, so bedeutet das, daß kel­
tische Mysterien-Sendlinge zu den Germanen gehen. Das 
ist der Hintergrund der Scaef-Sage. Scaef kommt mit seiner 
hyperboräisch-keltischen Sendung nach Skandia zu den Ger­
manen.“16

*
Völlig andere Eigenschaften finden sich in Tyr, wie dieser Ase 
im Norden genannt wurde. Bei den Mittel- und Südgermanen 
hieß er Ziu, auch Tsiu, althochdeutsch Teiwaz oder Tiwas. Taci­
tus berichtet, daß ihm Pferdeopfer dargebracht wurden, was 
ihn sehr in die Nähe Odin/Wotans rückt. Später bei der all­
mählichen Umstrukturierung des germanischen Götterhimmels 
trat er gegenüber dem an Einfluß gewinnenden Odin/ Wotan 
zurück.

In der jüngeren germanischen Zeit wird Tyr auch als Odins 
Sohn geführt. Er war der Kühnste und Tapferste unter den 
Asen und entschied neben Odin über den Sieg bei Kämp­
fen. Wie Odin besaß er als besondere Waffe den Speer, seine 
Hauptwaffe war jedoch das Schwert. Ursprünglich war Tyr der 
Gott des Krieges und des Zweikampfes.17

Bei den Südgermanen und hier besonders bei den Aleman­
nen war er der wichtigste Gott. 

Bei der Fesselung des Fenriswolfes ist er der einzige Ase, 
der den Mut besitzt, dem Wolf als Pfand einen Arm in den 
Rachen zu stecken. Die hieraus resultiernde Einarmigkeit läßt 
sich bezeichnenderweise auch bei Gottheiten anderer Kultur­
kreise  beobachten, in deren Kompetenz sich das Rechtswe­
sen befindet. So etwa bei dem irischen Nuadu, der eine silber­
ne Hand besaß18 oder beim indischen Lurya, der mit einer gol­

16      Uehli, S. 139
17      Gylf., Kap. 25
18      Dumézil, S. 62



98

denen Hand beschrieben wird. Auch in der Geschichte Roms 
gibt es ein Heroenpaar, das eine antike Entsprechung zu dem 
einäugigen Odin und dem linkshändigen Tyr verkörpert. Horati­
us, der einäugige Zyklop und Mucius, der einarmige Linkshän­
der retten die römische Republik bei ihrem ersten Krieg.19

Der einarmige Tyr ist unverkennbar Rechtssouverän, der, 
gerade wegen dem juristischen Betrug am Feind der Gemein­
schaft, heroisch seine Hand opfert und dadurch glaubwürdig 
wird. Durch sein Opfer gibt er der Gemeinschaft die Sicherheit, 
die so lange gefährdet bleibt, wie der Feind (hier der gefürchte­
te Fenriswolf) frei ist. Damit steht der einarmige Rechtssouve­
rän in der Pflicht zwischen Recht und Unrecht.

Odins Söhne zeigen ein breites Spektrum an männlich-
kriegerischen Eigenschaften. Dabei ist allen gemeinsam die 
germanischen Tugenden Kraft, Mut und kriegerische Ent­
schlossenheit. Vidar unterschied sich von ihnen durch seine 
Schweigsamkeit. Er entstammte einer Verbindung Odins mit 
der Riesin Gridr und war nach Thor der stärkste Ase. Aus sei­
nem Namen geht eine besondere Verbindung zum Wald und 
zur Natur hervor (vida = Wald, Waldland, aber auch der Ver­
schlossene und Zurückhaltende). Er spielt beim Untergang der 
Götterwelt eine zentrale Rolle. Mit einem besonderen Schuh 
tritt er dem Fenriswolf in den Rachen, tötet ihn und rächt so 
seinen Vater Odin. Seine Schweigsamkeit wurde als Initiations­
brauch zur Vorbereitung der Rache interpretiert.20

Er ist schließlich neben Vali (und den beiden Thorsöhnen 
Modi und Magni) der einzige überlebende Ase bei den Ragna­
rök.

19      Dumézil, S. 65
20      Höfler, Lorenz, S. 382



Zwerge und Riesen





101

Aus Ymir wird nicht nur die Welt 
erschaffen, auch die Zwergenge­
schlechter gehen aus ihm hervor. In 
der Völuspa1 wird berichtet, wie die 
Götter zum Richtstuhl gehen und 
beraten, wer die Schar der Zwerge 
aus „Brimirs Blut“ und „Blains Kno­
chen“ erschaffen sollte. 

Die Zwerge besitzen in der ger­
manischen Mythologie eine äußerst 
wichtige Rolle und erscheinen immer 
dann, wenn es darum geht, hilfrei­
che Gerätschaften oder magische 
Objekte zu erschaffen. In ihnen lebt 

das Urwissen Ymirs. Durch sie findet die Durchdringung mit 
der Erde und eine Ausdifferenzierung statt, wie sie von den 
Menschen erst später erreicht wird (denken wir an Megachips, 
Mikrochirurgie, Satellitentechnik, usw.). 

Zwerge sind fähig, Kunstfertigkeit und Magie in höchster 
Weise zu verbinden. Ihre Kreationen sind wichtige Helfer für 
Götter und Menschen, doch gereichen sie diesen nicht immer 
zum Heil, ganz besonders, wenn sie zu Unrecht in ihren Besitz 
gelangen. 

Zwei Zwerge haben eine besondere Stellung. Dies ist 
zunächst als oberster Zwerg Modsognir. modsognir bedeu­
tet „der die Kraft aus dem Körper saugt“, „der, der Mut in sich 
hineinsaugt“.2

So läßt sich auf die Herkunft Modsognirs als Ymirs Made 
schließen und gleichzeitig werden in symbolischer Weise 
Andeutungen über seine künftigen Funktionen gemacht. „Der, 
der Mut in sich hineinsaugt“, weist auf eine Ichfunktion hin. 
Mut ist kein blindes Draufgängertum oder etwas Unbewuß­
tes, sondern etwas, was mit der Fähigkeit des Ichs zu tun hat, 
bewußt Entscheidungen zu treffen, diese zu verantworten und 

1      Vsp. 9 u.10
2      Lorenz, S. 216



102

dafür etwas zu riskieren. Eine Funktion, wie sie nur einem ich­
starken Wesen möglich ist.

Durin, der als zweithöchster Zwerg beschrieben wird, weist 
hingegen in eine andere Richtung. durr bedeutet Schlaf und 
könnte Durin als „der Schläfer“ kennzeichnen.3

De Vries sieht in Durin einen Türhüter und ein dämonisches 
Wesen.4 Bei dieser Betrachtung wird vor allen Dingen die Ver­
bindung des Zwergengeschlechtes zum dunklen und nächtli­
chen Bereich gesehen. Vor allem die Dunkelzwerge, die in Erd­
höhlen leben, scheuen das Licht und erstarren zu Stein, wenn 
sie vom Strahl der Sonne getroffen werden. Heute noch führen 
sie ihr Leben als Porzellanzwerge in unseren Vorgärten. 

Besonders in den Märchen erscheint der Zwerg als helfen­
de Gestalt, die sich unmittelbar gegen einen selbst wendet, 
wenn sie nicht ausreichend geachtet und gewürdigt wird.5 In 
den Zwergen vereint sich naturdurchdrungenes Leben und 
Intelligenz. Die Völuspa und die Gylfaginning zeigen die Ent­
stehung des Menschen erst nach der Erschaffung der Zwerge 
auf, denn der Zwerg verkörpert eine Vorstufe der menschlichen 
Ichbegabung. Mit ihren Eigenschaften sind sie eine wichtige 
Voraussetzung, damit der Mensch sich zu einem selbständigen 
und ichbegabten Wesen entwickeln kann.

Wie in allen Naturreligionen war auch bei den Germanen 
jeder Ort in der Natur bestimmten Lebens- oder Vegetations­
formen zugeordnet und von Geistern bewohnt. Im Sinne die­
ser beseelten Natur finden wir die Riesen und die Zwerge als 
die beiden großen Gruppen der germanischen Geister. Sie 
sind beide vielfältigst ausdifferenziert und der Glaube an diese 
Wesen hat sich bis in die jüngste Zeit erhalten. Die Zwerge 
werden zwar als klug und fleißig, jedoch auch körperlich klein­
wüchsig und mißgestaltet beschrieben. In ihrem meist fah­
len Gesicht befindet sich ein langer Bart. Begegnen konnte 
man ihnen nur in der Natur und dies besonders im Wald und 

3      Lorenz, S. 216
4     Lorenz, S. 216
5     z.B. „Das Wasser des Lebens“, KMH Nr. 97  



103

in der Nähe von Steinen. Rasch konnten sie sich dort ver­
stecken, wenn sie sich beobachtet fühlten. Sie gehören zum 
mineralischen Reich und besitzen eine besondere Affinität zu 
den Metallen. Als kunstfertige Schmiede stellten sie verschie­
dene Kostbarkeiten her, um die sich viele Geschichten ran­
ken. Jedoch sind diese selten golden wie Brisingamen, der 
durch Liebesnächte erworbene Halsschmuck der Freya. Wen 
wundert’s, daß Odin gerade an diesem Schmuck keinen Gefal­
len finden konnte und Loki beauftragte, ihr den Schmuck zu 
entwenden. Erst Heimdall kann den Schmuck nach zähem 
Kampf mit Loki zu Freya zurückbringen.

Die meisten Kunstgegenstände der Zwerge besitzen magi­
schen Charakter und weisen Zauberkräfte auf. Sindri schien 
der kunstfertigste gewesen zu sein, denn er fertigte den Eber 
Heimdalls, Odins Ring Draupnir und Thors Hammer Mjöllnir. 
Aber auch die Söhne Ivaldis, die nicht näher benannt werden, 
verstehen es, Kostbarkeiten herzustellen, so das Goldhaar der 
Sif, Odins Speer Gungnir und Freyrs Schiff Skidbladnir. Der 
berühmte Nibelungenschatz, einschließlich der Tarnkappe, 
gehörte ursprünglich dem Zwergenkönig Alberich, den Sieg­
fried in seine Gewalt bringen konnte. Auch der Zwerg Andwari 
besaß einen großen Goldschatz, der möglicherweise mit dem 
Nibelungenschatz identisch war.

Eines Tages, so erzählt das Skaldskaparmál, kamen die drei 
Asen Odin, Loki und Hönir an einen Fluß und beobachteten an 
einem Wasserfall, wie ein Fischotter gerade einen Lachs ver­
zehrte. Loki tötete den Otter. Wenig später stellte sich heraus, 
als sie bei einem nahe gelegenen Bauern übernachteten und 
ihm ihre Beute zeigten, daß dieser ein zauberkundiger Mann 
war und sie seinen jüngsten Sohn, der sich vorübergehend 
in einen Fischotter verwandelt hatte, erschlagen hatten. Der 
Bauer packte die Asen mit seinen beiden Söhnen und fesselte 
sie. Erst als die Asen Lösegeld boten, das der Bauer, er hieß 
Hreidmar, in der Höhe selbst bestimmen konnte, wurde dem 
Otter das Fell abgezogen und von den Asen verlangt, daß sie 
den Balg mit rotem Gold gefüllt als Versöhnung zurückbringen 



104

sollten. Dabei sollte er gleichzeitig so mit Gold überhäuft wer­
den, daß kein Haar mehr sichtbar sei.

Loki wurde von Odin in das Zwergenreich geschickt und 
dort gelang es ihm, den Zwerg Andwari zu fangen, der als 
Fisch im Wasser lebte. Loki ergriff ihn und verlangte von ihm 
als Preis für die Freiheit all sein verborgenes Gold. Der Zwerg 
schleppte alles herbei was er besaß, doch heimlich versteckte 
er einen kleinen Goldring. Loki hatte es beobachtet und ver­
langte den zurückgehaltenen Ring. Der Zwerg bat, den Ring 
behalten zu dürfen, denn mit ihm, könne er den verlorenen 
Schatz wieder mehren. Als Loki nicht zu erweichen war, ver­
fluchte der Zwerg den Ring, daß es jeden den Kopf kosten 
solle, der ihn besitze.

Als Odin den Schatz in Empfang nahm, bemerkte er den 
besonderen Ring und legte ihn für sich zur Seite. Sie überga­
ben schließlich Hreidmar den gefüllten Ottersack und umhüll­
ten ihn mit Gold, doch Hreidmar bemerkte ein Barthaar und 
wollte auch dieses bedeckt haben, damit die Versöhnung 
erfüllt sei. Widerwillig zog Odin den Ring hervor und bedeckte 
damit das Barthaar. Erst als Odin und Loki wieder weggingen 
und nichts mehr zu befürchten war, sprach Loki, daß der Fluch 
Andwaris in Erfüllung gehen und dieser Ring und dieses Gold 
demjenigen, der es besäße, den Tod bringen solle.

Wie sehr die Gier nach Gold die Menschen verändert und in 
seinen Bann bringt, zeigt die Geschichte des Andwarischatzes. 
Er bringt all seinen Besitzern Tod und Verderben. Erst nach­
dem Krimhilde, die ihn später besitzt, ihre Familie ins Verder­
ben gestürzt hat, kehrt der Schatz in den Rhein zurück.

Zwerge und Elfen gehören eng zusammen. Snorri spricht 
in der Gylfaginning von den Lichtalfen, die er „schöner als die 
Sonne“ beschreibt. Auch in der Tochter der Sonne Alfrödul, die 
nach den Ragnarök am Himmel leuchten wird, finden wir die 
Verbindung zu den Alfen wieder. Alfen (álfr, der Alp, mhd. elbin­
ne, die Albin, Elfe) sind als mythologische Wesen auf das eng­
ste mit dem Leben der Natur verknüpft und in der Nähe von 
Gewässern und Pflanzen angesiedelt. Sie lebten wie die Men­



105

schen in Gemeinschaften und besaßen Könige. Nachts liebten 
sie das Spiel und tanzten unermüdlich ihren Reigen, bis der 
Hahnenschrei sie unterbrach. Elfen fürchteten das Tageslicht 
und den Blick des Menschen. Wer sie beobachtete oder gar 
einwilligte in ihren Kreis zu treten, war verloren, wie uns das 
viele Sagen wissen lassen. Das einzige, was die Menschen im 
Alltag von den Elfen bemerken konnten, waren die zarten Spu­
ren ihrer Schritte im feuchten Gras, die am anderen Morgen 
noch zu sehen waren. 

Ihre nahen Verwandten waren die Wassergeister, die in 
Quellen, Flüssen und Teichen wohnten. Dabei wurde zwischen 
männlichen und weiblichen Dämonen unterschieden und es 
war allgemeine Lebensweisheit, sich von den am Wasser sit­
zenden und sich kämmenden Nixen fernzuhalten, um nicht von 
ihnen in die Tiefe mitgezogen zu werden.6

In den Namen der Zwerge zeigen sich viele Eigenschaften, 
die sich mit dem charakterologischen Bereich in Verbindung 
bringen lassen. Sie sind gierig, tüchtig, falsch, klug, langsam, 
fahrend, perfekt, mächtig, berühmt, flink, farbig, dunkel, tapfer,  
hütend, bedrohend, vorsichtig, etc. Nur vereinzelt verkörpern 
sie Naturelemente wie Flamme, Gefahr, Eis, Blitz, Mond und 
Himmelsrichtungen. 

Durch ihre Nähe zu den tiefen naturhaften Seelenschich­
ten und deren unbewußten Schöpferkräfte verkörpern sie 
gewissermaßen die Wurzeln der Psyche, die in die tiefe Ver­
flechtung von Seele und Körper hineinreichen. Sie können für 
diese Bereiche als die Hüter der Schwelle angesehen werden, 
über die man zu den gehüteten und geschützten Sphären vor­
dringen kann, wenn man ihnen achtsam gegenübertritt. In den 
Märchen stellt sich dieses Motiv häufig so dar, daß drei Brüder 
nacheinander einem Zwerg begegnen, wobei die beiden älte­
ren schon so weit von den unbewußten Kräften entfernt sind, 
daß sie in freundlicher Weise eine Verbindung nicht zulassen 
können. Ohne das Wissen um diese Kräfte läßt sich die Auf­

6      Die Nixe im Teich, KHM Nr. 181 und die Sage von der Loreley am 
Rhein



106

gabe, z.B. das Lebenswasser zu erwerben, nicht lösen. Erst 
der jüngste Bruder, der den Zwerg achtsam begrüßt, erhält von 
diesem die notwendigen Informationen zur Bewältigung seiner 
Heldenaufgabe. 

Die Zwerge sind so weitgehend identisch mit der chthoni­
schen Vatergottheit, der geisthaften Komponente des Unbe­
wußten. Deshalb können die Zwerge auch als die Begleiter der 
Großen Mutter betrachtet werden. C.G. Jung und K. Kerényi (in 
„Das göttliche Kind“) weisen auf die Verwandtschaft der klei­
nen aber mächtigen Zwerge mit den Kind-Gottheiten hin, die 
in seltsamer Weise die Qualitäten des naiven Unbewußten mit 
der Weisheit des alten Mannes verknüpfen. Erinnert sei in die­
sem Zusammenhang an Vidar, den Sohn Odins, der als eintä­
giges Kind seinen Bruder Balder rächt oder an Hermes, der im 
gleichen Alter die Viehherde seines Bruders Apollon entführt. 
Auch Herakles erwürgt schon in der ersten Nacht die Schlan­
ge, die ihm nach dem Leben trachtet.

Psychologisch lassen sich die Zwerge als Entwicklungs­
stufe der männlichen Seite der Psyche betrachten. Trotz der 
vollkommenen Werke, die von den Zwergen erschaffen wer­
den, sind sie selbst unvollkommene Wesen und als solche 
Repräsentanten eines in Entwicklung befindlichen Prozesses. 
So sind die Zwerge im Märchen „Schneewittchen“ die Stim­
me der Natur, die mit ihrem Instinkt die Heldin vergeblich vor 
der bösen Stiefmutter warnt. In diesem schönen Märchen wird 
auch in der verwendeten Symbolik das Geheimnisvolle und 
Verborgene der Zwerge deutlich, wenn sie in ihrer Siebenzahl 
hinter den sieben Bergen leben und tagsüber in die Stollen 
ziehen, um dort zu arbeiten. Sie hüten nicht nur die minerali­
schen Schätze, sondern geben auch Schneewittchen die Mög­
lichkeit einer Reifung im regressiven Schoß des Zwergenhau­
ses. Später tragen sie den gläsernen Sarg mit der scheintoten 
Prinzessin zum Schloß des Prinzen, also wieder hinaus in das 
Bewußtsein, dieses Mal in eine höhere Stufe des Lebens.

Im Gegensatz zu ihrer geringen körperlichen Größe, kann 
ihre Macht und Körperkraft übermenschlich sein, was zusätz­



107

lich durch den häufigen Einsatz einer Tarnkappe noch gestei­
gert wird.

*

Die mehr gewaltsame und ungebändigte Dimension der Natur 
findet ihren Ausdruck in den Riesen. Ihre Eigenschaften sind 
roh, ungeschlacht, gewalttätig und bis auf einige Ausnah­
men eher dümmlich. Sie heißen: die Brüller, Dummen, Schlä­
fer, Schreier, Lärmenden, hart Zugreifenden, Vernichter, die 
Schwarzen, Borstigen, Prahler, gefährlich Schlagenden und 
nur gelegentlich sind sie Vorsichtige, Weitgereiste, große 
Werke Verrichtende, Allmächtige, Erfreuliche, Weise. Sie konn­
ten auch Dank oder Freude heißen. Daneben werden viele Rie­
sen oder Riesinnen mit Elementarkräften gleichgesetzt, wie 
das Feuer, der Schnee, der Wind, der Sturm, das Meer, der 
Reif, das Eis, der Blitz.

Der berühmteste Riese war Ägir, der als Herr des Meeres 
ein prächtiges Schloß im Meer besaß. Das viele Gold verbrei­
tete dort ein solch strahlendes Licht, daß es keiner weiteren 
Beleuchtung bedurfte. Waren es die goldenen Schätze der 
Schiffbrüchigen, die hier angesammelt waren? 

Seine Frau, die Meergöttin Ran, herrschte über das Reich 
der Toten, die auf dem Meer oder durch das Meer umgekom­
men waren.

Auch der weise Mimir zählte zu den bedeutsamen Rie­
sen. Zu seinem Reich gehörten alle Quellen und Teiche. Im 
Gegensatz zu den meisten anderen Riesen stand er in engster 
Verbindung zu den Asen. Mit ihnen verbanden ihn verwandt­
schaftliche Beziehungen und besonders sein Neffe Odin pfleg­
te zu ihm ein sehr persönliches Verhältnis. Mimir verkörpert 
den Archetypus des alten Weisen, den wir alle in uns tragen 
und den es gilt zu entdecken, zu entwickeln und mit ihm in 
Verbindung zu bleiben. Zuvor jedoch muß das individuelle Ich 
entwickelt werden - eine Funktion für die Thor steht.

Erklärter Gegner der Riesen war Thor, den sie wie keinen 
anderen fürchteten. Immer wieder heißt es in den Mythen, daß 



108

sich Thor auf Reisen im Osten befand, um Riesen zu erschla­
gen. Doch kam es auch vor, daß Thor auf Riesen stieß, denen 
er zwar gewachsen war, über die er aber keinen Sieg erringen 
konnte. So trifft er beim Riesen Utgard-Loki oder beim Riesen 
Hymir auf Kräfte in kosmischer Dimension. 

Es scheint, daß der Mensch im Mythos sich selbst zeigen 
und darauf hinweisen muß, wie klein er anbetrachts der unge­
heuren Kräfte tatsächlich ist, die im Kosmos auf Mensch und 
Erde einwirken.

Als die Asen wieder einmal ein Fest feiern wollten und nicht 
mehr genügend Bier hatten, überlegten sie, wie sie zur Her­
stellung einer besonders großen Menge einen dazu geeigne­
ten Kessel finden könnten. Doch niemand schien ein derartig 
gewaltiges Gefäß zu besitzen. Tyr erinnerte sich schließlich an 
seinen Stiefvater, den grimmigen Frostriesen Hymir, der einen 
meilentiefen Kessel besaß. Hymir lebte in Niefelheim und 
herrschte dort über das Eismeer. 

Sogleich brachen Thor und Tyr auf und Thor trieb seine 
beiden Böcke zu größter Eile an. Schließlich gelangten sie 
zu Hymirs Halle und trafen dort zuerst auf dessen Gattin, die 
zugleich Tyrs Mutter war. Odin hatte sich ehemals für die schö­
ne Riesin begeistert und sie betört, verführt und geschwängert. 
Es darf also nicht verwundern, wenn Hymir, den sie später 
ehelichte, nicht sehr freundlich über Odin dachte.

Bald kehrte der frostige Riese von seinen winterlichen Stür­
men heim und war bereit, den beiden Asen in seiner Halle 
Gastrecht zu gewähren und sie zum Mahl einzuladen. Drei 
Ochsen wurden zubereitet, und Thor aß, wie immer unge­
wöhnlich hungrig, zwei davon. 

Am anderen Morgen wollte Hymir zum Fischfang auf 
das Meer. Thor bot ihm an, ihn hinauszurudern. Doch der 
unfreundliche Hymir versuchte ihn zurückzuweisen und glaub­
te, an so einem kleinwüchsigen und jungen Mann keine rech­
te Hilfe beim Rudern zu haben. Auch sei es für ihn zu kalt auf 
dem Meer und er fürchte wegen ihm zu früh heimkehren zu 
müssen.



109

Thor erzürnte gewaltig über diese Geringschätzung und 
faßte schon nach seinem Hammer, um ihn auf Hymir zu 
schleudern. Doch er besann sich, um seine Kraft später an 
anderer Stelle zu erproben. Er fragte Hymir nach einem geeig­
neten Köder. Als ihm dieser keinen gab, schaute sich Thor 
um und erblickte die Ochsen Hymirs auf der Weide. Kurz 
entschlossen riß er dem größten Tier, das den bezeichnen­
den Namen „der den Himmel anbrüllt“ trug, den Kopf ab und 
schleppte ihn zum Boot. 

So ruderten die beiden Männer hinaus. Hymir wollte nach 
einiger Zeit anhalten und angeln, doch drängte ihn Thor wei­
ter. Später bestand Hymir darauf, anzuhalten, denn von hier an 
lauere die Midgardschlange. Nur mit größter Mühe konnte Thor 
den widerwilligen Hymir dazu bewegen, noch etwas weiter hin­
aus auf das Meer zu rudern. Schließlich angelten sie. Während 
Hymir einen Wal zu fangen versuchte, warf Thor den Ochsen­
kopf als Köder für die Midgardschlange aus. Als diese danach 
schnappte, fuhr ihr der Angelhaken tief in den Gaumen und 
Thor wurde mit Wucht gegen die Bordwand geworfen. Es kam 
zu einem heftigem Zweikampf, bei dem Thor mit seinen Beinen 
durch den Planken des Schiffes brach und gegen den Mee­
resgrund stieß. Mit fester Leine zog er die Midgardschlange 
gegen den Bootsrand, so daß sie nicht zubeißen konnte. Mit 
ihrem gefährlichen Blick sah sie ihn durchbohrend an und spie 
Gift, daß das Meer schäumte und tobte. Gerade als Thor mit 
seinem Hammer ausholte, um die Schlange zu töten, durch­
trennte Hymir, der sich fürchtete, mit dem Ködermesser die 
Schnur und die Schlange versank wieder im Meer. Thor war 
so erzürnt, daß er Hymir mit einem Faustschlag niederstreckte 
und dieser ins Meer stürzte.

Es wird auch erzählt, daß Thor den bewußtlosen Riesen 
und das defekte Schiff gleichzeitig an Land getragen haben 
soll.

Beim Nachtmahl versuchte der gekränkte und verärger­
te Hymir den starken Asen zu reizen. Er sei zwar gewiß ein 
guter Ruderer und habe auch beim Kampf mit der Schlange 



110

Kraft gezeigt, aber nicht stark und mächtig genug, um Hymirs 
Becher zu zerbrechen. Hilfreich flüsterte Tyrs Mutter dem Asen 
ins Ohr, daß nur Hymirs Kopf härter als der Becher sei. Also 
schleuderte Thor mit seiner ganzen Asenkraft den Becher an 
dessen Schädel. Tatsächlich zerbarst der Becher, ohne eine 
Schramme zu verursachen.

Nun war Hymir völlig verärgert, daß er - wie leichtsinnig - 
sein kostbarstes Stück, das er zur Herstellung seines geliebten 
Bieres dringend benötigte, dieser Wette preisgegeben hatte. 
Da nun auch der Braukessel überflüssig war, konnte er die­
sen unter der Bedingung hergeben, daß ihn ein Mann alleine 
wegtragen müsse. Tyr scheiterte zweimal bei dem Versuch, 
ihn anzuheben. Doch Thor packte ihn - es war nicht anders 
zu erwarten - mit leichter Hand, stülpte ihn über den Kopf und 
trug ihn nach Asgard.7

Der Kampf mit Riesen findet sich in den Mythen aller Völ­
ker und stellt für den Menschen eine wichtige Phase in seiner 
Bewußtseinsentwicklung dar. Bei den Griechen z.B. waren es 
die Titanen, die Kinder von Uranos und Rhea, langhaarige, 
bärtige und mit Schlangenschwänzen versehene Ungeheu­
er. Gegen sie kämpften die Olympier, wie es die Asen gegen 
die germanischen Riesen taten. Auch bei den Griechen galt 
es, diesen Kampf unter Aufgebot aller Kräfte zu bestehen. 
Ares, bei den Römern Mars genannt, erstach einige mit sei­
nem Speer und erinnert uns an Odin. Zeus wiederum erschlug 
andere mit seinem Donnerkeil und läßt uns an Thor denken.

Was macht die Riesen so gefährlich? Finden die Kämpfe 
mit den ungeschlachtenen Monstern statt, weil für die heran­
wachsenden und heranreifenden Asen - und später den Men­
schen - die Vorstellung von mächtigeren Kräften unerträglich 
ist? Die Fülle der Märchen, die uns von Abenteuern mit Riesen 
berichten, ist so eindrucksvoll, daß hieraus auf die unglaubli­
che Gefahr, mit denen die Menschen der früheren Zeiten kon­
frontiert waren, geschlossen werden kann. Sie haben sich 

7   Gylfaginning Kap. 48 und Tetzner, R.: Germanische Göttersagen, Stutt­
gart 1992, S. 132



111

diesen Kräften nicht einfach unterworfen, sondern mit ihnen 
gerungen. Ein Kampf mit den Riesen, der sich, wie schon das 
tapfere Schneiderlein zeigt, oft nur durch List gewinnen läßt, 
spiegelt die innere Entwicklung des Helden, der diesen Kampf 
wagt. Die Schwierigkeiten bei der Auseinandersetzung steigern 
sich und verlangen vom Helden noch mehr Einsatz, mehr Kraft, 
mehr Intelligenz und Mut. 

Der Urriese ist im Mythos das erste, was aus den Kräf­
ten von Niefelheim und Muspellheim entsteht. Er läßt sich am 
besten mit einem Drachen vergleichen, dessen Potenzen erst 
frei werden, wenn er besiegt oder gezähmt ist. Besiegen heißt, 
mit dem Schwert über ihn triumphieren, bezähmen käme dem 
berühmten Beispiel der Hl. Martha gleich, die den gefährlichen 
Drachen (in der Nähe von Arles) mit dem eigenen Gürtel in die 
Stadt zurückführt. Hier sind es die Liebeskräfte der Heldin, die 
dem Drachen die Wandlung ermöglichen. Allerdings finden wir 
in den germanischen Mythen solche hochentwickelten Her­
zenskräfte noch nicht. Hier wird auf der Ichebene mit Odins 
Speer, Thors Hammer oder Tyrs Schwert gekämpft.

Vergessen wir nicht, daß auch die Asen über Bestla das 
Riesenblut und die entsprechende genetische Anlage in sich 
tragen, die zur Aufarbeitung drängt. Auch Loki ist ein Sohn 
der Riesen und zeigt damit, daß Riesen nicht nur dumm und 
leicht zu überlisten sind. Auch Intelligenz kann zu einer Kraft 
mit riesenhafter Dimension werden und, solange sie nicht den 
bewußten psychischen Funktionen unterstellt ist, unterliegt sie 
den gleichen Bedingungen wie alle anderen Riesenkräfte, sie 
kann bedrohlich, überschwemmend und zerstörerisch werden.

Auch heute sind die Riesen noch nicht völlig besiegt. Ihre 
Erscheinungsweise ist auf der individuellen und auf der kollek­
tiven Ebene vielfältig. Obwohl die Natur immer mehr zurück­
gedrängt und zerstört wird, werden wir uns künftig - vielleicht 
sogar in zunehmendem Maße - mit Riesenkräften auseinander­
setzen müssen, wenn die Erde und möglicherweise sogar ihre 
planetare Umgebung durch die handlungs- und machthungrige 



112

Haltung des sich seinerseits zum Riesen entwickelnden Men­
schen aus dem Gleichgewicht gebracht wird.

Auf der individuellen Ebene ist die Erscheinungsform der 
Riesen vielfältig, was wir schon an der häufigen Verwendung 
des Wortes „riesig“ erkennen, das oft benutzt wird, wenn uns 
etwas übermäßig und besonders eindrucksvoll erscheint. Ob 
sich die Kräfte der Riesen in uns und außerhalb von uns jemals 
bewältigen lassen, bleibt fraglich. Zunächst ist es für jeden ein­
zelnen eine Aufgabe, sich mit diesen Kräften auseinanderzu­
setzen und eine persönliche Antwort darauf zu finden.

Die Schweizer Psychologin Burri versteht in Anlehnung an 
C.G. Jung die Riesen als Teile des kollektiven Schattens, der 
als Gegenspieler des bewußten Ichs fungiert.8

Wissend um die Gefährlichkeit des Schattens, siedelten ihn 
die Germanen am Rande der Erde an, von ihm getrennt durch 
das große, schützende Wasser. Durch die Lokalisierung des 
Schattens kann man sich vor ihm besser schützen. Thor kann 
auf seinen Fahrten im Osten die Thursen (Riesen) bekämpfen. 
Dabei läßt er sich häufig von Loki begleiten, der selbst Sohn 
von Riesen war, aber von den Asen wegen seiner geringen 
Körpergröße nicht als solcher betrachtet wurde. Damit der 
Schatten nicht zu übermächtig und dem Bewußtsein nicht 
zu gefährlich wird, muß er bekämpft werden. Nur im Kampf 
können ihm Teile entrissen und integriert werden. Der Kampf 
ist allerdings nur die erste Stufe und resultiert aus der ersten 
Annäherung an das Unbewußte, wenn dem Ich noch keine dif­
ferenzierteren Möglichkeiten der Auseinandersetzung zur Ver­
fügung stehen.

Was hier auf mythischer Ebene beschrieben wird, ist nicht 
nur Aufgabe eines Individuums, sondern ebenso Aufgabe 
einer Gruppe oder eines Volkes. Bewußtheit muß in jedem Fall 
erarbeitet werden. Sobald sich eine Identität zu entwickeln 
beginnt, ist es unvermeidlich, daß aus der Fülle der vorhan­
denen Möglichkeiten bestimmte Anteile abgedrängt werden 

8      Burri, Margrit, Germanische Mythologie, Zürich 1982 



113

müssen. Ohne diese Vorgänge ist Individualität nicht möglich. 
Individuell sein heißt, nicht mehr teilbar zu sein, sich aus den 
infantilen Fixierungen herausgelöst und in einmaliger Weise ein 
persönliches Profil entwickelt zu haben.

Im mythischen Kampf mit den Riesen spiegelt sich dieser 
Prozeß wieder, den wir im Laufe unserer Entwicklung voll­
ziehen müssen. Wenn wir als Säuglinge in die Welt eintreten, 
erscheint sie uns übermächtig und ungeheuer bedrohlich. Nur 
mit Hilfe unserer Eltern sind wir lebensfähig und mit zuneh­
mender Entwicklung von Autonomie und Ich-Bewußtsein ver­
lassen wir die behütete Welt, nachdem wir uns ausreichend mit 
den Abwehr- und Schutzstrategien der Eltern identifiziert ha­
ben und beginnen in zunehmendem Maße, eigenständig der 
Welt zu begegnen und sie vielleicht sogar in unserem Sinne 
zu beeinflussen und zu gestalten. Damit sind die Prozesse des 
Ich-Werdens beschrieben, denen das menschliche Individuum 
unterworfen ist. Weitere Prozesse sind später notwendig, um 
auch diese Stufe zu überwinden und noch reifere Stadien der 
Ich- und Bewußtseinsentwicklung zu erreichen.

Thor verkörpert im Mythos dieses Ich, das im ständigen 
Kampf gegen eine übermächtig erscheinende Welt lebt. Aber 
Thor bleibt nicht in der Verteidigung hängen. Häufig zieht er 
ostwärts, tritt progressiv handelnd in die Welt ein und ver­
sucht, sie in seinem Sinne zu verändern. Gleichzeitig läßt sich 
erkennen, wie sehr Thor mit seinen Affekten kämpft, denn häu­
fig wird beschrieben, wie er in Zorn gerät und seine Knöchel 
bleich werden, wenn er den Stiel seines Hammers umfaßt, als 
er z.B. bei Balders Verbrennung im Zorn mit einem Fußtritt den 
Zwerg Litr (litr = Farbe) ins Feuer stößt. Dies sind Anzeichen, 
daß der die Ichfunktion verkörpernde Thor den vorbewuß­
ten Zustand (in Gestalt des Zwerges) nicht mehr benötigt und 
beseitigt. Er, der eben aus dem Riesenland heimkehrt, entle­
digt sich bei dieser Gelegenheit eines Anteils, der hier unange­
bracht ist: Litr verkörpert die Farbe. Ihn stößt er ins lodernde 
Feuer, das seinerseits ein Symbol der Farbe ist, während die 
Trauer um Balder mehr der Farblosigkeit entsprechen würde. 



114

So weist Thor eine verführerische Seite von sich selbst zurück, 
ohne die er sich nicht auf dieses schmerzhafte Erlebnis ein­
lassen kann. Sein Ich handelt, auch wenn es sich im selben 
Augenblick durch die Zerstörung des Zwerges schuldig macht. 
Es trennt sich jedoch aus der Vielfalt der Handlungs- und 
Reaktionsmöglichkeiten heraus und bekennt sich zu einem 
äußerst persönlichen Gefühlszustand. 



Loki und die Gegenwelt





117

Lokis Eltern waren der Riese 
Farbauthi (der gefährlich Schlagen­
de) und die Riesin Laufey (die Lau­
binsel). Wie Odin hatte er zwei Brü­
der, von denen der eine Bileisdr (der 
Donnerblitz) und der andere Helblin­
di (der die Blindheit des Todes her­
beiführt), genannt wurde. 

Mit seiner schillernden Per­
sönlichkeit war er für die Asen von 
größter Wichtigkeit, wenn es Pro­
bleme zu lösen galt, auch wenn 
er selbst häufig für deren Verur­
sachung verantwortlich zeichnen 

mußte. Sein Einfallsreichtum, seine Erfindergabe, seine Ver­
wandlungsmöglichkeiten und seine Eloquenz hatten ein über­
ragendes Ausmaß. Dies hebt ihn deutlich von den übrigen 
Asen ab, zu denen er durch seine Freundschaft und spätere 
Blutbrüderschaft mit Odin gehört. In der Lokasenna (einem alt­
nordischen Spottgedicht) spricht Loki:

		  Gedenke, Odin,
		  daß wir in alten Tagen
		  beide das Blut mischten!
		  Bier genießen
		  wolltest du nimmermehr,
		  wär’s nicht uns beiden gebracht.1

Loki, das intelligente Lästermaul, bringt es fertig, das Gastge­
lage des Meerriesen Ägir, bei dem sich alle Asen und Asinnen 
versammelt hatten, durch seine treffsicheren Witze über die 
Schwächen der einzelnen, gehörig aufzuwirbeln. Erst durch 
das Erscheinen des polternden Thors sieht er sich zum Rück­
zug veranlaßt:

1      �Lokasenna 9; Genzmer S. 76



118

		  Ich sprach vor den Asen,
		  sprach vor den Asensöhnen,
		  was meinem Herzen behagt;
		  einzig vor dir (Thor)
		  will ich abziehen,
		  denn mich dünkt, du schlägst drein.2

Unverblümt spricht er aus, was er denkt, kränkt und schmäht, 
wo er sich einen Vorteil verspricht. Die nachfolgende 
Geschichte (aus dem Skáldskaparmál) macht in ihrer einfachen 
Form Lokis Spektrum deutlich:

Aus uns nicht näher übermittelten Gründen war es Loki 
gelungen, Sif, der Frau Thors, alle Haare abzuschneiden. Thor 
hätte ihm alle Knochen gebrochen, wenn Loki nicht geschwo­
ren hätte, bei den Schwarzalben (Erdzwerge) Sif ein Haupthaar 
aus Gold anfertigen zu lassen, das wie natürliches Haar wach­
sen sollte. 

Die kunstfertigen Söhne Ivaldis stellten das Haar her und 
zusätzlich noch das Schiff Skidbladnir und Odins Speer Gung­
nir. Und nun kommt die erste Steigerung aus Lokis Trickkiste: 
Um weitere kunstreiche Gegenstände zu erhalten, verwettet er 
gegenüber dem Zwerg Brokk seinen eigenen Kopf für den Fall, 
daß dessen Bruder Sindri, der ebenfalls als äußerst kunstfer­
tig angesehen wurde, drei ebenso wertvolle Kostbarkeiten her­
stellen könne. 

Sindri machte sich ans Werk und stellte seinen Bruder 
Brokk an den Blasebalg, der diesen ununterbrochen betäti­
gen mußte. Kaum hatte Sindri die Schmiede verlassen, setzte 
sich eine Fliege dem am Blasebalg arbeitenden Brokk auf die 
Hand und stach ihn. Es war der listige Loki, der sich in die Flie­
ge verwandelt hatte. Da Brokk aber ununterbrochen weiterar­
beitete, konnte der Schmied der Esse einen Eber mit goldenen 
Borsten entnehmen. 

Als zweites legte Sindri Gold in die Esse, ließ den Bruder 
blasen und hieß ihn, damit nicht früher aufzuhören, als bis er 

2     Lokasenna 64 



119

zurückkäme. Wieder erschien die Fliege, setzte sich dem Blä­
ser an den Hals, um ihn doppelt so stark wie beim ersten Mal 
zu stechen. Doch Brokk blies weiter und Sindri entnahm der 
Esse den Goldring Draupnir. 

Für sein drittes Werk legte er Eisen in die Esse und verlang­
te bis zur Fertigstellung ununterbrochenes Blasen. Die Fliege 
kam erneut und stach den Gehilfen in die Lider. Blut über­
strömte die Augen und da Brokk nichts mehr sah, griff er nach 
der Fliege, so daß der Blasebalg kurz zusammensank. Der 
Schmied konnte gerade noch hinzukommen und meinte, daß 
beinahe alles verdorben sei. Aus der Esse entnahm er einen 
Hammer. Dieser hatte jedoch einen Fehler, denn der Griff war 
zu kurz. Sindri überreichte ihn mit den beiden bereits herge­
stellten Kleinoden seinem Bruder, damit dieser nach Walhall 
ziehen konnte, um dort die Asen über die Wette entscheiden 
zu lassen. 

Loki und der Zwerg legten die Kostbarkeiten den auf ihren 
Richterstühlen sitzenden Asen vor. Die Entscheidung sollte 
von Odin, Thor und von Freyr gefällt werden. Zunächst über­
reichte Loki die Kostbarkeiten der Söhne Ivaldis. Odin bekam 
den Speer Gungnir, Thor überreichte er für Sif das goldene 
Haar und Freyr erhielt das Schiff Skidbladnir. Die Bedeutung 
der Kostbarkeiten erklärte er folgendermaßen: Der Speer sollte 
im Stoß niemals Halt machen, das Haar würde festgewachsen 
sein, sobald es der Sif aufs Haupt kam und Skidbladnir würde 
immer günstigen Wind haben, sobald sein Segel gehißt wurde, 
gleichgültig wohin die Fahrt ging und schließlich konnte man 
es wie ein Tuch zusammenfalten und in der Tasche tragen. 

Jetzt war Brokk mit den Kleinoden seines Bruders an der 
Reihe: Er gab Odin den Ring, der jede neunte Nacht acht 
Ringe von sich abtropfen ließ, gleich schwer wie er selbst. 
Freyr überreichte er den Eber, der bei Tag und bei Nacht 
schneller als jedes Roß durch die Luft und über das Meer lau­
fen konnte. Dabei gaben seine goldenen Borsten immer genü­
gend Licht. Thor bekam den Hammer, der niemals seinen 
Dienst versagen und nie sein Ziel verfehlen würde. Der Ham­



120

mer hatte noch die besondere Eigenschaft, nach jedem Wurf 
wieder in die Hand zurückzukehren. Schließlich sei er, sobald 
Thor es wollte, so klein, daß er ihn in seine Rocktasche stec­
ken könnte. 

Die Schiedsrichter urteilten, daß der Hammer, weil er wohl 
die stärkste Waffe gegen die Reifriesen sei, das beste von 
allen Kleinoden wäre. Damit hatte der Zwerg Brokk die Wette 
gewonnen. Loki bot jetzt Lösegeld für seinen verwetteten Kopf 
an, wozu der Zwerg jedoch nicht bereit war. Nun lieferte sich 
Loki aus. Als der Zwerg ihn jedoch fassen wollte, verschwand 
Loki, denn er besaß ein Paar Schuhe, mit denen er über Luft 
und Meer eilen konnte. Brokk bat Thor, den Flüchtigen für ihn 
zu ergreifen. Als der Zwerg dem gefangenen Loki den Kopf 
abschlagen wollte, meinte dieser, daß ihm zwar nun der Kopf, 
nicht jedoch der Hals gehöre. Brokk, irritiert aber noch hand­
lungsfähig, nahm ein Messer, um ihm die Lippen zuzunähen. 
Als das Messer nicht recht schnitt, bemerkte er, daß die Ahle 
seines Bruders besser wäre. Als er dies sagte, war sie gegen­
wärtig und durchbohrte auf zauberische Weise die Lippen. 
Doch Loki riß die Fäden sogleich wieder auf und Brokk war 
überlistet.

In erzählerischer Kunst werden in dieser Geschichte die 
Schwierigkeiten jeweils dreifach gesteigert. Immer bleibt Loki 
dabei der Sieger und erweist sich als unermüdlicher, fintenrei­
cher Initiator, immer fähig, Neues und Kunstreiches zu erschaf­
fen. Loki ist hier sowohl Kulturbringer, als auch außerordentlich 
begabt, seinen Kopf immer wieder aus der Schlinge zu ziehen.

*
Lokis Name gibt Rätsel auf. Einige Forscher gehen bei sei­
ner Ableitung von lúka „schließen“ aus, was der Bedeutung 
„Schließer“ gleichkäme. Damit würde sinnfällig Lokis Beitrag 
zu den Ragnarök ausgedrückt sein, denn er ist es, der maß­
geblich bei den Ereignissen mitwirkt und das Götterschicksal 
beendet. 

Die Bedeutung Lokis als Verführer findet sich in dem Wort­
stamm lokka „locken, reizen, verleiten“. Aber auch die Bezie­



121

hung zum Feuer kommt in dem Stamm logi „Flamme, Lohe“ 
zum Ausdruck. Eine gegensätzliche Ableitung hierzu ergibt 
sich aus *lougia „Sumpf“. Schließlich sei noch die Bedeutung 
von lok „Zerstörer“ erwähnt. 

Aus all diesen Ableitungen läßt sich keine befriedigende 
Klarheit über Lokis Aufgabe erreichen, es sei denn die Vielfalt 
dieser Interpretationsansätze wird bereits als Ausdruck sei­
ner spannungsvollen Persönlichkeit angesehen. Alle bisheri­
gen Versuche, Loki in seiner Gesamtheit zu beschreiben, sind 
unbefriedigend, denn es gilt, in ihm folgende Bereiche zusam­
menzufassen, mit denen er in Verbindung steht:

1. �mit dem Feuer (etymologische Verbindung zu logi)
2. �mit Wasser (Lokis Aufenthalt in den Fránangrsfors, dem 

Wasserfall)
3. �mit der Erde, denn er läßt sich als chthonische Gottheit 

erklären, was aus der Verbindung zu seiner Tochter Hel 
folgt. (Loki als Riese und/oder riesiger Leichendämon)

4. �mit der Vegetation durch seinen doppelgeschlechtlichen 
Aspekt (Vegetationsgott)

5. �mit der Fruchtbarkeit und weist zudem eine dem griechi­
schen Prometheus ähnliche Entwicklung auf (Lorenz, S. 
403)

6. �er kann als der „den Weltuntergang verursachende Gott“ 
gedeutet werden (Ableitung von lúka; Lorenz, S.403)

Lokis Handlungen lassen sich unter zwei Gesichtspunk­
ten betrachten. Einerseits handelt er aus eigenem Antrieb und 
richtet Schaden an (er verursacht Balders Tod, er schneidet Sif 
die Haare ab) oder er wird zu seinen Taten durch andere miß­
bräuchlich gezwungen (z.B. er wird von Thjatzi erpreßt, Idun 
zu entführen; oder die Asen verlangen in der Baumeisterer­
zählung von ihm, den von ihm verschuldeten Schaden wieder 
abzuwenden).

Auch bei den Differenzierungsversuchen in den Handlungen 
Lokis finden sich ähnliche Schwierigkeiten wie bei der Interpre­



122

tation seines Namens. Er kann weder mit den Kategorien Gut-
Böse noch mit Feind-Nichtfeind befriedigend beschrieben wer­
den. Obwohl er ein Sohn der Riesen ist, lebte er in Feindschaft 
mit ihnen. Demgegenüber ist sein Verhältnis zu den Asen meist 
positiv und bis zur Tötung Balders verzeihen ihm die Asen 
immer wieder seine Taten.

Dem Forscher Dumézil ist es gelungen, Loki in besonde­
rer Weise zu erfassen. Er setzt Loki mit Hönir,3 einem Bruder 
Odins, in Beziehung und beschreibt deren konträre Intelli­
genz. Hönir wird von ihm als der Nachdenkliche, Überlegen­
de, scheinbar Zögernde, als Vertreter der „gesammelten Intel­
ligenz“ beschrieben. Demgegenüber wird Loki in seiner Radi­
kalität, Lebhaftigkeit, Kreativität, Unbesonnenheit, der „impul­
siven Intelligenz“ zugeordnet.4 Bei seiner Untersuchung der 
Gestalt Hönirs nennt er diesen einen „langsamen Geist“. Die 
gesammelte Intelligenz ist Meister ihrer Impulse, gehört mehr 
zur Reflexion als zum Handeln, ist mehr darauf bedacht, ihren 
Weg zu sichern als schnell ans Ziel zu kommen. Außerdem 
bleibt sie innerhalb der moralischen Regeln, d.h. sie respektiert 
die Kraftlinien in der Gesellschaft, in der sie wirkt.5

Demgegenüber kann Lokis impulsive Intelligenz folgen­
dermaßen beschrieben werden: Er ist unbeständig in allem, 
Nutznießer und Opfer seiner übererregten Neugier. Immer 
ganz dem Genuß des Augenblicks hingegeben ist er niemals 
um Auswege verlegen, doch wenig imstande oder auch wenig 
darauf bedacht, die Folgen einer Tat vorauszusehen. Loki spie­
gelt die schnelle, mehr dem Bild und der Handlung als der 
Reflexion zugewandte, verspielte und leichtsinnige Art, die 
zwar für den Augenblick glänzt, aber auf lange Zeit verderb­
lich wirken kann. Es ist eine besondere Form von Intelligenz, 
deren Dienste die Mächtigen, Starken und Reichen zur Erhal­

3     �Hönir war nach dem Wanenkrieg (s. dort) beim Friedensschluß zu die­
sen als Geisel gegeben worden. Zur Begleitung hatte man ihm den 
klugen Riesen Mimir mitgegeben. 

4     �Lorenz, S. 401; Dumézil, Loki, S. 219-231
5     Dumézil, Loki, S. 225



123

tung ihrer Macht und Stellung bei jedem Angriff des Unvorher­
gesehenen suchen und sich ihrer bedienen müssen. Ein gutes 
Beispiel sind hier die Persönlichkeiten, die in Krisensituatio­
nen wie Geiselnahmen als Vermittler gerufen werden. Gerade 
sie müssen über die Eigenschaften der impulsiven Intelligenz 
besonders verfügen. Je mehr sie auch die gesammelte Intelli­
genz in sich verwirklicht haben, um so weniger Komplikationen 
treten in der Folge auf. Die Kehrseite dieser befähigten Persön­
lichkeiten besteht darin, auf welche Weise sie auch außerhalb 
ihrer Krisenfunktionen wirken. Vielleicht sind sie mit ihrer Tätig­
keit im Hintergrund mehr zu fürchten als die weithin beobacht­
baren „Macher“.

Dumézil schreibt: „Ist Loki der Gesellschaftsordnung ein­
gefügt und arbeitet er in ihr mit (als Schwurbruder und Weg­
genosse Odins, Führer und Diener Thors, als Spaßmacher mit 
dem Auftrag, Njörds Frau (Skadi) durch Lachen zu entwaffnen 
oder die auf Freya lastende Drohung zu beseitigen; als Ratge­
ber, Bote, Geschäftsträger, Faktotum der Asen), so bringt er 
in diese Gesellschaftsordnung ein Element der Phantasie, des 
Lebens, der Fruchtbarkeit, das nicht ohne Gefahr ist, doch im 
allgemeinen unschädlich und auf jeden Fall unersetzlich. Folgt 
er jedoch seinen eigenen Impulsen oder mischt sie in seine 
öffentliche Aufgaben hinein, so bringt er alles in Gefahr oder 
schafft Ärgernis, schickt Thor waffenlos zum Riesen Geirrödr, 
prügelt Thjazi, entführt Idun, schneidet Sif die Haare ab, ver­
dirbt den Hammer, spottet des sexuellen Gesetzes und tötet 
schließlich Balder [...] Selbst abgesehen von jeder Frage der 
Moralität neigt eine solche Art von Gehirntätigkeiten in drei von 
vier Fällen zur Lüge und zwar schon, weil sie gern wirkt und 
spielt, weil sie schnell und eilig ist, weil sie nicht zögert, zu zer­
stören, was sie eben gemacht hat und deshalb dem ‚Wahren‘ 
nicht die Wichtigkeit und die Beständigkeit zuzumessen ver­
steht wie die ernsten Leute; und auch deshalb, weil das Lügen 
für sie die praktischste Art ist, die eigene Überlegenheit über 
die Mittelmäßigkeit - Riesen und Götter, Feind und Freund - zu 
bestätigen und oft auch auszunützen. Lüge als Sport, ‚um ein­



124

mal zu sehen‘; Lüge als Flucht vor der Wirklichkeit wie die des 
Dichters; Lüge im Krieg - das alles mündet ganz natürlich in 
die Lüge aus Gewohnheit, die Lüge zum Vergnügen, die Lüge 
des bloßen Lügners - lokalygi [Anmerkung: so wurden die 
Lokilügen von Olrik genannt].“6

Ergänzend für eine solche Geistesart ist die unvermeidliche 
Eitelkeit und Verletzbarkeit, wie sie besonders für narzistische 
Persönlichkeiten kennzeichnend ist. Dumézil drückt diesen 
Vorgang sehr präzise aus: „Das Wesen, das weiß, kann nicht 
an sich halten, schwätzt, läßt sein Wissen in einzelnen Raketen 
los, statt es für eines jener Kunstfeuerwerke zu horten, die den 
Menschen ‚ernstzunehmend‘ machen und in Senate und Aka­
demien führen“.7

Nun hat der Weg Lokis gewiß nicht in eine Akademie 
geführt, aber er hat in vielfacher Weise Akademien und Univer­
sitäten beschäftigt und wird dies sicher noch längere Zeit tun. 

*
Es ist immer wieder versucht worden, Lokis Persönlichkeit 
in der Folge der christlichen Einflüsse zu beschreiben. Auch 
wenn sich viele Parallelen zum christlichen Luzifer ziehen las­
sen, worauf schon die Ähnlichkeit der Namen hinweist, so muß 
Loki doch als autochthone, alteingesessene Gestalt gese­
hen werden. Und wenn Loki und Odin gegenübergestellt und 
miteinander verglichen werden, lassen sich mehrere Bereiche 
finden, in denen Odin und Loki große Gemeinsamkeiten auf­
weisen, und dies besonders im Bereich der eben beschriebe­
nen impulsiven Intelligenz. Beide zaubern und verwandeln sich 
gerne und unerwartet in verschiedene Gestalten. Sie lassen 
sich häufig in Konflikte mit ihrer Umwelt verwickeln. Doch Loki 
selbst tritt nie in persönlichen Gegensatz zu Odin, vielmehr 
läßt sich die Ähnlichkeit zwischen beiden noch steigern, denn 
Odins Intelligenz, Falschheit, Doppelspiel und Skrupellosig­
keit gleicht der Lokis. Da im Vergleich zu Loki für Odin wenig 
Mythen, für Loki aber keine Kultstätten vorhanden sind, läßt 

6  Dumézil, Loki, S. 223/224    
7  �Lorenz, S. 405



125

sich annehmen, daß in Loki ein wichtiger Aspekt Odins lebt, 
um nicht zu sagen, daß Loki eine Hypostase von ihm ist. Loki 
könnte eine Stellvertreterfigur für Odin sein, die „mit einem 
Schatz anstößiger Mythen begabt worden“ ist. Diese hätten 
die religiösen Gefühle verletzt, wenn sie sich auf den ober­
sten Gott bezogen hätten.8 Loki muß wie Odin selbst als ein 
notwendiger Bestandteil der Weltordnung angesehen werden, 
die zu ihrer Aufrechterhaltung ihre Widersacher benötigt. Loki 
ist ein Teil Odins. Er ist der „Trickster“, der göttliche Schelm, 
und das Symbol einer archaischen Vergangenheit, als es noch 
keine klaren Unterscheidungen zwischen Göttlichem und 
Nichtgöttlichem gab. Bei vielen nordamerikanischen Indianer­
stämmen ist der Trickster gleichzeitig Schöpfer und Zerstörer, 
Betrüger und Betrogener, weist neben seinen Funktionen als 
Heilbringer auch kosmische und schelmenhafte Züge auf.9

*
Als sich die Asen Loki, Odin und Hönir einmal auf einer Wan­
derung befinden und einen Ochsen braten wollen, stellen sie 
fest, daß dieser nicht gar wird. Merkwürdigerweise bietet ihnen 
ein Adler von einer Eiche herab an, daß das Fleisch gar wer­
den wird, wenn sie ihm ein Stück von dem Ochsen abtreten. 
Selbstverständlich willigen die Götter ein und schnell wird das 
Fleisch nun gar. Als sich dann der Adler zwei große Schulter­
stücke schnappen will, wird Loki zornig und versucht, ihn mit 
einer Stange zu schlagen. 

Der Adler jedoch erhebt sich schnell, packt die Stange und 
schleift damit Loki über Steine und Geröll. Schließlich bittet 
Loki den Adler um Erbarmen und Schonung, worauf dieser ihn 
unter der Bedingung freiläßt, daß er ihm die Asin Idun herbei­
schafft, um in den Genuß ihrer Äpfel zu gelangen. Loki erklärt 
sich unter diesen widrigen Umständen damit einverstanden, 
läßt aber die Gefährten von seinem Versprechen nichts wissen.

8    Lorenz, S. 405  
9   Radin, Paul, Kerény, Karl und Jung, C.G.: Der göttliche Schelm, Hildes­
heim 1979



126

In Asgard lockt er Idun mit verführerischen Versprechen 
in den Wald und verspricht, ihr Äpfel zu zeigen, die ihr gewiß 
gefallen würden. Zum Vergleich soll sie ihre eigenen Äpfel mit­
nehmen. Kaum dort angekommen lauert ihr der Riese Thjazi in 
Adlergestalt auf und entführt Idun in raschem Flug zu seinem 
Gehöft.

Nun zeigt sich rasch die Abhängigkeit der Asen von den 
verjüngenden Äpfeln. Ihre Falten und Runzeln nehmen zu, die 
Haut wird fahl und sie selbst grau und alt. Sie beraten deshalb 
auf dem Thing und identifizieren Loki schließlich als denjeni­
gen, der Idun zuletzt gesehen hat. 

Erst als er versichert, die Verschwundene zu suchen, wozu 
er allerdings Freyas Falkengewand benötige, lassen die Asen 
von ihm ab. Loki fliegt nach Riesenheim und findet dort Idun 
alleine vor. Er verwandelt sie mit seinen Zauberkräften rasch in 
eine Nuß und trägt sie zwischen seinen Klauen davon. Mittler­
weile kommt jedoch Thjazi von seinem Fischzug auf dem Meer 
zurück und beginnt alsbald in Adlergestalt die Verfolgungsjagd. 
Nur mit Mühe kann Loki, immer noch in Falkengestalt, mit der 
Nuß in den Krallen Asgard erreichen. Die Asen, die von Asgard 
aus die Jagd beobachten, streuen Hobelspäne vor der Burg­
mauer aus. Sofort nach Lokis Ankunft setzen sie die Späne in 
Brand. Der heranbrausende Adler kann nicht schnell genug 
ausweichen und sein Gefieder fängt Feuer. Jetzt haben die 
Asen leichtes Spiel und sie erschlagen den Riesen Thjazi. Als 
seine Tochter Skadi davon erfährt, zieht sie nach Asgard, um 
ihren Vater zu rächen. 

Die Asen bemühen sich um einen Vergleich und bieten 
Skadi an, unter den Asen einen Mann wählen zu dürfen. Aller­
dings darf sie bei ihrer Wahl nur die Füße der Asen sehen. 
Skadi, die ein Auge auf Balder geworfen hat, wählt versehent­
lich Njörd, den Fluß- und Meergott.

Doch auch Skadi hat eine Bedingung gestellt: Die Asen 
müssen sie zum Lachen bringen. Loki versucht hier sein Glück, 
indem er einer Ziege einen Strick um den Bart und sich selbst 
den anderen Teil um sein Genital bindet. Ziege und Loki zie­



127

hen hin und her und machen dabei ein fürchterliches Geschrei. 
Schließlich läßt Loki sich in den Schoß der Skadi fallen und 
sie lacht auf. Nachdem der Friedensvertrag mit ihr geschlos­
sen ist, versetzt Odin die beiden Augen Thjazis als Sterne an 
den Himmel, um die Bußbereitschaft der Asen noch weiter zu 
unterstreichen.

*

Um eine Persönlichkeit ganzheitlich zu verstehen, bedarf es 
auch der Betrachtung der ihn umgebenden Partner, Freunde 
oder Gegenspieler. Odin hat treue Freunde, auf die er sich ver­
lassen kann. Dazu gehören alle Asen und Asinnen. Nur einer, 
Loki, sein Blutsbruder, bereitet ihm immer wieder Schwierig­
keiten und Probleme. 

Gegenüber der ungewöhnlichen Durchstrukturierung der 
Persönlichkeit dieser beiden Asen bleibt Hönir blaß und farb­
los. Auf diese Weise stehen sich Odin und Loki in ihren pola­
ren Strukturen gegenüber. Jeder besitzt und verfügt über 
Eigenschaften und Wesenszüge, die dem andern fremd sind 
und ihm fehlen. Doch haben sie auch vieles gemeinsam und 
ergänzen sich, ohne direkt darum zu wissen. Odin ist der 
Fürst - oder, um es mit dem lateinischen Terminus zu benen­
nen - Odin ist der Jupiter, der Herzensgröße besitzt, dessen 
diplomatische Fähigkeiten jedoch weitgehend darniederliegen. 
Wenn wir Odin als „Jovi“ bezeichnen, können wir aber Loki 
nicht als „Bovi“ einstufen. („Quod licet jovi, non licet bovi“). 
Loki ist der strategische Fuchs, der in seinem Denken voll ent­
wickelt ist. Demgegenüber ist sein Fühlen als die inferiore, die 
minderwertig entwickelte Funktion anzusehen. Odin hingegen 
kann im Jungschen Sinne als intuitiv (als Hauptfunktion) ange­
sehen werden. Dies hat zur Folge, daß der Realitätssinn, die 
reale Wahrnehmung, die wir bei Balder finden, seine inferiore 
Funktion ist.

Wenn Angst auftritt, wird diese meist direkt auf bereits 
bewährte - oder sollen wir sagen „bewehrte“? - Weise abge­
wehrt. Bewähren muß sich ein solcher Mechanismus schon 



128

früh im Leben eines jeden Individuums, damit die Angst in 
einem verträglichen Rahmen gehalten werden kann. Über 
Odins und Lokis frühe Abwehrmechanismen können wir nichts 
sagen, da der Mythos im Gegensatz zu den griechischen 
Mythen wie bei Zeus, Hermes, Herakles, etc. nichts übermittelt. 
Erst die relativ späten Ereignisse aus der Zeit der Söhne und 
Helden sind uns einigermaßen bekannt. Die Asenbrüder töten 
Ymir, den Ur-Riesen und erschaffen aus seinen Körperteilen die 
Welt. Sie laden damit um den Preis einer Schöpfung Schuld auf 
sich, die es nun zu verarbeiten gilt. Wie werden sie damit fer­
tig?

Odin und Loki neigen beide zur Extraversion, wenn auch 
in unterschiedlicher Ausprägung. Sie handeln im „Außen“ und 
brauchen diese Außenwelt, um sich selbst näher zu kommen. 
Beide werden auf dem Weg ihrer Individuation weitere Konflik­
te so inszenieren, daß ihre Umgebung mitbetroffen ist. Beide 
befinden sich auf einer Entwicklungsstufe, wie es auch heute 
noch für die meisten von uns zutrifft. Jeder betrachtet noch die 
Lebensweise und die damit verbundene Ideologie des anderen 
als für sich selbst unannehmbar. In der persönlichen Ideologie 
sind alle persönlichen Werte des Einzelnen enthalten, die das 
Heiligste des Individuums verkörpern. Jeder fühlt sich beson­
ders den Werten seiner Vergangenheit verbunden und kämpft 
dafür. Odin identifiziert sich mit dem Liebling Balder und steht 
auf der Seite seiner Familie, während Loki nichts anderes tut, 
als den Status des ungeliebten Außenseiters und vor allem die 
für ihn darin enthaltene Kränkung durch „Agieren“ zu verarbei­
ten. Er rächt sich, indem er geschickt einen Unfall inszeniert, 
wobei der Mistelpfeil des blinden Hödr Balder tötet. Psycho-
logisch, wie zu erwarten, nehmen die Ereignisse ihren Lauf. 
Odin schreitet seinerseits zur Tat und Rache. Loki wird bestraft 
und so an einen Fels gekettet, daß der extreme Schmerzen 
verursachende Speichel einer Schlange auf ihn tropft. Aber 
auch Loki hat einen Menschen, der ihn liebt und zu ihm hält. 
Seine Frau Sigyn (zusammengesetzt aus altnordisch sigr, Sieg 



129

und vena, Freundin) pflegt und tröstet ihn. Sie wird als zuver­
lässige und treue Gattin dargestellt.

Zusammenfassend läßt sich an Lokis Verwandtschaft und 
mit seiner Zugehörigkeit zu den mythischen Bereichen seine 
komplexe Struktur aufzeigen: So gehören zum odinischen 
Umkreis seine Kinder Hel und Fenrir, der von ihm gezeugte 
Hengst Sleipnir und sein Bruder Helblindi; die von ihm gezeug­
te Midgardschlange ist ein Teil des kosmischen Systems.10

Da Lokis Vater ein Riese ist, hat er auch dies mit Odin 
gemeinsam. Dämonische Züge tragen Angrboda (die Mutter 
seiner drei Ungeheuer), der Fenriswolf und Hel. 

*
Das erste „Kind“ von Loki und Angrboda ist der Fenriswolf. 
Sein Name gibt etwas Rätsel auf und bedeutet vielleicht 
Sumpf-, Meer- oder Seewolf. Fenrir verkörpert eine der zen­
tralen Gestalten der nordgermanischen Mythologie, denn mit 
seinem Losreißen von der Fessel beginnen die Ragnarök. Er 
ist der eigentliche Gegner Odins, den er schließlich verschlingt 
und tötet. Seine Existenz beruht allein auf dieser Funktion und 
Loki, sein Vater, der ebenfalls zu diesem Zeitpunkt gefesselt ist, 
bleibt unter diesen Gesichtspunkten nur ein mattes Abbild die­
ser bedeutsamen Figur.

In der nordischen Mythologie sind Wölfe ein wichtiges Ver­
bindungsglied von der untersten Dämonenebene bis hin zu 
Odin als oberstem Herrscher, der von den Wölfen Geri und 
Freki begleitet wird. So heißt es, daß die Riesinnen im Eisen­
wald auf Wölfen reiten. Und Sonne und Mond werden von 
Wölfen verfolgt, bis sie schließlich bei den Ragnarök von die­
sen verschlungen werden. Der Fenriswolf ist die Zentralgestalt 
unter diesen Wölfen. Er ist so stark und kräftig, daß es aufwen­
diger und äußerst durchdachter Versuche bedarf, bis die Asen 
ihn fesseln können. Das Besondere des Wolfes läßt sich daran 
erkennen, daß er unmittelbar nach seiner Geburt nicht getötet, 
sondern, bezeichnenderweise auf Veranlassung Odins, nach 

10      de Vries, § 506



130

Asgard gebracht und dort aufgezogen wird. Erst als das Tier 
zu bedrohlichen Ausmaßen heranwächst, versucht man es zu 
fesseln, erwägt aber merkwürdigerweise keine Tötung. „Die 
Götter schätzten ihre Heiligtümer und Friedensstätte so sehr, 
daß sie diese nicht mit dem Blut des Wolfes beschmutzen 
wollten, wenn auch die Prophezeiungen sagen, daß er Odins 
Mörder sein werde.“11

Die verschlingende Funktion des Wolfes finden wir in ver­
schiedenen europäischen Volksmärchen wieder, so bei „Rot­
käppchen“ und in „Der Wolf und die sieben Geißlein.“12 Er 
gehört zum Reich der Finsternis, verkörpert das Böse oder den 
verschlingenden Aspekt des Unbewußten. In vielen Kulturen 
erscheint er als Totentier (so bei den Etruskern und Althispa­
niern). Auch ist der Wolf der Begleiter des Apollon und Ahri­
mans. Hier könnte der dämonische Wolf die dunklen Seiten 
der lichthaften Gottheit in Tiergestalt verkörpern, die auf sol­
che Weise begleitet, ungetrübte Lichtgestalt bleiben kann. 
Ursprünglich galt er als leichenfressendes Tier und gehör­
te schon deshalb zum unheimlichen Gefolge des Kriegs- und 
Totengottes Odin.

Der Höllenhund Garm, wie er in der Völuspa genannt wird, 
scheint eine Nebenform Fenrirs zu sein, denn er ist der Toten­
hund und übt seine Wächterfunktion aus. In dieser Funktion 
bellt er beim Anbruch der Ragnarök und kämpft in der letzten 
Schlacht gegen Tyr, dem Fenrir bei seiner Fesselung die Hand 
abgebissen hatte. Garm diente, in der Felsenhöhle angebun­
den, der Unterweltgöttin Hel. Hel wurde von Odin als die dunk­
le Königin des Totenreiches eingesetzt und herrschte dort über 
alle neun Welten. Später, vermutlich unter dem Einfluß der 
Christianisierung, wurde sie zur Tochter Lokis gemacht.

In der etymologischen Ableitung geht „Hel“ auf das goti­
sche halja „Hölle“ zurück. Altenglisch und althochdeutsch 
finKHM Nr. 25 und 5den wir hell und hella und helan mit der 
Bedeutung von „verbergen“. Verwandt ist auch das altirische 

11  Gylf., Kap. 34
12  KHM Nr. 25 und 5



131

cuile „Keller“. Hieraus kann geschlossen werden, daß Hel mit 
Vorstellungen von einem Sippengrab verbunden war, wie es 
aus den Megalithgräbern der Stein- und Bronzezeit bekannt 
ist.13

Es mag als Widerspruch erscheinen, daß Hels dunkle 
Totenwelt als goldene Halle beschrieben wird und der Weg zu 
ihr nur über die goldene Gjöllbrücke zu erreichen ist, die über 
den Jenseitsfluß führt. 

Auch die Halle der Meergöttin Ran wurde als goldener Saal 
beschrieben. Allem Anschein nach bestand ein Bedürfnis, 
diese Gottheiten nicht nur in ihrer Düsternis zu beschreiben, 
sondern ihr auch freundliche Wesenszüge angedeihen zu las­
sen. Hel wird in keiner Weise ausschließlich fressend oder ver­
schlingend geschildert, vielmehr ist sie eine neutrale Totengott­
heit, deren Aufgabe es ist, über die Welt des Todes zu wachen 
und über den Eintritt und das Verlassen der Totenwelt zu 
bestimmen. 

Der Glaube der Germanen regelt ganz eindeutig, wer zu ihr 
darf und wer an diesem Ort kein Aufenthaltsrecht besitzt. Die 
im Kriege Gefallenen gehören zur Hälfte Odin und zur Hälfte 
Freya, die Ertrunkenen gehören der Meerriesin Ran, die „Stroh­
toten“, also alle Menschen, deren Schicksal es ist, im Bett 
oder auf dem Krankenlager zu sterben, gehören zum Reich der 
Hel. Weiterhin haben auch solche Menschen hier ihren Aufent­
halt, die verunglücken oder ermordet werden.

Hel und ihre Welt

Da es für Krieger eine Schande war, den Strohtod zu sterben, 
ließen sie sich auf dem Sterbebett mit einem Speer eine kleine 
Verletzung zufügen. Mit der „Wotanswunde“ glaubte man, als 
von den Walküren gezeichnet, in Walhall Einlaß zu finden.14

Balder kam nach seiner Ermordung in das Reich der Hel, 
denn er starb nicht in einer Schlacht. Gerade am Umgang der 

13     Simek, Lexikon der germ. Mythologie, S. 168 
14     Bemmann, Klaus: „Der Glaube der Ahnen“, Essen 1990



132

Hel mit dem Götterboten Hermod, der von ihr die Freilassung 
Balders erwirken soll, läßt sich die neutral wachende Toten­
gottheit erkennen, die klare und gerechte Bedingungen stellt. 
Gleichzeitig wird in der Forderung Hels ein Mysteriengeheimnis 
übermittelt. Auf der mythischen Ebene verlangte Hel, daß alle 
lebendigen und toten Dinge der Welten über Balders Tod wei­
nen müssen. Wenn jedoch nur einer nicht dazu bereit war, oder 
Einspruch erhob, war die Rückkehr unmöglich. Leben und 
Tod verlangen vom Menschen alles, Halbheiten sind hier nicht 
möglich. Dieses Wissen erfordert umfassendes, ausschließli­
ches und totales Bejahen, um den Tod aufzuwiegen. Befindet 
sich auch nur die geringste Trübung im System, so ist eine 
Rückkehr nicht mehr möglich. 

Hels Gewalt umfaßt alle neun bekannten Welten. Durch 
die mythische Bedeutung der Zahl Neun wird in der Mythe 

Helgrind = Zaun der Hel

Jen
sei
tsf
luß
  G
jöll
 = 
Lär
m

Helgatter
Nidagebirge 
im Norden

Wächterin 
Magd Modgud

Helweg
er ist 9 Tage und Nächte lang

Jenseitsbrücke

Helhunde
Geri = der Gierige
Gifr = der Unhold
bewachen das Heltor

Felsenhöhle
Gnipahellir

Helhund Garm
ist hier angebunden

Helheim
Wohnstatt und Reich derHel
Knecht Ganglati = Langsamtritt
Magd Ganglot = Trägheit, Faulheit
Türschwelle Fallandaforad = fallende Gefahr
Tisch Hungr = Hunger
Messer Sultr = Verschmachtung
Bett Kör = Sarg
Bettvorhang Blinkadaböl = bleiches Unheil

Dunkle Berge, hier haust der Neiddrache 
und saugt die Körper aus

Helgrind = Zaun der Hel

von der Decke der Halle Hels tropft 
das Gift der dort hängenden 
Schlangen in giftige Sumpfströme, 
die von Meineinigen und Mördern 
durchwatet werden müssen

Halle Eljudnir= Elend, die Feuchte

aus Gold über den 
Gjöllfluß



133

ihre Herrrschaft über die gesamte Welt ausgedrückt, denn in 
der Neun finden wir die „Unmessbarkeit, Unendlichkeit, das 
unteilbare Ganze, eine nicht definierbare lange Zeit.“15

Hel ist Teil der kosmischen Ordnung,16 was sie mit ihrer 
Schwester, der Midgardschlange (jörmungandr, midgardzormr, 
Weltschlange, Schlange der Menschenwelt)17 verbindet. Diese 
lebt im Meer und schlingt ihren Körper um die Erde. Sie ist 
die Weltenschlange und auf diese Weise ebenfalls ein Teil der 
kosmischen Ordnung. Aus ihrem Namen läßt sich die Zuge­
hörigkeit zu einem heiligen göttlichen Bereich ableiten, denn 
jörmunr, germ. *ermena bedeutet etwa „dem Gott zugehörig, 
von Gott stammend, göttlich, heilig“, woraus später „gewaltig“ 
geworden ist.18

Indem sie sich um die Erde schlingt, ist sie so sehr mit ihr 
verbunden, daß die Erde in ihrem Bestand bedroht ist, wenn 
sich aus irgendwelchen Gründen an diesem uroborischen 
Ringschluß etwas ändern würde. Besonders Thor verfolgt sie 
und der Kontakt mit ihr findet in drei Stufen statt, wobei ihm 
bei den ersten beiden Begegnungen nicht bewußt ist, wer sein 
Gegner im Kampf ist.

Zum ersten Mal begegnet Thor der Midgardschlange bei 
seiner Fahrt zum Riesen Utgard-Loki (nicht zu verwechseln mit 
Loki, der Thor auf dieser Reise begleitet!), als es zum Messen 
ihrer Kräfte kommt. Utgard-Loki sagte zu Thor: „Hier tun junge 
Burschen etwas, was eine geringe Sache scheint, nämlich eine 
Katze von der Erde hochzuheben.“19

Thor faßte die graue und recht große Katze unter dem 
Bauch und begann, sie hochzuheben. Aber die Katze machte 
einen Buckel und es gelang Thor lediglich, ihr einen Fuß von 
der Erde zu nehmen. 

15 Hahn, Werner: Die neun Welten der Edda; in: Archiv für das Studium
    �der neueren Sprachen und Literaturen, 18. Jahrgang, Band 34,  

Braunschweig 1863, zit. nach Lorenz, S. 42
16 de Vries, § 506     
17  Lorenz, S. 419 ff    
18 Lorenz, S. 420     
19  Gylf., Kap. 45-47   



134

Anderntags wird er von Utgard-Loki aufgeklärt: „Eine nicht 
weniger große Leistung schien es mir zu sein, als du die Katze 
hochhobst; und um die Wahrheit zu sagen, da erschraken alle, 
die zusahen, als du eines ihrer Beine von der Erde hochhobst; 
aber diese Katze war nicht das, was sie dir schien, es war die 
Midgardschlange, die um das gesamte Landgebiet liegt, und 
ihre Länge reicht kaum aus, daß Schwanz und Kopf weiterhin 
die Erde berührten, und du strecktest dich so weit hinauf, daß 
es nicht mehr weit zum Himmel war ...“20

Thor war hier den Zauberkünsten des Riesen unterlegen 
und hatte das Trugbild der Katze nicht durchschaut.

Zum zweiten Mal begegnete er ihr, als er mit dem Riesen 
Hymir ans Meer zum Angeln fuhr. 

Als drittes und letztes wird er der Midgardschlange bei den 
Ragnarök begegnen, wobei sie sich gegenseitig töten werden. 
Sie stirbt durch seinen Hammer, er an dem von der sterbenden 
Schlange verspritzten Gift. 

20      Gylf., Kap. 45-47



Der Kriegs- und Totengott





137

In Walhall herrschte Odin als Toten­
gott. Hel und Walhall dürften 
ursprünglich identisch gewesen sein. 
Vermutlich hat sich Hel erst unter 
späteren religiösen Einflüssen von 
Walhall abgelöst. Die zunehmende 
Ausdifferenzierung Odins zu einer 
vielschichtigen Gottheit hatte auch 
die Verlagerung der Götterwelt von 
der Erde in den Himmel zur Folge. 
Der Aufenthaltsort der toten Krieger 
war von da an ein Ort im Himmel, 
der lichtvoll, paradiesisch und schla­
raffenlandartig beschrieben wurde.1

Die Etymologie des Namens gibt uns beredt Auskunft über die 
Zusammenhänge: valr bezeichnet die auf dem Schlachtfeld lie­
genden Leichen, höll ist „die Halle“, val bedeutet „tot, gefallen“ 
und Walhall ist in der Übertragung „die Halle der Gefallenen“. 
Die Walküren bestimmen nicht nur das Los des einzelnen Krie­
gers, wenn sie ihn für Walhall auswählen und damit seinen Tod 
festlegen, sondern sie haben auch Odins Entscheid über den 
Ausgang der Schlacht in die Tat umzusetzen.

Die Einherier zeigen in ihrer Lebensweise auf, wie das ger­
manische Volksleben praktiziert wurde. In einer sehr persön­
lich auf den Führer ausgerichteten Gefolgschaft traten sie in 
einem unbedingten Gehorsam für diesen ein. Ein junger Mann 
bekam die Waffen erst nach harten Prüfungen. Diese Gesin­
nung war kennzeichnend für die odinische Welt. Die Gefolg­
schaft war bei den Germanen ein zweiseitiges Verhältnis, das 
den Gefolgsherrn ebenso verpflichtete wie die kriegerische 
Gemeinschaft. Dabei darf nicht übersehen werden, daß die 
Einherier wie willenlose Kampf-“Maschinen“ wirken, die mehr 
mit den ekstatisch besessenen Berserkern in Verbindung 
gebracht werden müssen als mit ergebenen Gefolgsleuten. 

1      de Vries; Lorenz, S. 291



138

Im Grimnirlied heißt es:

	 Schwertmüde Beute
	 soll der Schlachtengott haben:
	 dein Leben verlierst du nun;
	 unhold sind dir die Disen (Schicksalsfrauen),
	 jetzt kannst du Odin sehn:
	 nun komm, wenn du kannst!2

Odin zeichnete sich als kraftvoller, schrecklicher Kriegsgott mit 
großer Radikalität aus. Wenn eine Schlacht begonnen wurde, 
schleuderte der Anführer einen Speer über das gegnerische 
Heer und weihte es damit der Gottheit. Dies hatte zur Folge, 
daß alles, was erobert wurde, von Vernichtung bedroht war. 
Das beschränkte sich nicht nur auf Menschen, sondern teil­
weise auch auf alle Beutestücke. So soll der Römer Orosios 
berichtet haben, wie im Jahre 105 v.Chr. die Kimbern ein römi­
sches Heer an der Rhone besiegten und alle Feinde, alles 
Eroberte, alle Gewänder, alles Gold und Silber in den Fluß 
warfen. Die Pferde wurden im Strom ertränkt, die Männer mit 
Stricken an den Bäumen als Opfer für Wotan aufgehängt.3

Diese Radikalität scheint zu den Eigenschaften der Kriegs­
götter aller Kulturen zu gehören und kein ausschließlich ger­
manisches Phänomen zu sein. Allerdings besitzen die Ger­
manen drei gewaltige Götter, die sich gerne ins Kriegs- und 
Schlachtengetummel stürzen. Es ist die Göttertrias Odin, Thor 
und Tyr, wie sie besonders bei den Sachsen verehrt wurde. 
Ihre Zusammengehörigkeit wird in den drei ihnen zugeordne­
ten aufeinanderfolgenden Tagen Dienstag (ahd. ziestac), Mitt­
woch (engl. wednesday) und Donnerstag (Tag des Donnerers) 
deutlich. Sie zeichnen sich durch unterschiedliche Waffen 
aus, wobei die Waffen die Charaktere ihrer Träger widerspie­
geln: Thor, der Harte, besitzt den Hammer, Tyr, der Tapfere und 
Unerschrockene, der auch wegen seiner Weisheit bewundert 
wird, kämpft mit dem Schwert, Odin, der Stürmische, Heftige, 
mit dem Speer. 

2     Grm. 47; Genzmer, S. 49 
3     Bemman, S. 59 



139

Der Hammer, zum Schlagen und Härten bestens geeig­
net, ist eine plumpe Waffe und verlangt große physische Kräf­
te, wie wir es am Bild des kraftstrotzenden Schmied an sei­
nem Amboß am besten wahrnehmen können. Das Schwert ist 
demgegenüber scharf durchstoßend, trennend und verlangt 
aufgrund der Körpernähe große Wucht, Kühnheit, Entschlos­
senheit und wird rasch zur mörderischen Waffe. Der Speer 
jedoch zielt weit in die Ferne und verlangt außer Geschicklich­
keit und Kraft auch eine große körperliche Behendigkeit.

Die hier lediglich anhand der Waffen abgeleiteten Eigen­
schaften kennzeichnen bereits ihre Träger. So ist Thors Welt 
voller Begriffe, die von Kraft, Wut und Stärke künden (seine 
Söhne, seine Tochter, sein Haus gehören ganz diesem Sprach­
bereich an). Bezeichnenderweise waren die Mittelstützen des 
germanischen Hauses und die Eckpfeiler der Ehrenbank vor­
nehmlich dem Thor heilig und häufig mit seinen Schnitzbildern 
geschmückt. 

Während Thor seinerseits derb und grob aber gutmü­
tig ist, zeichnet sich Odin als Weltenmann aus, aber auch 
als angriffslustiger Krieger und scharfsinniger Wortführer. Er 
kennt Zauber und Beschwörung in einem für Thor unerreich­
ten Umfang. Dieser besitzt dafür Mutterwitz und Bauernhumor4 
und schart die Knechte um sich. Demgegenüber wird Odin im 
Laufe der Geschichte immer mehr zum Gott des Adels und 
des erstarkenden Königtums.

In welcher Weise beide Götter Einfluß hatten, zeigte sich 
bei den frühen Germanen, als die Stände kaum geschieden 
waren und sie meist Bauern und Wikinger zugleich waren. Nur 
zeitweilig brach Odins Geist in ihnen auf, erfaßte sie und ent­
führte sie zu gewaltsamen, kriegerischen Fahrten. Einige Zeit 
später kehrten sie zu ihrem Donner- und Ackerbaugott Thor 
zurück und bestellten in geordneter Weise wieder Haus und 
Feld. Auch hierbei wird der besondere Geist Odins erkennbar, 
der sich nicht durch Kontinuität auszeichnet, sondern durch 

4      Ninck, S. 119



140

das Einbrechen in eine Alltagsrealität spürbar und erkennbar 
wird. Unter diesem Einfluß wird der Bauer zum Berserker, der 
in seiner Ekstase völlig hingegeben an die Gottheit deren Wil­
len erfüllt, ohne sich im einzelnen von seiner Ergriffenheit und 
dem Getriebensein bewußt zu sein. Zweifellos sind in einem 
solchen Zustand ungewöhnliche Leistungen zu erbringen. Die 
Frage der Moral und des ethischen Bewußtseins kann in die­
sem Zusammenhang jedoch nicht gestellt werden, denn der 
Berserker ist identisch mit der Moral und der gesetzgebenden 
Gottheit. Er handelt in völligem Einklang mit ihr, auch wenn er 
mordet, brandschatzt oder ähnliche Grausamkeiten vollbringt.

Odin kämpft nicht ausschließlich mit Muskelkraft, sondern 
mit seiner magischen Kraft. Er zaubert und verwandelt. Er siegt 
ohne größere Anstrengung, denn er besitzt die bannende Kraft, 
mit der er durch Furcht lähmt und wie Uranos und Zeus fesselt 
und bindet er seine Gegner.5

Der Weg dahin war für Odin weit und lang. Zuerst mußte 
in Ymir das erste Ur-Chaos bewältigt werden, dann kamen die 
Bruderkämpfe und begleitend die Kämpfe mit den Riesen. Erst 
allmählich konnte er parallel dazu seine magischen Kräfte ent­
wickeln und schulen. Besonders hilfreich dabei war ihm die 
Riesin Gullveig (altnord. = Goldtrank, Goldrausch oder Gold­
stärke) und die Riesin Völva (= Wahrsagerin, Seherin, eigent­
lich Stabträgerin), die ihn mit den Künsten des Rauschtrankes 
vertraut machten. Auch das Auge, das Mimir als Opfer fordert, 
gehört in diese Entwicklung. Als er später dann noch durch 
das Hängeopfer die Runen erwirbt und die magischen Kräfte 
zum Höhepunkt bringt, wird er der Schamane der Germanen. 
Seine rituellen Rauschtränke haben sich in Resten bis in die 
Gegenwart in den Studentenverbindungen erhalten, bei denen 
der Alkoholrausch noch heute initiatorischen Charakter besitzt. 
Der Volksmund weiß zu berichten: „Wer niemals einen Rausch 
gehabt, das ist kein rechter Mann!“ Odin ist Lehrer der Krieger, 
der Skalden (Dichter), der Magier, der Ekstatiker und Mantiker. 

5    Eliade, Mircea, Die Religionen und das Heilige, S. 109  



141

Seine Orakelkunst wurde nur durch die der Seherin Völva über­
troffen.

Odin war nur Herr der gefallenen Krieger, denn er verlor im 
Laufe seiner Entwicklung und des Aufstiegs zum Allvater und 
Himmelsgott die Herrschergewalt über die Unterwelt an Hel. 
Aus dieser Aufsplitterung der Herrschaftsbereiche läßt sich 
die zunehmende Differenzierung in der germanischen Bewußt­
seinsentwicklung erkennen. Auch in der christlichen Religion 
ist der Herrschaftsbereich Satans oder Luzifers aus Jahwes 
Kompetenz ausgeklammert. Eine Integration dieser Herr­
schaftsbereiche kann erst später auf einer sehr viel höheren 
Bewußtseinsstufe erfolgen.

Mit einem weiteren Beinamen „der Maskierte“ (Grimnir), 
gibt sich Odin in seiner Verbindung zum nächtlichen Totenreich 
zu erkennen. Das altnordische grima besitzt die Bedeutung 
von „Helm, Gesichtsschirm, Maske, Gespenst, Nacht“ oder 
auch „dunkler Streifen im Gesicht, Schmutzstrich, Ruß“.6

Er entrückt seine Krieger und schweift mit ihnen durch die 
Lande, er führt sie und zieht ihnen auch dann voran, wenn sie 
gefallen und tot sind. Hier entspricht der Mythos ganz den 
Gepflogenheiten der Germanen: Führer und Geführte set­
zen sich bedingungslos füreinander ein. Odin begleitet seine 
Anhänger im Leben und im Tode. Er besitzt eine starke Ver­
bindung zur Nachtseite, die sich in vielen Einzelheiten belegen 
läßt. Eine Vielzahl seiner Namen und Beinamen weist auf die­
sen Bereich hin (Graubart, blinder Gast, der die Blindheit des 
Todes herbeiführt, der Schiffer, der Fährmann). Außerdem ste­
hen auch seine Begleit- und Symboltiere (sein farbloses, asch­
fahles Pferd, seine Wölfe und Raben) intensiv mit dem Tod in 
Beziehung oder weisen auf das Lebensende hin.

Diese Zusammenhänge haben zur Sagenbildung beigetra­
gen. Odin, gelegentlich auch Hel, wurden in den Berg entrückt, 
um dort zu schlafen. Die Kyffhäusersage (der Kyffhäuser ist ein 
Berg in Thüringen) und die Sage vom Untersberg bei Salzburg 

6      Ninck, S. 132



142

(hier ist es Kaiser Karl)7 erzählt: Kaiser Friedrich legte sich nach 
dem päpstlichen Bannspruch ein besonderes Zaubergewand 
an, das man ihm einst verehrt hatte und ritt mit seinem Roß 
in die dunklen Wälder. Seinen Getreuen entschwand er mit 
Hilfe seines Wunschfingers. Friedrich schläft seither im Berg 
an einem steinernen Tisch. Vor ihm steht ein Goldbecher und 
der Bart ist durch den Tisch gewachsen. Er ist von vielen Waf­
fen umgeben. Wenn er gelegentlich erwacht und ihn in diesem 
Zustand jemand antrifft, fragt Friedrich: „Fliegen die Raben 
noch um den Berg?“ 

Er muß weitere 100 Jahre schlafen, wenn diese Frage 
bejaht wird. 

Unschwer ist hinter dem sagenhaften König das Motiv 
des schlafenden Odin zu erkennen. Sein Geist ist abgesun­
ken in den Berg und wartet dort auf seine Wiederkehr. Dieses 
Bild des schlafenden Geistes repräsentiert die große Macht 
des unbewußten Komplexes, der, sobald er aktiviert ist, zum 
Tagesbewußtsein durchbricht und dieses gegebenenfalls über­
schwemmt. 

So gemahnen die den Berg umfliegenden Raben ständig 
an das tief im Innern schlummernde Potential mächtiger Zau­
berkraft. Eine Kraft, wie sie von Odin verkörpert wird, versinkt 
jedoch nicht einfach in anonymer Vergangenheit - auch wenn 
es so aussieht. Vielmehr muß sie ernst genommen werden, 
denn der Geist schläft, er ist nicht tot.

Odin besitzt einige Namen, die ihn als Sturm- oder Wetter­
gott kennzeichnen: So wird er der Wetterer (vithrir), der Beruhi­
ger des Sturms (svithrir) und der Stürmer (hvitha) genannt. Zu 
ihm gehört auch die feurige Waberlohe (Wall aus Flammen), die 
neben dem Feuer mit dem Wind in Verbindung steht. Er gebie­
tet über das Wetter und wird deshalb von den Seefahrern um 
günstigen Fahrtwind angerufen. 

Odin weist einige Gemeinsamkeiten mit dem indischen 
Sturmgott Varuna auf, der als einer der ältesten vedischen 

7   Ninck, S. 135 und Brüder Grimm: Deutsche Sagen Nr. 22, 23, 26, 27, 
28, Reprint Berlin 1986   



143

Götter bekannt ist und - wie Odin - sich später zur obersten 
Gottheit entwickelt. Varunas Atem ist der Wind. Er läßt die 
Sonne aufgehen und nach seinem Gesetz leuchten Mond und 
Sterne. Auch Varuna entstammt dem unteren Element (Wasser) 
und erobert sich nach und nach das Feuer und den Luftraum. 
In beiden Göttern spiegelt sich die indogermanische Entwick­
lung, auch wenn die Forschung ihre Identität noch nicht ein­
deutig belegen oder verwerfen konnte. 

Um Fruchtbarkeit geht es nicht nur auf den Feldern, son­
dern natürlich auch in den Stämmen und Familien. Den Aufruf 
Jahwes im semitisch-hebräischen Teil der Welt „Wachset und 
mehret euch!“ können wir deshalb als Ausdruck eines Zeital­
ters sehen, als die Götter noch Fruchtbarkeitsgötter waren: 
Indra, Rudra, Baal, Osiris, Zeus, Jupiter, Odin, Thor, sie alle 
besitzen als hervorragende Eigenschaft Potenz und Zeugungs­
kraft. 

Eliade nennt sie „Epiphanie der Kraft und der Gewalt, 
die unentbehrliche Energiequelle des bio-kosmischen 
Gedeihens“.8 An der Entwicklung der Sturm-, Wetter- und 
Fruchtbarkeitsgottheiten läßt sich erkennen, daß sie immer 
Diener der Großen Göttin bleiben, wenn sie nicht eigenes Profil 
als Kampf- und Kriegsgötter erwerben. So dominiert über Osi­
ris schließlich doch seine Schwester Isis, während er seinem 
Bruder Seth unterliegt und Isis, wenn auch trauernd, weiter­
lebt. Sein Körper wird über die ägyptischen Provinzen verteilt, 
um dem Land die Fruchtbarkeit zu sichern. 

Odin entgeht diesem Schicksal. Zusammen mit seinem 
Sohn Thor - ja sogar mit seiner Gattin Frigg - ist er Himmels­
gott, Sturmgott, Kriegs- und Totengott. Sein Spektrum ist so 
groß und ausdifferenziert, daß er durch große Zeiträume am 
Leben bleibt. Er übersteht sogar die Christianisierung, indem 
er im Untergrund heimlich weiterleben kann und bis in die 
jüngste Zeit verehrt wird. Odin, der Zauberer, hat das erreicht, 
was keinem seiner Kollegen in anderen Kulturen gelungen ist! 

8      Eliade, M.: Die Religion und das Heilige, S. 115 



144

Nur Jahwe, der hebräische Regen- und Befruchtungsgott, hat 
Autonomie und Souveränität entwickelt. Seine Offenbarun­
gen auf Orakelbasis - sind zum Gesetz geworden. Auch Zeus 
und Jupiters Kräfte haben sich im griechisch-römischen Recht 
manifestiert. Jetzt erstarren alle ihre Manifestationen, denn die 
Gottheiten leben nicht mehr in den von ihnen geschaffenen 
Formen. Sie haben sich auf eine andere Ebene zurückgezo­
gen, weil der Mensch glaubt, diese Funktion selbst erfüllen zu 
können. 

In Anbetracht dieser psychologischen Wahrheit bleibt die 
bange Frage, ob wir Menschen rasch genug begreifen, daß 
wir uns mit unseren eigenen Kräften entweder übernehmen, 
oder ob wir uns unter Einsatz aller unserer Energien auf eine 
kulturelle und zivilisatorische Aufgabe konzentrieren, die bisher 
einmalig in der Geschichte der menschlichen Evolution wäre. 
Zweifellos ist es ein Heldenkampf, der nur durchgestanden 
werden kann, wenn alle peripheren Vergnügungen und Verzet­
telungen der vorhandenen Energie wegfallen. 

Der Gegner in diesem Kampf ist der Mensch selbst in sei­
nem Bedürfnis nach Macht und Dominanz über die Natur. 
Groß kann der Mensch jedoch nur sein, wenn er das tatsäch­
liche Ausmaß seiner Größe bescheiden sehen kann und nicht 
nur die Illusion seiner Grandiosität vor Augen hat. Damit wären 
ehrliche Voraussetzungen für soziale, politische und techni­
sche Lösungen gegeben, die uns helfen, die ökologische Kata­
strophe zu meistern, die sich in den verwalterischen Struktu­
ren der Gesellschaft ebenso ereignet, wie in den Kirchen, dem 
Erziehungswesen oder anderen Systemen. 

Die Mythologie kann deutlich machen, mit welcher Ver­
gangenheit wir in unserem Inneren leben und welche Auswir­
kungen diese auf unser Leben im Außen hat. Können wir z.B. 
sehen, daß wir seit zwei Jahrzehnten dabei sind, in eine völlig 
neue Dimension vorzustoßen, wie es durch die Computertech­
nologie geschieht. Immer schneller entwickeln, konstruieren, 
formen, zeugen, gebären, managen wir die Objekte unserer 
Welt und bemerken nur gelegentlich, was dabei auf unbewuß­



145

te Weise auch mit uns selbst geschieht: Unsere philosophische 
und ethische Grundhaltung entwickelt sich nicht in gleicher 
Weise. In der Folge entstehen Lebensräume, die von geistigen 
Konzepten nicht mehr durchdrungen und gefährdet für inflatio­
näre Entwicklungen sind. 

In welcher Weise ein Sturmgott auf der psychischen Ebene 
positiv wirken kann, läßt sich beim Pfingstwunder erkennen, 
wenn der Heilige Geist als Sturm um den Versammlungsraum 
der Apostel braust und die Vielfalt der Sprachen verursacht.9

„Und es geschah plötzlich ein Brausen vom Himmel wie 
eines gewaltigen Windes und erfüllte das ganze Haus [...] Und 
es erschienen ihnen Zungen, zerteilt, wie von Feuer; und er [der 
Hl. Geist] setzte sich auf jeglichen unter ihnen, und sie wur­
den alle voll des heiligen Geistes und fingen an zu predigen in 
anderen Zungen, wie der Geist ihnen gab, auszusprechen.“ 

Wenn eine Gottheit auf solche Art zu wirken beginnt, erfaßt 
sie alles und nichts kann sich ihr entziehen. Aus diesem Grun­
de ist es wichtig, den zu den Sturmgottheiten gehörenden 
Energien Aufmerksamkeit zu schenken und bei allen „stürmi­
schen“ Entwicklungen baldmöglichst die Reflexion folgen zu 
lassen. 

9      Apostelschichte 2, 2-13





Die Schicksalsfrauen





149

Der Geist Odins kommt besonders 
in den Walküren zum Ausdruck und 
ist untrennbar mit diesen verbunden. 
Doch sie besitzen einen Doppela­
spekt: In Walhall sind sie die Schen­
kinnen, die für die Asen und Einheri­
er den Met ausschenken, sie bei der 
täglichen Rückkehr vom Kriegszug 
empfangen und ihnen „die Sitzbän­
ke bereiten“. Andererseits sind sie 
die grausigen Weberinnen, die, so 
berichtet uns das Walkürenlied,1 in 
einem Gemach, das sich in einem 
Hügel befindet, an einem Webstuhl 

sitzen, an dem die Spannfäden aus Menschendärmen und die 
Webgewichte aus Menschenschädeln gemacht sind. Die Art, 
wie das Gewebe angefertigt wird, bestimmt gleichzeitig den 
Verlauf der von den Walküren geleiteten Schlacht. Sie befinden 
sich kraft ihrer Zauberwirkung gleichzeitig am Webstuhl und 
auf dem Schlachtfeld.

Es ist sicher von Bedeutung, daß sich unter den drei füh­
renden Walküren auch Skuld befindet. Sie ist namensgleich, 
vielleicht auch identisch mit der dritten Norne am Urdbrunnen, 
die den Zukunftsaspekt verkörpert. Die Walküren sind gewis­
sermaßen das Wirkprinzip, das für den Fortbestand der Ent­
wicklung Sorge trägt. Sie sind auf der Ebene des Krieges und 
des Kampfes die Garanten für die Einhaltung der karmischen 
Bedingungen. Auf diese Weise erreichen sie kämpfend (Walkü­
re Gunnr) eine in die Zukunft wirkende (Walküre Skuld) Umwäl­
zung (Walküre Rotta). Rotta erinnert an unser Wort „Rotte“, das 
sowohl im Zusammenhang mit kriegerischem Zusammenrotten 
als auch mit den Prozessen beim Kompostieren (= verrotten) 
zu sehen ist.

1      Es nennt sich Darratharljóth und ist ein Lied, in dem das Weben der 
Walküren der todbringenden Frauen beschrieben wird.



150

Diese drei Walküren stürmen im Schlachtengetümmel voran 
und bestimmen im Auftrag Odins über das „Heil“ eines Stam­
mesführers. Hierunter war das Wohlergehen, der Erfolg in der 
Schlacht, das Unversehrtbleiben usw. zu verstehen. Wenn 
den Führer sein Heil verließ, war die Gruppe gezwungen, sich 
einen neuen „heilvolleren“ Führer zu wählen. Nur ein solcher 
Gewährsmann brachte die Hoffnung, künftig wieder Schlach­
ten und neues Land zu gewinnen, Beute zu machen.

Was aus diesen Vorstellungen geworden ist und in welcher 
Weise sie pervertierten, zeigt uns das Ideal des preußischen 
Soldatengehorsams, das nicht nur das Schicksal vieler Män­
ner bestimmte, sondern ein politisches System beeinflußte und 
von vielen etwas zu klein geratenen Familienpatriarchen völlig 
mißbraucht wurde. Ganze Generationen wurden in ihrer Auto­
nomieentwicklung gestört und es blieb ihnen nur der Ausweg, 
sich mit den elterlichen und gesellschaftlichen Überichfor­
derungen völlig zu identifizieren, um diese schließlich genau­
so unreflektiert an ihre eigenen Kinder weiterzugeben. Daß so 
erzogene Menschen derart verbogene Ideale für ihre eigenen 
Machtzwecke mißbrauchten, ist eine natürliche Folge, wie 
uns die „heldenhaften“ Einsätze im zweiten Weltkrieg gezeigt 
haben.

Die folgende Geschichte bringt zum Ausdruck, wie sehr das 
Schicksal der Krieger mit dem Auftrage der Walküren verknüpft 
war. Diese ihrerseits waren in das Gewebe von Ursache und 
Wirkung eingebunden. 

Brünhilde war eines der Schild- oder Wunschmädchen, wie 
die Walküren auch genannt wurden. Als sie eines Tages mit 
acht ihrer Schwestern von Walhall fortflog, um zu baden, leg­
ten sie auf der Erde ihre Gefieder ab. 

König Agnar, der sie beobachtet hatte, ergriff die abgeleg­
ten Gefieder und verbarg alles unter einer Eiche. Damit waren 
ihm die Walküren ausgeliefert, und er zwang sie, ihm Hilfe im 
Krieg gegen Hjalmgunnar zu gewähren. Odin jedoch hatte dem 
alten und besonders tapferen Hjalmgunnar den Sieg verspro­
chen. 



151

Nachdem Brünhilde so Odins Willen mißachtet hatte und 
Hjalmgunnar gefallen war, stach Odin sie zur Strafe mit einem 
Schlafdorn. Er schloß sie von allen ihren Aufgaben als Walküre 
aus und gebot ihr, sich zu vermählen. Brünhilde legte jedoch 
das Gelübde ab, sich mit keinem Mann zu vermählen, der 
sich fürchten könnte. Sie erbat sich als Schutz während ihres 
Schlafes eine von Flammen umgebene Burg (Waberlohe). Von 
nun an konnte sie nur noch ein irdisches Leben führen. Nur ein 
furchtloser Held, der es wagte, auf seinem Pferd den Flam­
menring zu überwinden, sollte sie zur Frau gewinnen können. 
Dieser Held war später Siegfried (oder Sigurd, wie er im Wöl­
sungenlied genannt wird).

Wie Brünhilde als Walküre Odin getäuscht hatte, als sie - 
wenn auch unter einem Zwang - dem Falschen den Sieg ver­
leihen wollte, so wurde sie später von Gunther und Siegfried 
getäuscht. Das Nibelungenlied berichtet uns eine lange Reihe 
an Verwicklungen, die schon früh beginnen und zunehmend 
tragischer werden: Sigurd (Siegfried) ritt eines Tages mit sei­
nen Hunden und Falken zur Jagd, als sich einer seiner Habich­
te auf einen hohen Turm an ein Fenster setzte. Sigurd stieg 
dem Vogel nach und sah in der Turmstube ein schönes Weib, 
in dem er Brünhilde erkannte. Sie war eben damit beschäf­
tigt, am Webstuhl ein Gewebe aus Gold herzustellen, in dem 
sie Sigurds Heldentaten darstellte: den Tod des Wurms, die 
Eroberung des Hortes und den Tod Regins. Brünhilde wird 
hier von Sigurd bei ihrer geheimen Tätigkeit überrascht, und 
wir wissen aus vielen Märchen, daß solches Tun dem Mann in 
der Regel Unglück bringt. Andererseits ist das Bemühen Brün­
hildes unverkennbar, auch auf der irdischen Ebene für ihren 
Geliebten zu wirken, der leider seine Liebe zu ihr vergessen 
hat.

Durch Brünhilde - bezeichnenderweise durch ihr Schwa­
nendasein - kommt es zu einer neuen Begegnung und Durch­
dringung der göttlichen und der menschlichen Welt. Dies kann 
zunächst nur tragische Formen annehmen, denn es werden 
göttliche Gesetze verletzt, als König Agnar die Walküre zwingt, 



152

die kommende Schlacht zu seinen Gunsten zu entscheiden. 
Da sie Odins Willen nicht gehorcht, ist die göttliche Ordnung 
gebrochen. Eine solche Tat kann nicht ungesühnt bleiben. 

Durch die Begegnung mit Siegfried/Sigurd erhält Brün­
hildes Schicksal eine weitere Verdichtung. Er ist zwar furcht­
los und heldenhaft, wenn er mit seinem Pferd zu ihr vordringt, 
ihr schlafend mit seinem scharfen Schwert die Brünne auf­
schneidet und sie erweckt, doch später vergißt er sie wieder, 
obwohl sie sich ewige Treue geschworen haben. Ein solches 
Vergessen kennen wir aus vielen Märchen. Es trennt die eben 
Vereinten, bis sie sich später, nach langen und schmerzenrei­
chen Wirren wiederfinden. Auch Brünhilde und Sigurd treffen 
sich wieder, aber er erkennt sie nicht als seine Geliebte. Sein 
Bewußtsein ist nicht reif und genügend wach, um sich aus aller 
Verwirrung zu befreien, in die er durch die homophile Verquic­
kung mit König Gunther und dessen Brüder geraten ist.

Von der Faszination, die von den Walküren als 
Schwanenmädchen auf die Männer ausgeht, erzählt das 
Wölundlied.2 Sie fliegen von Süden durch den Dunkelwald 
(myrkwid), lassen sich am Seestrand nieder und spinnen kost­
bares Linnen:

1. Mädchen von Süden
durch den Myrkwid [Dunkelwald] flogen,
die schmucke Alwit,
Schicksal zu wirken.
Zu säumen am Seestrand
saßen sie nieder,
des Südens Kinder,
spannen kostbares Linnen.

2. Eine von Ihnen,
Egil herzte,
die schöne Maid,
an schneeiger Brust.
Die andre war Schwanweiß,
trug Schwanenfedern;
(sie schlang um Schlagfide schimmernde Arme).

2   Genzmer, Felix, „Die Edda“, 4. Auflage, Köln 1983, S. 188    



153

Doch die dritte,
deren Schwester,
umwand Wölunds
weißen Hals.

3. So saßen sie
sieben Winter,
aber den achten
immer in Sehnsucht,
aber im neunten
schied sie die Not:
Die Mädchen trieb es
durch den Myrkwid fort,
die schmucke Alwit,
Schicksal zu wirken.3

Hier handelt es sich ganz offensichtlich um Walküren, die ihre 
Schwanengewänder abgelegt hatten. Die drei jungen Männer 
hatten diese an sich genommen, wodurch die Schwanenjung­
frauen an ihrer Rückkehr gehindert waren. Der psychologische 
Gehalt dieser Mythe scheint darin zu liegen, daß die Jungfrau­
en durch den Raub ihres Federkleides an der Erfüllung ihres 
eigentlichen Auftrages, Schicksalsfäden zu wirken, gehindert 
wurden.

Im Wölundlied ziehen zwei der Männer aus, um ihre Frau­
en wiederzufinden, Wölund, der dritte, uns auch bekannt unter 
dem Namen Wieland der Schmied, bleibt einsam zurück, hofft 
auf ihre Rückkehr und schmiedet Ringe (Symbol der Verbin­
dung) für sie. Nebenbei sei erwähnt, daß Wieland in ziemliches 
Elend verfällt, denn seine Schmiedekunst ist dem König so 
wertvoll, daß er ihm die Sehnen an den Beinen durchschnei­
den läßt, um ihn an der Flucht zu hindern. 

Die Suche nach der geliebten Frau führt zur Erfahrung einer 
neuen Dimension des Seelischen. Die Schwanenjungfrauen 
sind Symbole der Anima des Mannes, seiner weiblichen Seite. 
Doch sie läßt sich nicht auf rohe Weise zwingen und keines­
falls durch Gewalt oder entsprechende Kunstgriffe ans Tages­
licht bringen. Ihr Wirken ist im Inneren des Mannes und bedarf 
sorgsamer Integrationsarbeit. Weibliche Eigenschaften, hier als 

3      aus: Wölundlied 1-3, Genzmer, S. 186



154

seelische Qualitäten verstanden, können nicht mit männlichen 
Eigenschaften im „Kontrastverfahren“ bezwungen werden. Die 
Wölund-Mythe beschreibt an dieser Stelle ein erstes Aufein­
andertreffen der weiblichen und männlichen Qualitäten und es 
kommt zu ersten Kontakten, die jedoch nicht dauerhaft sein 
können, wenn sie von Gewalt bestimmt sind. Nach dem Ver­
lust der eben - gewaltsam! - erworbenen Frau beginnt als neue 
Phase die Suche nach dem Verlorenen und Liebgewordenen.

Mit dem Raub des Schwanenkleides spaltet der Mann 
gewaltsam die Tierseite ab, ohne daß er auf die unverhüllte 
Begegnung mit seiner weiblichen Seite, der Anima, vorberei­
tet ist. Weder kennt er ihre Herkunft, noch ihre Bestimmung. 
Er ist einfach überwältigt von der Begegnung mit dieser herr­
lichen Gestalt, die im Dämmerlicht des Tages stattfindet. In 
diesem Grenzbereich von Bewußtem und Unbewußtem reißt 
er die Anima an sich und veranlaßt damit eine Entwicklung, 
ohne sich dessen bewußt zu sein, die die weibliche Gestalt 
wieder zu ihrem Herkunftsort zurückleitet. Solange der Mann 
„in Besitz“ dieser weiblichen Kräfte ist, verleiht sie ihm ein gro­
ßes Ahnungsvermögen, eine starke Naturverbundenheit und 
eine entsprechend ausgeprägte Instinktsicherheit. Erst wenn 
die Frau wieder ihr Schwanenkleid zurückgewinnt und zum Ort 
ihrer Herkunft zurückkehren kann, wird ihm bewußt, wie wenig 
er aus eigenen Kräften heraus vermag. Dies macht den Ver­
lust so schmerzlich und veranlaßt ihn, die weibliche Seite, die 
Anima zurückzugewinnen. 

Es ist die Halbnatur von Mensch und Tier, die hier die Mitt­
lerfunktion zwischen Bewußtem und Unbewußtem übernimmt 
und deshalb die Männer, die in ihren Besitz gelangen zu sehr 
kreativen Handwerkern oder Künstlern macht. Aber, wie schon 
angedeutet, die Beziehung zur Schwanenjungfrau ist nicht von 
Dauer, denn im guten wie im schlechten Sinne ist sie selbst für 
den Mann unbewußt und deshalb nicht haltbar. Die Überlegen­
heit, die sie dem Mann verleiht, besitzt dieser noch nicht aus 
seinen eigenen Kräften heraus, er ist abhängig von der Gnade 
ihrer Anwesenheit. 



155

Hedwig von Beit beschreibt, wie eindrucksvoll es ist, wenn 
die Anima allen Leuten die Herzen auf eine Weise wegzaubert, 
„so daß sie weder tot noch lebendig“ sind. Dies gehört zur 
„Animabesessenheit“, die den Mann unmenschlich, d.h. ohne 
menschliches Herz sein läßt und jede spontane Bezogenheit 
auf die Mitmenschen und jedes lebendige Reagieren ist dann 
unterbunden. Der Mensch befindet sich in einem schweben­
den, nicht ganz anwesenden Zustand. Er geht „fasziniert und 
gebannt vom Gaukelspiel seiner Anima durch das tägliche 
Leben.“4

Der Raub des Schwanenkleides ist deshalb der Anfang 
einer neuen und meist beschwerlichen Suchwanderung zur 
neuen Bewußtheit. Die zwei Schwäne am Urdbrunnen sind 
das heile Bild eines paradiesischen Zustandes, der in sich die 
Ganzheit birgt, aber noch völlig unberührt, völlig unbewußt und 
fern vom Bewußtsein ruht. Doch gerade von dort, aus den Tie­
fen des Unbewußten gehen die Kräfte aus, die den Zustand 
verändern und ihn zu einer neuen Entwicklung drängen. Diese 
Kräfte, hier die Schwäne selbst, sind es, die sich dem Men­
schen bemerkbar machen. Sie legen an einer entsprechenden 
Stelle, im Übergangsbereich zwischen Bewußtem und Unbe­
wußtem, die dem Menschen zugänglich und seinem Alltagsle­
ben doch fern ist, z.B. einem Weiher im Wald, ihr Schwanen­
kleid ab. Dort baden sie und werden dadurch für den Men­
schen sichtbar, ja greifbar. Es ist die Liebe der Anima, die sich 
dem Mann zu erkennen gibt, ihn aber auch wieder in schmerz­
licher Weise verläßt, um ihn dazu zu bewegen, sich in neuer, 
bewußter Weise, jetzt selbst liebend, um sie zu bemühen.

Die Schwäne waren bei den Griechen die heiligen Tiere 
des Apollons, denn singende Schwäne umkreisten den Ort, an 
dem seine Mutter in Wehen lag. Später entführte er die schö­
ne Kyrene mit seinem Gespann, das von Schwänen gezogen 
wurde. Aber nicht nur dieser Aspekt des Lebens gehört zu 
den Schwänen, vielmehr prophezeit der Schwan durch seinen 
Gesang auch den Tod.

4      von Beit, Hedwig, Band I, S. 285



156

Im Hinduismus finden wir im Schwan Hamsa eine ähnliche 
Bedeutung. Hier ist er das Tier Brahmas, das als göttlicher 
Vogel das Weltenei auf das Wasser legt, dem schließlich Brah­
ma entsteigt. Gelegentlich erscheint Brahma mit einem von 
Schwänen gezogenen Wagen. Paramahamsa bedeutet der 
„Große Schwan“ und ist der universale Grund, das Selbst. Hier 
ist der Schwan ein Symbol für den Atem des Allgottes. Der 
Name „ham-sa“ bedeutet nicht nur „Schwan“, sondern heißt 
auch „ich bin er“, also Brahma selbst.

Der Schwan vereint symbolisch die beiden Elemente Luft 
und Wasser. Die Qualitäten des Wassers in seinem fließenden 
Gehalt und seinen veränderlichen Aggregatzuständen, von Eis 
bis zum Nebel, kommen im Symbol des Schwans zu einer ein­
maligen Vereinigung. So verkörpert der Schwan auch ein Sym­
bol für das Selbst des Menschen, mit dem es sich zu verbin­
den gilt.

*
Besonders in seiner Frühzeit stand Odin in intensiver Verbin­
dung zu den weiblichen Wesenheiten, vor allem den Großen 
Muttergöttinnen, deren germanische Namen uns leider nicht 
bekannt sind. Hierzu gehörten nicht nur die Nornen (Schick­
salsfrauen), sondern auch die mit besonderen Fähigkeiten 
ausgestatteten Riesinnen, wie die Seherin Völva. Diese Frau­
en hatten Zugang zu den unbewußten Ebenen und damit Ver­
bindung zum Urwissen, um das sich die Menschen bis heute 
bemühen. In der Völuspa werden in den ersten sieben Versen 
die Götter in ihrem Wirken beschrieben, doch dann folgt der 
achte Vers, der von den Nornen kündet:

		  Sie [die Asen] pflogen heiter
		  im Hof des Brettspiels -
		  nichts aus Golde
		  den Göttern fehlte -,
		  bis drei gewalt’ge
		  Weiber kamen,
		  Töchter der Riesen aus Thursenheim [Riesenheim].5

5      Vsp. 8



157

Sie besitzen ein ganz anderes Wesen als die Walküren und 
sind in gewisser Weise zeitlos, obwohl sie auf das Innigste mit 
der Zeit verbunden sind. Mit geheimnisvoller Weise wirken sie 
auf das Schicksal des einzelnen. Auch die Asen unterstanden 
der Macht dieser mächtigen Frauen, hinter denen das Urwis­
sen aufscheint, das um die Bahnen kosmischen und menschli­
chen Lebens weiß.

Urd ist die Älteste der drei Nornen. Zu ihrem Wesen gehör­
te das Wissen um die Vergangenheit. Ihr war alles bekannt 
und vertraut, was sich in alten Zeiten ereignet hatte. Alles was 
irgendwann er- und entstanden oder geworden war, gehört zu 
ihr und bleibt auch zutiefst mit ihr verbunden. So ist Urd das 
Inbild der Großen Erdenmutter, ohne die es kein Leben gibt.

urdr bedeutet eigentlich „Tod“, „verderbliches Schicksal“, 
„Schicksal“. Etymologisch ist es mit dem indogermanischen 
uert, winden, flechten und mit verda, werden verwandt, das 
seinerseits urverwandt ist mit dem lateinischen vertere, dre­
hen, wenden.6

Im Mittelpunkt steht damit der Schicksalsfaden eines Men­
schen, der von den Nornen gewunden, geflochten und gedreht 
wird.

Ihre Schwester heißt Werdandi. Sie ist mit allem verbun­
den, was am Entstehen und Werden ist (werdandi = Werden) 
und darf so die Herrscherin der Gegenwart - oder wir können 
auch sagen: die Mutter des Augenblicks - genannt werden. Ihr 
gehört der Augenblick und alles, was sich in ihm vollzieht und 
ereignet.

Zu Urd und Werdandi gehört als Dritte die Norne Skuld. Ihr 
Name bedeutet Schuld. Sie wird in alten Schriften und in den 
Runenliedern als diejenige erwähnt, deren Name erst noch 
in den Holz-Runenstab „geritzt“ werden muß. Sie ist also im 
gegenwärtigen Augenblick noch gar nicht vorhanden, weil es 
bekannterweise die Zukunft jetzt nur indirekt gibt. Skuld ist 
zunächst nur latent anwesend. Sie ist erst noch am Werden! 

6      de Vries, § 191, § 192



158

Ihre Gegenwart ist uns meist nicht bewußt, bereitet uns aber 
oft Angst und Unruhe.

Skuld, die jüngste, ist das unabwendbar heranrückende 
Schicksal, die Schuld schlechthin, der man keinesfalls ent­
rinnen kann. Die Walküre Skuld, die mit Odin in der Schlacht 
voranreitet und die Norne Skuld symbolisieren beide das 
Zukunftsprinzip, auch wenn sie möglicherweise nicht identisch 
sein sollten.

Nach de Vries lassen sich besonders zwei Quellen für 
die Mythen um die Nornen nennen: zum einen ist es die 
„ursprünglich namenlose und gestaltlose, aber später persön­
lich gedachte Schicksalsmacht“, zum andern sind es Wesen 
aus dem Bereich der Fruchtbarkeit, die sich schicksalsbestim­
mend zur Geburtsstunde einfinden und so eine Art Geburtshel­
ferinnen gewesen zu sein scheinen.7 

Vermutlich waren die Nornen ursprünglich weissagende 
Wassergeister und repräsentierten die göttliche Ebene hinter 
den germanischen Priesterinnen und Seherinnen. Verschie­
dene Autoren nehmen christliche Einflüsse auf die Mythenbil­
dung an. Hinter dem Übergießen der Esche (als Lebensbaum) 
mit heiligem Wasser durch die Nornen wird dabei nicht nur 
die Erhaltung des Baumes gesehen, sondern vor allem das 
Abwaschen von Schuld und die Erneuerung der Unschuld der 
Menschennatur.8

Diese drei Frauen, mit ihrem Wissen, ihrer Ahnung und Für­
sorge für den Schicksalslauf der Menschen, Götter und ihren 
Welten, sorgten für das Wohl des Weltenbaumes. Die sich in 
ihrer Obhut befindende Urd-Quelle ergoß sich in einen im 
Wald liegenden See, in dessen klarem Wasser zwei Schwäne 
schwammen. Auf dieses Motiv gehen alte Sagen zurück, in 
denen immer wieder glaubhaft berichtet wird, daß Schwäne 
angeflogen kamen, das Schwanengewand ablegten, um als 
schöne und anmutige Jungfrauen in den einsamen und ruhi­

7      de Vries, §  192
8      Bugge, nach Lorenz, S. 266



159

gen Waldseen zu baden. Vermutlich waren es die Nornen, die 
sich hier zu ihrer Abwechslung und geistigen Erhebung in den 
Luftraum er- und enthoben. Das Wasser dieses Brunnens war 
das Wasser des Ur-Werdens.

Urd war wohl ursprünglich die einzige Norne und als 
Schicksalsgöttin eine Entscheidungsinstanz über Zeit und Ort 
des Todes.9 Später, wohl auf literarische Ursprünge zurückge­
hend, kamen ihre beiden Schwestern hinzu. Ob die Germanen 
die Dreizahl aus der antiken Welt übernommen haben, läßt sich 
nicht belegen. Die Nornen repräsentieren durch ihre Namen die 
Zeit, die sie vertikal in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft 
auftrennen. Urd verkörpert die Vergangenheit und ist natur­
gemäß die älteste der drei weisen Frauen. Nach ihr ist eine 
Wurzel der Weltesche benannt und sie ist gewissermaßen die 
Uressenz am Lebensfaden. Dort entspringt die Lebensquelle, 
die alles weiß, hell und heil macht. Das Wasser dieser Quel­
le ist das Lebenswasser, das uns in so vielen Märchen und 
Mythen auf unterschiedlichste Weise entgegenquillt. Dies gilt 
es in Zeiten von Not und Krankheit zu suchen und aus der Welt 
der Tiefe an die Oberfläche, in die Welt des Alltags hineinzutra­
gen und dort wirken zu lassen.

Die skandinavische Sage von der Geburt des Helden Nor­
nagest erzählt,10 wie drei prophetisch begabte Frauen erschie­
nen. Während die beiden ersten ihm Mut und Glück weissag­
ten, geriet die dritte in Zorn, weil sie sich von den Anwesenden 
gestoßen gefühlt hatte. Sie bestimmte, „daß sein (Nornagests) 
Leben an dem Tag aufhören soll, an welchem die Kerze, die 
neben ihm steht, niedergebrannt ist.“ Um das Kind zu retten, 
rieten die beiden ersten Nornen der Mutter, die Kerze sofort zu 
ergreifen und auszulöschen und nie wieder anzuzünden. Das 
Kind wurde Nornagest genannt, denn das heißt „Gast, Schütz­
ling der Nornen“.11 

9      �Holtsmark, nach Lorenz, S. 249
10      �P. Grappin: „Die Mythologie der Germanen“ in Mythen der Völker, 

Hrsg. Pierre Grimal, Frankfurt a.M. 1967

11      �Grappin, S. 94



160

Aus den mythischen Nornen entwickelte sich die Vorstel­
lung von Feen, wie wir sie heute in unseren Volksmärchen fin­
den. Nach ähnlichem Muster verläuft das bekannte Märchen 
Dornröschen, in dem es die Feen sind, die dem neugeborenen 
Kind die Segenswünsche bringen. Hier ist es die nicht eingela­
dene Fee, die erscheint und den Fluch ausspricht. Immer wie­
der sind es die Kräfte im Widerstreit, wie sie lebensbejahend 
und lebensfeindlich miteinander ringen.

Etwas vom germanischen Schicksalsglauben hat sich 
besonders in unserem Begriff „Wirklichkeit“ erhalten. Unver­
kennbar enthält die erste Silbe den Bezug zu wirken und 
weben. Im zusammengewirkten Gewebe oder Faden sind die 
Anteile der Vergangenheit „wirk“-sam. Es ist ein nahtloser Fluß, 
wie die Ereignisse ineinandergreifen, einander bedingen. „Das 
Schicksal wächst von innen heraus wie ein Baum, der, in der 
Tiefe wurzelnd, langsam groß wird wie die Esche, die hoch 
und gewaltig aufgewachsen, in ein Steinalter zurückreicht und 
in der Tiefe neun Weltreiche mit ihren drei mächtigen Wurzeln 
umklammert.“12 So heißt es im Lied von Helgi, dem Hundings­
töter (Helgakvitha Hundingsbana I):

1. Urzeit war es,
Aare [Adler] schrien,
von Himmelsbergen
sank heiliges Naß:
da hatte Helgi,
den hochgemuten,
Borghild geboren
in Bralunds Schloß.

3. Sie schnürten mächtig
Schicksalsfäden
dem Burgenbrecher
in Bralunds Schloß;
goldnes Gespinst
spannten sie aus,
festend es mitten
im Mondes Saal.

12    Ninck, S. 191  

2. Nacht war’s im Hof,
Nornen kamen,
sie schufen das Schicksal
dem Schatzspender:
der Herrscher Hehrster
solle er heißen,
 der ruhmreichste Recke werden.

4. Sie bargen die Enden
in Ost und West,
des Fürsten Land
lag dazwischen;
nach Norden warf
Neris Tochter
eins der Bänder,
unzerreißbar.



161

5. Eines schuf Angst
dem Ylfingensproß
und auch der Frau,
die Freude gebar:
der Rabe rief
zum Raben voll Gier -
er saß im Wipfel -:
„Ich weiß etwas!“13

Hier wird das Schicksalsgewebe der Nornen nicht nur 
im kosmischen Sinne riesenhaft gedacht, sondern auch im 
übertragenen Sinne weltumspannend vorgestellt. Die Enden 
des Gespinstes werden von Ost nach West gespannt, so daß 
das Fürstenland in der Mitte fest in unzerreißbare Bänder 
eingebunden und selbst der Mondsaal, wohl der Himmel, mit­
einbezogen ist. Dem künftigen König Helgi bereiten die Nornen 
glückhafte und tragfähige Fäden, die sein Leben günstig vor­
herbestimmen.

Eine Entsprechung zu den Nornen, die an Helgis Königs­
hof kommen, berichtet Ninck in einem norwegischen Märchen 
von der „Hexe Pfarrerin“, die, als sie verbrannt werden soll, 
ein graues Garnknäuel aus ihrem Kleid hervorzieht, das Ende 
gegen den Himmel wirft, um anschließend wie eine Katze an 
dem Faden in die Höhe zu klettern. Sie soll seit dieser Zeit ver­
schwunden sein.14

In der Dreizahl der Nornen findet sich die häufig anzutref­
fende Dreiheit der Muttergestalten und Urmütter, wie in den 
römischen Parzen, den griechischen Graien, Grazien und 
Moiren. Die Drei ist eine sehr dynamische Zahl, der das „Ein“-
deutige auf den andern Hinweisende der Zwei fehlt. In der Drei 
kann die Zweiheit in abwechselnden Konstellationen herge­
stellt werden. Ein Gleichgewicht kann es unter diesen Umstän­
den nicht geben. 

13       �„Das jüngere Lied von Helgi dem Hundingstöter“, Genzmer, F: Die 

Edda.
14      �Ninck, S. 285



162

Gelegentlich findet sich in der Literatur die Drei als die Zahl 
der Vollständigkeit. Dies ist eine mißverständliche Interpreta­
tion, die aus der Verherrlichung des Dreifaltigkeitsgedanken 
abgeleitet werden kann. Die Drei drängt in ihrer Dynamik nach 
Vollständigkeit, die sie erst in der Vier erhält. Entsprechend 
selten ist die Vier in den Märchen und Mythen, entsprechend 
selten auch in den germanischen Mythen. Die Vier würde der 
Aufhebung aller verhängnisvollen Verflechtungen von Innen 
und Außen, Bewußtem und Unbewußtem entsprechen. Dieses 
ideale Ziel kann höchstens angedeutet, niemals im Bereich des 
Märchens oder des Mythos verwirklicht werden. Es ist die Auf­
gabe des Individuums, die Verwirklichung der Drei zur Vier hin 
zu leben. Deshalb finden sich immer drei Aufgaben, die gelöst 
werden müssen, während die nicht genannte vierte Aufgabe 
dann die Erfüllung und Verwirklichung dessen wäre, wofür die 
Aufgaben gestellt wurden. 

In den drei Nornen verkörpert sich die Dynamik der Zeit in 
ganz besonderer Weise: Urd, die Alte Frau, Werdandi, die reife 
Frau, und Skuld, das Mädchen, stellen die Reifungsstufen des 
Weiblichen dar. Als die Gottheiten der Zeit sind sie auch die 
Repräsentantinnen der Großen Mutter, die als Spinnerinnen 
des Schicksalsfadens das Eingebundensein des menschlichen 
Lebens in die Verflechtungen von Geburt, Reifung, Tod und 
Wiedergeburt verkörpern.

Bei den Griechen findet sich das Dreigespann der Schick­
salsfrauen in verschiedenen Ausprägungen. Besonders sind 
hier die Moirai (oder Moiren) zu nennen. Diese göttlichen 
Wesen bestimmten den Ablauf der Ereignisse im menschli­
chen Leben. In verschiedenen Funktionen führen sie einerseits 
den Willen der Götter aus, andererseits sind auch die Götter 
ihrem Spruch unterworfen. Die Moirai sind die Lose der Men­
schen im Leben. Kloto, die Spinnerin, hält den Spinnrocken, 
Lachesis, die „Zuteilerin der Lose“, spinnt den Faden und hält 
das Lebenslos in der Hand, und Atropos schließlich schneidet 
den Lebensfaden auf die richtige Länge. Diese drei Schwe­
stern werden einerseits als die Töchter der Nacht beschrieben, 



163

andererseits aber auch als Töchter des Zeus und der Themis 
und somit als Schwestern der Horai, den Jahreszeiten. Hierin 
drückt sich wie bei den Nornen ihre Verbindung mit Dynamik 
und Ablauf der Zeit besonders aus.

Da die Gespinste der Nornen nicht immer glückhaft und 
freundlich waren, führte dies zu einer gewissen fatalistischen 
Haltung der Germanen, der sie sich zwar unterwarfen, ohne 
dabei jedoch in eine Resignation zu verfallen. Der Spruch der 
Nornen galt als bindend, wenn man ihn durch Traum oder das 
Gesicht der Seherin übermittelt bekam. 

Sehr wesentlich gehört zu den Nornen und Walküren die 
seherische Dimension. Die Germanen legten besonderen Wert 
auf Wahrträume und Zeichen, die den Schlachten und Kämp­
fen vorausgingen. Dabei war es eine Selbstverständlichkeit, 
alle Träume aus der persönlichen Umgebung der Schlachten­
führer, besonders die der Mütter, Schwestern und Ehefrauen 
sehr ernst und sehr direkt zu nehmen und auf künftige Ereig­
nisse zu übertragen. Bei der Deutung der Träume und Zeichen 
wurden die Kämpfenden in der Regel mit den sich eventuell 
zeigenden Tiergestalten gleichgesetzt, etwa Wölfe, Eber, Adler 
oder Habichte.15

Das folgende Traumbeispiel berichtet Ninck aus den islän­
dischen Familiensagas: Als Gunnar von Haldenende mit seinen 
beiden Brüdern einen Besuch machen möchte, geraten sie 
unterwegs in einen Hinterhalt. Kurz bevor der Überfall statt­
findet wird Gunnar sehr schläfrig und legt sich ins Gras. Im 
Schlaf stöhnt er, woran seine Brüder seine schweren Träume 
erkennen und ihn nach dem Aufwachen danach befragen. Er 
erzählt ihnen, wie sie in seinem Traum von Wölfen überfallen 
worden seien, die sie mit Schwert und Hellebarde in scharfem 
Kampf auseinandergetrieben hätten. Die Wölfe deutet er als 
Männer, die ihnen kurze Zeit später auflauern. Ein Bruder fällt, 
wie er es auch im Traum gesehen hat.

15  �Ninck, S. 185
     



164

Eine solche Vorgehensweise in der Traumbetrachtung 
ist uns in etwas modifizierter Weise von Naturvölkern und 
besonders von den Schamanen bekannt. Inwieweit hier, ent­
sprechend der Erkenntnisse der modernen Analyse, eine 
Wechselwirkung des Träumenden und seiner Umgebung in 
der Weise besteht, daß der Träumer die unbewußten Signa­
le seiner Umgebung aufnimmt und diese in eine besondere 
Traumsprache, mit den dazu gehörenden Symbolen übersetzt, 
muß offenbleiben. Im Alten Testament findet sich eine ähnlich 
direkte Trauminterpretation durch Joseph, als dieser die Träu­
me des Pharao deutet.16 Aus dieser Art, Träume und Ereignis­
se zu betrachten, ergibt sich eine eigenartige Spannung. Der 
bereits erwähnte Fatalismus bringt ständig zum Ausdruck, daß 
es einen übergeordneten göttlichen Willen gibt, dem es sich zu 
fügen gilt. Merkwürdigerweise führt dies zu keiner Resignation, 
vielmehr befähigen die Erkenntnisse aus Traum- und Wahrge­
sicht, sich mutig, ja heldenhaft in das Geschehen einzubrin­
gen. Besonders erkennbar wird diese Haltung bei den Asen, 
als sie Lokis Kinder, die Ungeheuer Fenrir, Midgardschlange 
und Hel, nicht töten, sondern als ihre künftigen Gegenspieler 
betrachten. Es ist in diesem Zusammenhang müßig, darüber 
nachzudenken, welche Entwicklung die germanische Welt 
genommen hätte, wenn Odin und seine Gefährten kurz ent­
schlossen - wie bei der Tötung Ymirs - die Midgardschlange 
und Fenrir getötet hätten. So ist es verständlich, daß die Asen 
keinerlei Vorbereitungen zur Verhinderung der Ragnarök tref­
fen, daß sie aber trotzdem mit großer Entschlossenheit und 
todesmutig in die Zweikämpfe gehen. Obwohl sie um ihren 
Untergang wissen, wenden sie alle Kräfte und Energien auf, 
um ihren Aufgaben gerecht zu werden.

Eine solche Einstellung hatte für die Ich-Entwicklung große 
Bedeutung. Den Menschen war allzeit bewußt, daß sie sich in 
ein kosmisches Ganzes eingebettet sahen und mußten ver­
stehen, daß sie jedoch in den ihnen zugewiesenen Bereichen 

16   1. Mos. 41,1-36   



165

entschieden und verantwortungsbewußt für sich und die ihnen 
Anvertrauten, sei es Familie, Sippe oder Gefolgschaft, zu han­
deln hatten. Dieser Rahmen brachte optimale Voraussetzun­
gen zur Entwicklung eines persönlichen Ichs, das in einem 
umschriebenen Raum, geleitet von einem übergeordneten Plan 
und Ziel bestimmt ist, wie es die Schicksalsfrauen vorgeben. In 
dem verbleibenden persönlichen Raum konnte sich freiheitlich 
ein Ich entwickeln, das, immer unter Anerkennung der überge­
ordneten Mächte, die persönlichen Kräfte einsetzte, erprobte 
und weiterentwickelte. 

Vor diesem Hintergrund ist es natürlich und selbstverständ­
lich, daß unmittelbar aus dem germanischen Kulturkreis her­
aus, die Zeit der Heldendichtungen mit all ihren hehren Idealen 
entstehen konnte. Umfassende Vorbilder entwickelten sich, die 
über Jahrhunderte hinweg bildend auf die Menschen einwirk­
ten.

Die Nornen waren wie Schicksalsgöttinnen, die aus der Stil­
le und dem Verborgenen heraus kündeten. Im Schwedischen 
heißt norna „heimlich warnen, leise vermitteln“. Damit ist 
angedeutet, daß dieses Wissen nicht für jedermann bestimmt 
ist. Es soll im lärmenden Alltagsbetrieb nicht zugänglich sein, 
sondern nur in der Stille der Meditation oder im zauberkundi­
gen Ritual und Orakel wirken. 

In den Nornen und ihrem schicksalhaften Wirken, gibt 
der Mythos eine Hilfe, die Verschiedenheit der Schicksale zu 
erklären und die Wirklichkeit, der sich Individuen ausgesetzt 
fühlen können, auf gute bzw. böse Nornen zurückzuführen. So 
bestimmen in der Vorstellung nicht mehr allein die moralischen 
oder gesellschaftlichen Kriterien die Ereignisse, sondern das 
außerhalb des Menschlichen angesiedelte Wirken und Weben 
der Nornen.

In der Vorstellung der Germanen war der Tod mit ausglei­
chender Gerechtigkeit verbunden. Sie fürchteten, die Gei­
ster der Toten könnten zurückkommen, um sich für erlittenes 
Unrecht zu rächen.



166

Die Vorstellung, daß sich die Seelen der Toten in fernen 
Orten, in der Heide, im Wald oder auf Inseln versammelten und 
mit ihrem Anführer Odin (Wotan) als die „Wilde Jagd“ durch 
die Lande stoben, beherrschte die Menschen und erklärte die 
für unsere Verhältnisse ungenügende Trennung der Germanen 
zwischen Leib und Seele. Sie glaubten an Folgegeister (die 
Fylgien), die sie als verwandlungsfähige Seele des Menschen 
mit dem Körper eng verbunden sahen. Im Traum und in traum­
verwandten Zuständen löste sich die Fylgia und es brauch­
te nur eine besondere Empfänglichkeit, „um ihrer wachend 
ansichtig zu werden, eine Art Trance, die mit offenen Augen 
träumt.“17

Von seherisch begabten Menschen oder von Träumern 
konnten die Fylgien wahrgenommen werden. In Frauen- oder 
Tiergestalt erschienen sie den Menschen als eine Art Doppel­
gänger und traten zuweilen als ominöse Vorzeichen auf. Es 
sind „Folgegeister“, was sich auch in der Ableitung fylgia „Fol­
gen“ erkennen läßt. In der Vorstellung der Germanen war die­
ser „Geist“ des Menschen mit ihm verbunden und gelangte nur 
im Traumzustand zu einer gewissen Selbständigkeit, konnte 
jedoch nach dem Tode anderen, und hier besonders Sippen­
angehörigen, folgen. Damit war der Übergang zu Schutzgei­
stern gegeben. Doch was des einen Heil ist, kann des andern 
Unheil sein: Entsprechend konnten Fylgien positive wie nega­
tive Eigenschaften annehmen und in dieser Art auf die Men­
schen einwirken. Wer sich ihnen nächtens aussetzte, mußte 
mit dem Tod rechnen. Das Geöffnetsein für die Anderswelt war 
bei den Germanen noch sehr ausgeprägt, da sie nicht in der 
heutigen Weise gegen das Unbewußte und Nächtliche abge­
grenzt waren. Sie verfügten nicht über die Sicherheit gebende 
rationale Klarheit, die in der Lage ist, bedrohlich erlebte Natur­
phänomene zu erklären. 

17      Ninck, S. 200 und S. 203



167

Vornehmlich in der Zeit „zwischen Betglocke und Morgenläu­
ten“ wurde im Volksmund die „Wilde Jagd“ angesiedelt. Sie 
erscheint besonders im Gewitter, aber auch an Vorabenden 
von Festtagen oder bestimmten Zeiten des Jahres, „haupt­
sächlich in der Zwölften, der großen mitternächtlichen Gei­
sterstunde des Jahres, aber auch schon in der Niklaus- oder 
der Luciennacht, seltener an Fastnacht, der Mainacht oder 
an Johanni, ... in den sogenannten finsteren Nächten, wahr­
scheinlich weil die viermaligen Fronfastentage des Jah­
res immer an einem Mittwoch, d.h. an einem Wodanstage, 
beginnen...“18

Als Führer dieses Heeres gilt „Wode“, der je nach Land­
schaft als Wude, Wuote ,Wuotan oder Wotan bezeichnet wird. 
In den Sagen ist es der nächtliche Jäger, der mit Gewand, 
Mantel und Ausrüstung den Zug führt und dabei entweder 
von zwei schwarzen Hunden oder von zwei Wölfen begleitet 
wird. Im Württembergischen soll er mit dem Namen „Breithut“ 
gerufen worden sein. Zur Sage gehörte, daß der Anführer der 
wilden Jagd die Stiefel der Bauern mit Gold gefüllt habe und 
Jagdfleisch in Silber verwandelt hätte, wenn man ihm von sei­
nem Jagdtier angeboten habe. Der Jäger wird von einer Meute 
von Hunden begleitet, die als so grau und schwarz wie ihr Füh­
rer geschildert werden. Dabei dringt ihnen und dem Pferd ihres 
Herrn Feuer aus Nase und Augen.19

Das vom wilden Jäger und von seiner Meute gehetzte Tier 
ist häufig der Eber oder der Hirsch. 

Auch ein weibliches Wesen wird gelegentlich gehetzt: in 
Bayern ist es das Holzweiblein, im Riesengebirge das Rüt­
telweibchen und in Tirol das Salgfräulein. Dabei soll das Ver­
folgen „ebenso oft ein stürmisches Freien wie ein feindliches 
Erjagen“ sein.20

18       �Ninck, S. 80
19      Ninck, S. 82
20      �Ninck, S. 83-84





Der nächtliche Jäger
 wird besiegt





171

Naturmythologisch betrachtet 
scheint sich hinter dem wilden Heer 
ein Fruchtbarkeitsritus zu verber­
gen: Die das wilde Heer begleiten­
den Hunde mit ihrem Toben bringen 
Fruchtbarkeit, während die Jagd 
selbst mit ihrer Hexenverfolgung 
den Sinn hat, den Tod auszutreiben 
und das Leben zu befreien. Der Kör­
per des Tieres oder der Hexe wird 
zu Tode gehetzt, denn - so zeigen 
einige Sagen und Märchen - plötz­
lich verwandelt sich das verfolgte 
oder gehetzte Tier bzw. das häßliche 

Hexenweib in eine schöne Jungfrau, die schließlich vom Jäger 
auf seinem Roß heimgeführt wird. 

So ist der Sturmgott gleichzeitig Töter und Befreier. Etwas 
von diesem Geheimnis der Hexe läßt sich in der Gestalt der 
Perchten (Frau Holle) erkennen, von der es eine schöne und 
eine häßliche Gestalt gibt.

Odins Wirkkreis war beachtlich: Neben seiner Zuständig­
keit für Sturm, Krieg und Tod besaß er eine große Bedeutung 
für die Fruchtbarkeit. So verlangte es der Brauch in verschie­
denen Landschaften Deutschlands (Bayern, Mecklenburg, 
Schaumburg),21 daß nach der Ernte ein Ehrenbüschel für Wode 
(Wotan) und seinen Gaul stehengelassen wurde. Der Gott wur­
de dabei mit einem kleinen Ritual um Segen und Fruchtbar­
keit für das nächste Jahr gebeten. Auch im Norden finden sich 
Korngaben für den Gott.

Odin ist „der Zwiefache“, tweggi, wie einer seiner Namen 
lautet. Er verkörpert in polarer Weise Leben und Tod, Licht und 
Dunkel, Schaden und Heil, Alter und Jugend. 

Zusammen mit seinem Pferd ist er ein unruhiger Geist, der 
ganz in Zusammenhang mit seiner Bedeutung als Sturmgott zu 
sehen ist. 

21  �Ninck, S. 143    



172

Mit seinem wehenden Mantel wird er ein Symbol der rasch 
dahingepeitschten Regen- oder Gewitterwolke. Auch der 
Adler, in dessen Gestalt Odin den Dichtermet raubt, ist ein 
Ausdruck des Windes und Sturmes. In der nordischen Vorstel­
lung wird Wind oder Sturm vom Riesen Hräswelg, dem Lei­
chenverschlinger, erzeugt, der dies in Adlergestalt mit dem Flü­
gelschlag seiner Schwingen bewirkt.

Ein Sturm- und Wetterbaum ist auch die Eiche, die nicht 
nur dem Thor, sondern auch dem Odin heilig war. Gemäß einer 
Volksweisheit, daß bei einem Gewitter die Eiche zu meiden 
und dafür die Buche zu suchen sei, finden wir auch hier wieder 
den Gott in seinem Baum, in dem er erscheint und aus dem 
heraus er wirkt (siehe Völsungensage). 

In naturmythologischer Deutung ist Odins Schlapphut die 
Nebelkappe der Berge, der die Spitze unsichtbar macht und 
damit die Wirkung einer Tarnkappe besitzt, wie sie von den 
Zwergen angefertigt wurde. 

Zu Odin gehört die besondere Fähigkeit, sich unsichtbar zu 
machen und plötzlich gegenwärtig zu sein. So abrupt, wie er 
erscheint, kann er wieder verschwinden. In seinem Verhalten 
spiegeln sich Naturprozesse wider, bei denen wie durch Zau­
berhand im Frühjahr die Kraft aus der Tiefe der Erde hervor­
bricht und im Herbst dorthin wieder zurückkehrt. Eine solche 
Eigenschaft ist besonders den in der Tiefe der Erde und in Fel­
sen wohnenden Zwergen eigen, die wie Odin plötzlich erschei­
nen und ebenso rasch wieder verschwunden sind.

Mit der Eigenschaft als Sturmgott ist ein tiefer Wesenszug 
Odins verbunden, die Ninck „Schweifensnatur“ nennt. Für ihn 
ist Odin (Wotan) ein Gott des Schweifens und zeigt Eigen­
schaften, die über Naturmythologisches hinausgehen und als 
seelischer Wesenszug verstanden werden müssen. Odin ist in 
seiner Natur ein Wanderer, der rastlos umherzieht, auf Fahrt 
ist und jagt, und auch ohne Sturm und Gewitter bei Menschen 
einkehrt und plötzlich wieder verschwindet. 

Dieser Wesenszug äußert sich nicht nur in einer manifesten 
äußeren, motorischen Unruhe oder konkreter Wanderschaft, 



173

sondern auch in seiner Fähigkeit, in Trance oder Ekstase den 
Körper wie in tiefem Schlaf zu verlassen, was einem Teil der 
Berserkerrituale entsprach. 

Diese hatten ihren Ursprung in Odins Fähigkeit, seine Fein­
de zu bannen und zu verzaubern. Er machte sie blind oder 
taub oder versetzte ihnen einen solchen Schrecken, daß 
sie wie gelähmt waren. Sie wurden kraftlos und konnten ihre 
Schwerter nicht mehr führen. Seine eigenen Krieger jedoch 
wüteten wie Hunde und Wölfe mit den Kräften von Bären oder 
Stieren. Dabei bissen sie in ihre Schilde und waren rasend wie 
die Tiere, getrieben von Gewalttätigkeit, Mordlust und animali­
scher Wildheit. 

Diese Krieger wurden Berserker genannt, was Bärenhemd 
oder Bärenfell bedeutet. Den ekstatischen Bewußtseinszu­
stand erreichten sie durch entsprechende magische Rituale, 
die sie im ekstatischen Zustand unempfindlich gegen Feuer 
und Schmerzen machte und zur Folge hatte, daß Verletzungen 
nur wenig bluteten. Hier handelt es sich zweifellos um Krieger­
bünde, die einen ekstatischen Maskenkult (eingehüllt in Bären­
felle) betrieben.

Primär steht hinter der Berserkerpraxis das mystische 
Nachahmen und gelegentliche Einswerden mit der Tierseele. 
Mircea Eliade schreibt: „Das Fell eines erlegten Tieres anzie­
hen bedeutet für den primitiven Menschen dieses Tier werden, 
sich in ein Tier verwandelt fühlen.... Wer den Gang eines Tieres 
nachahmte oder ein Fell anzog, erreichte eine übermenschli­
che Seinsweise. Es handelte sich nicht um ein Zurückfallen in 
reines ‚animalisches Leben‘; das Tier, mit dem man sich identi­
fizierte, war schon Träger einer Mythologie, es war mythisches 
Tier, der Ahne oder Demiurg (Schöpfer). 

Indem der Mensch zu diesem mythischen Tier wurde, 
wurde er etwas viel Großartigeres und Mächtigeres als er 
selbst. Wir dürfen glauben, daß diese Projektion in ein mythi­
sches Wesen, ein Zentrum des allgemeinen Lebens und sei­
ner Erneuerung, das euphorische Erlebnis vermittelte, das den 
Menschen vor dem Einmünden in die Ekstase seine Stärke 



174

fühlen ließ und eine Vereinigung zwischen ihm und dem kosmi­
schen Leben vollzog.“22 

So vereint mit dem mythischen Tier verfügte der Krieger 
über alle Kräfte, die das Wesen dieses Tieres ausmachten. Die 
Vorstellung des wütenden Heeres läßt sich auf die wütenden 
Krieger zurückführen, die mit entsprechenden Tiermasken aus­
gestattet waren, um die Feinde mit ihrem fürchterlichen Aus­
sehen zu erschrecken und ihre Kampfkraft zu mindern. Beson­
dere Bedeutung dabei besaß der Helm, der meist als Tierkopf, 
Wolf, Bär, Schlange, Eber oder Stier gestaltet war. Ein beson­
ders berühmter Helm war der Ägirshelm des Meerriesen Ägir, 
was übersetzt „Schreckenshelm“ heißt.

Hinter den verschiedenen Tiergestalten, in die sich die 
Krieger versetzten, bzw. von Odin entrücken ließen, zeigen 
sich ähnliche und doch leicht verschiedene Qualitäten. Ninck 
schreibt: „Von Tieren gingen wir aus und fanden wechselweise 
nebeneinander die Berserkermasken des Stiers, Ebers, Bären 
(später auch des Löwen), des Wolfs oder Hundes, des Flug­
drachens, Adlers und Greifen. Der Berserker, hörten wir, glaubt 
sich in diese Tiere dämonisch verwandelt; die Verschiedenheit 
dieser Tiere kann darüber nicht täuschen, daß trotzdem nur 
ein und dasselbe Erlebnis entraffenden Taumels in ihnen zum 
Ausdruck kommt und die Masken nur immer andere Seiten 
dieses Erlebens betonen, so etwa Wolf und Hund die reißende 
Gier des Kampfaugenblicks, der Keiler (Eber) die sprengende 
Gewalt, der Bär die gewaltige Kraftvermehrung, der brüllende 
Stier den donnernden Ausbruch von Schicksalsmächten, die 
Grautiere den Todesernst, Adler und Greif den zerkrallenden 
Grimm, der Drache das Lodern des Furienblicks, die Flugtie­
re zusammen aber den wildtobenden Sturm. Daß im Drachen 
und Greif die Elemente verschiedener Tiere in eins zusammen­
geworfen sind, erweist die dämonische Ballungskraft des 
ekstatischen Zustandes. Daß nicht nur die Vögel Adler, Rabe 
und Schwan eine wichtige Rolle spielen, sondern schließlich 

22      Eliade, Mircea: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, 
Frankfurt a.M. 1982



175

auch Roß, Drache und Greif geflügelt gedacht waren, stellt 
scharf die Macht des entrückenden Zuges vor Augen.“23

Bei dieser Stufenfolge an Verwandlungen führt Ninck 
als letztes Stadium das des Schwans an, der die schwarzen 
Todesboten zum Lichtvogel transzendiert und als höchstes 
und krönendes Symbol das letzte Erfüllungsbild der Entrüc­
kung darstellt. Der Schwan besitzt schicksalhafte Bedeu­
tung und weist auf finale Prozesse hin. Die Gebrüder Grimm 
berichten in ihren „Deutschen Sagen“ von einem Schwan, der 
auf dem See eines hohen Berges schwimmend einen Ring im 
Schnabel hält. Wenn er diesen fallen läßt, wird die Erde unter­
gehen. In dieser symbolhaften Darstellung wird der Schwan 
in unmittelbarer Nähe zum Lebenszentrum, dem SELBST 
gebracht. Damit kommt die Heiligkeit der Urdquelle an der 
Weltesche mit ihrer zentralen Bedeutung für das Heil und die 
Unversehrtheit der Seele zum Ausdruck. Der Schwan als die 
Verwandlungsform der Nixe-Walküre gehört zur unmittelbaren 
Sphäre Odins/Wotans, auch wenn hier die Verbindung nicht so 
deutlich und dominant ist, wie im Fall des griechischen Apol­
lon, der sich seinen Wagen von zwei Schwänen ziehen läßt.

Die Schwanenmärchen und -sagen deuten einen wichtigen 
Zusammenhang zwischen der weißen Hinde und dem Schwan 
an: Bei der Jagd auf die Hinde gerät der König in einen Wald 
und schließlich dort zur Nixe im Schwanenkleid. Die Verbin­
dung Hinde - Schwan - Nixe (Walküre) läßt sich daraus erken­
nen und belegt die verschiedenen Tierformen als Wandlungs­
stufen (KHM Nr. 11, Brüderchen und Schwesterchen).

Odin muß als ein Gott der Entrückung angesehen werden. 
Aber - und dies ist wichtig, um die besonderen Qualitäten 
Odins zu erfassen - Sturmgott und Gott der Entrückung sind 
zwei Pole: Er ist als äußerer Pol der Sturmgott und zeigt sich 
hier vor allem als Gott des Rasens, des Schweifens, der Wut 
schlechthin. Als innerer Pol, auf der Ebene inneren Erlebens, 
ist er der entfesselnde Dämon der Ekstase, der kompromißlos 
und total erfaßt. 

23     Ninck, S. 256 



176

*
Es gibt noch einige Märchen, in denen die Gestalt Odins 

nachwirkt. Eines von ihnen ist „Die Prinzessin auf dem Baum“, 
das zu den „Deutschen Märchen seit Grimm“ gehört.24 Erst 
beim genauen Hinsehen ist Odin zu erkennen. Mit etwas lau­
nigen Worten soll das Märchen kurz zusammengefaßt werden:

Ein junger, gerade achtzehn Jahre alt gewordener 
Schweinehirte (in manchen Märchen ist es der oder die Jüng­
ste und oft auch der scheinbar Dümmste von drei Königskin­
dern), der mit den Tieren auf das Innigste vertraut ist, erklet­

24   Ewig, Ursula: Deutsche Volksmärchen, Frankfurt a.M. 1960   

Entsprechungen der Gottheiten mit ihren Symboltieren

	 Tier	 –> Gott	     –> Symbolbereich

	 Adler 	 –> Odin	     –> �Symbol des Himmelsgottes,
			           ����Geist, Inspiration,
			           �Macht, Wissen etc.
	 Bär 	 –> Thor	     –> �Leben, Initiation
	 Drache 	 –> Hel	     –> �Symbol der Großen Eltern, 
			           �des Lebens und des Todes, 
			           ��Totendämon, das Böse
	 Eber	 –> Freyr	     –> �Sonnen- und Mondtier, 
		  –> Freya	         �Unerschrockenheit, Frucht-
			           �barkeit der Erde
	 Hund	 –> Hel	     –> �Wächter, Leichendämon
	 Rabe	 –> Odin	     –> �Prophet, Geist, Symbol 
			           �des Bösen, der Weisheit
	 Roß	 –> Odin	     –> �Sonnensymbol, Weisheit, 
			           �Anima, Dämon
	 Schwan	 –> Urd	     –> �Seelenvogel
	 Stier	 –> Thor	     –> �Fruchtbarkeit, Naturkraft, 
			           �Trieb
		  –> Freya
	 Wolf	 –> Odin	     –> �Totentier, Leichendämon



177

tert mühsam einen Wunderbaum, der plötzlich im Wald vor ihm 
auftaucht oder - was wahrscheinlicher ist - den er bis dahin 
nicht bemerkt hat. Er klettert immer weiter in die Höhe und 
kommt, nachdem er bei Bauern Brotzeit und eine Übernach­
tung beim Schulzen des Dorfes erhält, schließlich zu einem 
goldenen Schloß, in dem er eine Jungfrau antrifft. Diese, offen­
sichtlich leicht vereinsamt, lädt ihn zum Bleiben ein, da es im 
Baum nicht weiter nach oben geht, und sie vergnügen sich 
miteinander, wie es so schön im Märchentext heißt. Das Rätsel 
dieser einsamen Jungfrau klärt sich bald: Sie ist eine Königs­
tochter und von einem bösen Zauberer verwunschen, hier, weit 
weg von allem Leben, hoch oben im Baum zu leben und zu 
sterben. 

Alles darf unser Lover tun, nur nicht in ein bestimmtes Zim­
mer treten. Da ihm die schöne Prinzessin jedoch den Grund 
dafür nicht verrät, treibt ihn die Neugier so sehr, daß er heim­
lich in diesen Raum geht, als sie schläft. Dort trifft er auf einen 
mit drei Nägeln an die Wand gehefteten Raben, der nach 
einem Tropfen Wasser lechzt. Es kommt, wie es kommen muß, 
denn mit jedem Tropfen fällt ein Nagel aus der Wand, der Rabe 
hat seine begehrte Freiheit wieder und entfliegt durchs Fenster.

Wir wissen, daß es der seinerseits an sein Opfer gefes­
selte Zauberer ist, der hier seine Freiheit erlangt und der sich 
wenig später die Prinzessin holen wird. Jetzt bleibt der Ex-
Schweinehirte alleine zurück und, das gebieten Treue und 
Loyaltität, er muß sich auf den Weg machen, die Prinzessin 
zu suchen. Unterwegs findet er drei Tierhelfer, Wolf, Bär und 
Löwe, die ihm ihre Hilfe in der Gefahr anbieten und ihm den 
Weg zu seiner Geliebten weisen, die von einem Zauber-Jäger 
gefangen gehalten wird. Vor ihm kann man nicht fliehen, denn 
er besitzt einen dreibeinigen, allwissenden, windschnellen 
Schimmel. Erst als die Prinzessin dem Zauberer das Geheim­
nis entlockt, wie ein solches Zauberpferd zu erlangen ist, kann 
unser Hirte - er läuft mehr und mehr zu voller Heldengröße auf 
-, sich bei einer in der Nachbarschaft wohnenden Hexe eben­
falls ein derartig fähiges Zauberpferd verdienen. Die Aufgabe 



178

besteht darin, die zwölf Fohlen dieser sehr an die russische 
Baba Yaga erinnernden Hexe zu hüten. Sie schlägt allen den 
Kopf ab, denen es nicht gelingt, ihre zwölf Fohlen zu hüten. 
Aus diesem Grund ist der Zaun an ihrem Grundstück mit den 
Köpfen der Menschen gespickt, die vergebens diesen Ver­
such unternommen haben. Schwer ist diese Aufgabe, denn 
die Hexe bereitet für ihn jeweils einschläfernde Mahlzeiten, so 
daß ihm die Fohlen entweichen. Nur mit Hilfe seiner Tierfreun­
de Wolf, Bär und Löwe gelingt es ihm, sie wieder zusammen­
zutreiben, obwohl sie jedes Mal weiter und schneller weglau­
fen. Er bekommt schließlich seinen verdienten Lohn und sucht 
sich aus den Pferden der Hexe mit Hilfe der Hexentochter ein 
besonders mageres Tier aus und zusätzlich, dieses Detail ist 
wichtig, zwölf Lämmer, die er später braucht, um zwölf anstür­
mende Wölfe zu sättigen, die sein Pferd fressen wollen. Das 
Pferd erweist sich erwartungsgemäß als das Wunderpferd, 
denn es weiß alles, kann alles und ist schneller als alle anderen 
Pferde. Auf ihm flieht er zusammen mit seiner Prinzessin, ver­
folgt vom Zauberer mit seinem dreibeinigen Pferd, dessen vier­
tes Bein vormals von den zwölf Wölfen gefressen worden war. 
Doch trickreich wie Zauberpferde in den Märchen nun einmal 
sind, gelingt es diesen, sich gegen den Zauberer zu verbünden 
und sie stampfen ihn zu Tode. 

Ende gut alles gut, heißt es in den Märchen, doch weit 
gefehlt, die Geschichte geht noch weiter: Nachdem der junge 
Mann vom Schweinehirt zum König avanciert ist, erinnert er 
sich seiner beiden hilfreichen Pferde, doch die verlangen jetzt 
Unglaubliches von ihm, denn sie wollen enthauptet werden. 
Widerstrebend muß er, um weiteres Unheil zu verhindern, die­
sem Wunsch entsprechen. Ein Prinz und eine Prinzessin ste­
hen - auf solche Weise befreit - vor ihm. Auch sie sind Opfer 
des bösen Zauberers gewesen, der nicht nur diese beiden, 
sondern auch ganze Städte und Dörfer in Wälder verzaubert 
hat. Nun ist das Glück vollkommen, alle sind erlöst, und wenn 
sie nicht gestorben sind, dann leben sie noch heute.

Der Schweinehirte ist als einfacher, tiernaher Mann anzuse­



179

hen. Möglicherweise kennzeichnet ihn das Hüten der Schwei­
ne auf der Symbolebene als einen zum Bereich der matriarcha­
len Muttergöttin gehörenden, dienenden Mann. Sein früher Ich­
zustand ist kein Thema im Märchen, das mit seiner Adoleszenz 
einsetzt und ihn bei seinem täglichen Hüten unvermittelt mit 
dem bis dahin nicht bemerkten Baum konfrontiert. Neugierig 
und abenteuerbereit wie er ist, nimmt er die Herausforderung 
seines Unbewußten an und beginnt das Wagnis, den Baum zu 
erklettern, der hier als Lebensbaum, Weltenbaum, Weltenpfahl 
oder Weltenzentrum betrachtet werden kann. Er erinnert sehr 
an die Weltenesche Yggdrasil, in der die neun Welten enthalten 
sind. 

Über die zentrale Stellung in der Weltmitte gelingt der 
Durchbruch zur Anderswelt, aber auch zu anderen Bewußt­
seinsebenen. Auf diese Weise gelangen die Schamanen, die in 
ihren Kulturen schon immer die etwas weiter entwickelten Indi­
viduen waren, durch das Hochklettern am Stamm nicht nur in 
die Himmel, sondern können durch die Wurzeln auch in die tie­
fer liegenden Unterwelten gelangen. 

Unser Junker hat den freundlicheren Teil gewählt und 
gelangt auf seinem Weg weiter zum Wipfel, der bekanntlich als 
der Ort gilt, an dem die Sonne geboren wird. Zu diesem Ort 
drängt es ihn hin und er findet dort die Jungfrau, die sich bald 
als Prinzessin entpuppt und den eigentlichen Grund seines 
Abenteuers verkörpert: Sie ist nicht die Sonne, sondern ein 
in dieser seltsamen Abgeschiedenheit viel bedeutsamerer Teil 
seiner eigenen Möglichkeit und seines eigenen Bewußtseins, 
das abgetrennt vom Alltagsbewußtsein hier auf ihn wartet. 

Hier scheint die Schöpfung, obwohl weit oben im Wip­
fel des Baumes angesiedelt, wieder abgesunken zu sein in 
das Unbewußte eines paradiesischen Zustandes. Nur noch 
das Hiersein und miteinander Vergnügen bleibt als Möglich­
keit. Jung hat immer wieder darauf hingewiesen, wie sehr 
der Antrieb zu Veränderung und Erneuerung aus dem eige­
nen Unbewußten erfolgt. So auch hier, denn nicht lange ist ein 
solcher Spaß interessant und durch das unfreiwillige Befreien 



180

des festgenagelten Raben bringt der Schweinehirte den Pro­
zeß erneut in Bewegung, als er das unerlaubte Zimmer, diesen 
nicht verstandenen, nicht bewältigten Lebensraum, betritt und 
dem Raben Wasser gibt. Der chthonische Zaubergeist und 
Vaterdrache bekommt wieder Kraft, holt sich die Prinzessin 
und der Schweinehirt ist wieder allein. 

C.G. Jung betrachtet den Raben als einen zu Wotan gehö­
renden Vogel, der sich hier in seiner negativen, widergöttlichen 
Gestalt zeigt und nicht wie sonst der helfende Weisheitskünder 
ist. Und Hedwig v. Beit schreibt in Anlehnung an C.G. Jung: 
„Doch ist der Versuch des Dunklen, sich das Licht anzueignen, 
zugleich ein Bemühen, sich der Menschenwelt zu nähern, in 
der menschlichen Seele Raum zu finden und durch sie sich der 
anderen Hälfte der Ureinheit wieder anzunähern, um die Ganz­
heit wiederherzustellen.“25

Die jetzt beginnende Suche ist objekt- und personenori­
entiert. Es ist nicht mehr das diffus-neugierige Getriebensein. 
Jetzt registriert er bewußt das Fehlen seiner Hälfte und das 
Leid daraus gibt ihm die Kraft, eine beschwerliche Suche mit 
Stationen der Gefahren und der Angst auf sich zu nehmen 
(wobei wir wenig Hinweise auf magische Angstabwehr finden).

Drei Tiere, vor denen er sich zunächst sehr fürchtet, bieten 
ihm ihre Hilfe bei eventuellen Gefahren an, woraus zu erken­
nen ist, wieweit er bereits in einem freundlichen Verhältnis zu 
seiner Triebseite steht und sich auf diese helfende Seite in 
sich verlassen kann. Dies ist eine wichtige Voraussetzung, um 
die Gegensatzspannung in sich zu beantworten und mit ihr 
zurecht zu kommen.

So kann er sich der Heldenaufgabe stellen und seine Prin­
zessin aus den Fängen des Zauberers befreien, der uns auch 
als Jäger beschrieben wird und in dem die Gestalt Odins zu 
spüren ist, der ebenfalls als nächtlicher Jäger Lüfte und Wälder 
durchstreifte. Es ist der männlich, väterliche Geist des Zaube­
rers, der zum Licht strebt, aber nur durch die Bemächtigung 

25     von Beit, Hedwig: Gegensatz und Erneuerung im Märchen, Bd.II, S. 
495 



181

des menschlichen Wesens dorthin gelangen kann. Der Mensch 
ist hier gewissermaßen der Transformator der göttlichen Ent­
wicklung. Als Jäger und Zauberer repräsentiert er aber außer 
den Geistkräften, die hier dem Menschen mit den Einflüssen 
aus der magischen Stufe begegnen und die unserem Hirten 
die Bewußtwerdung erschweren, auch den Geist, der auf eine 
höhere Stufe hinweist.

Doch zunächst muß der Hirte noch tiefer in die Gefahren 
eintreten. Die windschnellen Fohlen der Hexe muß er hüten 
und dabei sein Leben auf’s Spiel setzen, um so ein tüchtiges 
Pferd zu erwerben, mit dem er die Flucht vor dem Zauberer 
wagen kann. Dies ist ohne Zweifel die Ebene des Helden-Ichs, 
auf der alle Kraft erforderlich ist, um den Elterndrachen zu 
bezwingen. Er benötigt dazu ein Pferd, das es mit dem drei­
beinigen Pferd des Zauber-Jägers aufnimmt.26 Die Gefahren, 
denen der Schweinehirte begegnen muß, entstammen dem 
Reich der Toten und dem Bereich der Großen Mutter in ihrem 
verschlingenden, das Leben zurückfordernden Aspekt.

Es gelingt dem Helden, doch droht ihm eine weitere Gefahr 
durch die Wölfe, die seinem gerade erworbenen Zauberpferd 
„ans Bein“ wollen. Nur seinem vorausschauenden Handeln 
ist es zu verdanken, daß er für die zwölf anstürmenden Wölfe 
zwölf Lämmer als Fraß und Opfer gleichermaßen mitführt und 
der Rückweg möglich ist.

Die zwölf Wölfe verkörpern die Qualität des Mutterdra­
chens, der seine ganze Wucht aufbietet, um die zum Bewußt­
sein hinstrebenden Kräfte zu hindern. Zwei konträre Aspekte 
des Wolfes sind in unserem Märchen festzustellen: Der eine ist 
der „Tierhelfer“, der dem Helden beim ersten Mal ermöglicht, 
die ausgerissenen Fohlen einzufangen, der andere findet sich 
in den zwölf Wölfen und ist der dunkle, gefräßige Aspekt der 
verschlingenden Mutter, mit dem er noch nicht ganz fertig ist, 
mit dem er jedoch umzugehen weiß (sie greifen an, wenn der 
Bereich der Großen Mutter verlassen wird).

26    So ist im dänischen Volksglauben bewahrt, daß Hel auf einem scheuß 
�lichen dreibeinigen Roß reitet. Herzog, S. 78  



182

Die Zwölfzahl, die auch die Multiplikation der Drei mit der 
Vier ist, trägt die Ganzheit in sich. Hinter ihr steht die zahlen­
symbolische Vereinigung der männlichen Drei und weiblichen 
Vier, ja der göttlichen und menschlichen Kräfte in sich. Im Mär­
chen ist die Zwölfzahl das Symbol für diese Ganzheit, denn 
diese ist noch nicht erreicht und sie gilt es zu verwirklichen.

Auf der befreienden Flucht mit seinem unterernährten 
Schinder, der wiederum allen Regeln der Wandlung folgt und 
sich bald zum erstklassigen Pferd, Berater und Nothelfer in 
diesem gefährlichen Unternehmen entwickelt, finden sich die 
bereits erworbenen und erarbeiteten Ichfunktionen zusammen, 
wenn sich die einander verfolgenden Pferde gegen den Zau­
berer verbünden und diesen zertrampeln. Jetzt ist der Dämon 
besiegt und der Schattenbereich assimiliert.27

Die folgende Vermählung und die verliehene Königswürde 
zeichnen unseren Helden aus. Es sind zwei schöne Symbole, 
die uns hier angeboten werden: Die Vermählung symbolisiert 
die Vereinigung der Gegensätze, die eine Entwicklung krönt - 
der König ist das Zentrum seines Reiches, Abgesandter der 
ihn mit der Königswürde beauftragenden Gottheit und so ein 
Symbol des SELBST.

Jetzt hat er die Heldenstufe bewältigt und ist auf der Ebene 
des integrierenden Ichs angekommen. Nun muß er noch zei­
gen, ob er die eben mit seinem Pferd geschlossene Freund­
schaft auch wieder sterben lassen kann - eine „Auf-gabe“, wie 
sie im Buddhismus als Arbeit an der Anhaftung beschrieben 
wird. Er bewältigt auch diese Forderung und mit der Enthaup­
tung der beiden Pferde findet auch diese noch verbliebene 
Tierstufe ihre Erlösung. Das Ich ist nun frei für seine integrie­
rende Funktion und in der Lage, alle Weisheit zu verwirklichen, 
wie dies einem Menschen mit derartig reichen Lebenserfah­
rungen möglich ist: Er hat gearbeitet, hat Abenteuer in luftiger 
Höhe gewagt, hat geliebt, hat verloren, hat erneut gewagt und 
dabei sogar sein Leben für einen anderen Menschen riskiert, 

27      



183

hat Vater- und Mutterdrachen besiegt, ist erfolgreich zurückge­
kehrt und in der Lage, eben lieb und teuer Gewordenes wieder 
loszulassen. Der damit erworbene Umgang mit Lebens- und 
Sterbeprozessen zeichnet ihn für eine neue Bewußtseinsebene 
aus. 





Ein Gott wird zum Dichter





187

Der Kult und Ritus um Odin muß 
sehr von Reimen und Hymnen durch­
drungen gewesen sein, denn seine 
Priester wurden als „Liederschmiede“ 
bezeichnet. Doch bevor Odin neben 
seinen anderen Kompetenzbereichen 
auch zum Gott der Dichtung werden 
konnte, mußte er selbst die Fähigkeit 
zu dieser Kunst erst erwerben. Den 
Weg dorthin beschreibt uns die Mythe 
vom Skaldenmet, die für die Asen eine 
schmerzhafte Vorgeschichte besitzt.

Die Wanen waren ein nordisches 
Göttergeschlecht, deren Angehörige 

Fruchtbarkeitsgötter waren. Sie herrschten über Wind, Wetter, 
Meer und wurden mit der Bitte um günstige Witterung, gute 
Ernte und erfolgreichen Fang bei der Jagd angerufen.

Über den Krieg zwischen den Geschlechtern der Asen und 
Wanen erzählt der Ase Bragi, der Gott der Muse und Dicht­
kunst, bei einem Gastmahl dem Riesen Ägir. Dieser Krieg, der 
vermutlich wegen des Goldes oder wegen religiöser Streitig­
keiten ausgebrochen war, zog sich lange hin und verheerte 
das Land. Als endlich der Friedensvertrag geschlossen werden 
konnte, wurde der Austausch von Geiseln vereinbart und zur 
rituellen Bekräftigung traten beide Parteien vor eine Schüssel 
und spien ihren Auswurf hinein (siehe schamanische Praxis der 
Beachtung der Exkremente und des Sputums). Aus dem Inhalt 
der Schüssel schufen die Götter einen Menschen, den sie 
Kwasir nannten. Dieser war so klug, daß es keine Frage gab, 
die er nicht zu beantworten wußte.

Während die Wanen Njörd, Freyr und Freya als Geiseln zu 
den Asen kamen, wurde Odins Bruder Hönir zu den Wanen 
gegeben. Zu seiner Unterstützung kam der Riese Mimir als 
geistiger Helfer mit. Die Wanen setzten Hönir wegen seiner 
Größe und Schönheit zu ihrem Häuptling ein. Als sie jedoch 
bemerken, daß er sich in allen Dingen von Mimir beraten 



188

ließ, enthaupteten sie Mimir und schickten sein Haupt nach 
Asgard.1 Odin gelang es mit Hilfe von Kräutern und Zauber­
sprüchen den Kopf vor der Verwesung zu bewahren und konn­
te sich auf diese Weise auch weiterhin die Beratung und Weis­
sagung Mimirs sichern.

Der Ursprung der Wanen ist unbekannnt. Sie existier­
ten als zweites Göttergeschlecht neben den Asen und lieb­
ten die schönen und fruchtbaren Landschaften. Hinter ihnen 
stand eine völlig andere mythische Tradition. Im Gegensatz 
zu den Asen, die sich nach außen hin eher kriegerisch gaben 
und Kampf und Abenteuer liebten, betrieben die Wanen mehr 
Ackerbau und Handel. Der Gegensatz der beiden Götterfamili­
en ist nicht ausschließlich auf die nordische Kultur beschränkt. 
Ähnliche Parallelen befinden sich auch bei anderen indoger­
manischen Kulturen. Im Tempel von Upsalla wurde die Göt­
tertrias Odin, Thor und Frikko verehrt. In diesem überall mit 
Gold geschmückten Tempel befand sich ein Standbild, bei 
dem Thor als der mächtigste in der Mitte sitzt, ihm zur Rechten 
Odin und zur Linken Frikko. Dazu wurde folgende Bedeutung 
übermittelt: Thor herrscht über die Luft und regiert Donner und 
Blitz, Wind, Regen, das klare Wetter und die Ernte; Odin führt 
die Kriege und verleiht den Männern Tapferkeit gegen die Fein­
de; Frikko jedoch schenkt den sterblichen Menschen Frieden 
und Lust.

Frikko ist hier identisch mit dem von den Wanen zu den 
Asen gekommenen Freyr. Der Sinn einer aus solch unter­
schiedlichen und zunächst sich feindselig gesonnenen Göt­
terfamilien zusammengesetzten Göttertrias ist nicht ohne 
weiteres zu bestimmen. Phänomenologisch gesehen kommt 
dadurch eine gewisse Vollständigkeit zustande und deckt so 
alle Schichten und Stände einer Gesellschaft ab. Sie finden 
ihre Götter und können auf diese Weise ähnlich geeint und zur 
Zusammenarbeit und zum Zusammenhalt zu bewegen sein, 
wie es ihnen die Götter vorleben. Und obwohl es nur männ­

1      Heimskringla I, 12-13, nach de Vries, § 510



189

liche Gottheiten sind, die hier die Trias bilden, werden durch 
die Verteilung der Aufgaben auch weibliche Eigenschaften, hier 
durch Freyr = Frikko, aufgenommen.

Auf eine glückliche Weise wären damit die Ziele und Vor­
stellungen der ackerbauenden Wanen mit denjenigen der 
kriegerischen und viehzüchtenden Asen vereint. Der ethnisch 
politische Krieg, den wir hier historisch vermuten können und 
der im Mythos die Erinnerung an die politischen Kämpfe zwi­
schen den Anhängern zweier verschiedener Kulte bewahrt, 
dürfte demnach ein Stück realer nordgermanischer Religions­
geschichte sein.2

Die historischen Gründe für den Krieg zwischen Asen und 
Wanen sind unbekannt, doch läßt sich vermuten, daß entwe­
der Gebietskämpfe der Ausschlag waren oder daß es zu krie­
gerischen Auseinandersetzungen im Rahmen von religiös-kul­
tischen Entwicklungen gekommen ist. Die Religion der acker­
bauenden Wanen läßt sich eher als mutterrechtliche Kultur 
beschreiben, während sich bei den kriegerischen Germanen 
mehr und mehr patriarchale Strukturen entwickelten. Die aus 
dem Friedensschluß resultierende Synthese bedeutete eine 
neue Entwicklungsdimension. Kwasir, der bei der Friedensze­
remonie von Asen und Wanen gemeinsam aus Met und Spu­
tum gemacht wurde, trägt in sich die Zauberkraft als Basis sei­
nes Werdens, gleichzeitig entpuppt er sich als der intelligente­
ste Mensch, den es bis dahin gegeben hatte. Keine Frage gab 
es, die er nicht zu beantworten wußte. Dies resultierte aus der 
Vereinigung der wanischen Kunst in der Zubereitung von Zau­
bertränken und der Kunst der Asen, den Wortzauber zu benüt­
zen.

Kwasir zieht durch die Welt und lehrt die Menschen das 
Wissen. Er erinnert in dieser Eigenschaft an den nächtens aus 
dem Wasser steigenden Oannes der Sumerer. Eine ähnliche 
Funktion üben die Göttinnen aus, die in ihrer Not und ihrem 
Schmerz um den Verlust lieber Angehöriger zu den Menschen 

2    Weinhold nach Lorenz, S. 330  



190

kommen: die griechische Demeter, als sie ihre entführte Toch­
ter Persephone sucht; die ägyptische Isis und die germanische 
Freya wirken auf der Suche nach ihren Gatten als Erzieherin­
nen. Sie bringen eine neue Kultur und lehren hilfreiche Techni­
ken zur Lebensbewältigung. 

Bevor es zum Krieg und der Erschaffung Kwasirs kam, 
hatte sich die Welt der Asen verändert: Als „nichts aus Golde 
den Göttern fehlte“ - heißt es in der Völuspa, die bezeichnen­
derweise gerade diese Zeit das Goldzeitalter nennt - beende­
te das Erscheinen der drei Riesentöchter (Nornen) jäh diesen 
paradiesischen Zustand. Sie brachten das Schicksal in die 
Welt. Über die Wanen war außerdem reales Gold ins Spiel 
gekommen, und der auch für heutige Zeiten typische Kampf 
um Ressourcen und die daraus resultierenden Machtprobleme 
bestimmten die Geschicke der Götter. 

Gullweig, die Zauberin der Wanen, besaß viel Gold, das 
sie auf zauberische Weise herstellen konnte. Die Asen hatten 
davon erfahren und die Gier nach Gold war in ihnen erwacht. 
Sie verbrannten Gullweig, um in den Besitz ihres Goldes gelan­
gen zu können. Selbstverständlich wollten die Wanen diesen 
Zugriff auf ihre Goldreserven nicht einfach hinnehmen. Es kam 
zum Krieg und Odin schleudert zum ersten Mal seinen Speer 
über ein gegnerisches Heer. Der erste Krieg war zu den Asen 
gekommen, und das „goldene Zeitalter“, das eigentlich ein 
goldloses war, ging mit dem Erscheinen der Nornen und dem 
Einzug des Goldes zu Ende. Die Götter waren dadurch endgül­
tig in die Welt des Schicksalhaften eingebunden. Jetzt hatten 
auch sie eine zeitliche Begrenzung in ihrem Wirken zugeteilt 
bekommen.

Gullweig heißt „Goldtrank“, „Goldrausch“ oder auch „Gold­
stärke“. So steht sie für etwas, das in den Asen die Gier aus­
lösen konnte, die zu Gewalt und Krieg führte. Gullweig wurde 
auch mit dem „Seid“ in Verbindung gebracht, das ist ein magi­
scher Rauschtrank, den die Wanen zubereiten konnten und der 
über die Geisel Freya zu den Asen gebracht wurde. Mit dem 
„Seidtrank“ ließ sich die Zukunft voraussagen, aber durch 



191

schwarzmagische Praktiken konnten auch Krankheit und Tod 
beschworen werden. Der Gegensatz zur Praxis des „Seid“ ist 
die Wortbeschwörung, die auch „Gald“ genannt wurde. galdr 
waren die Zaubergesänge, von denen uns leider nichts mehr 
überliefert werden konnte. Wahrscheinlich war es eine Strophe 
mit besonders strenger Stabreimbindung und parallelistischem 
Versaufbau.3 Vermutlich wurde der „Gald“ gesungen und in 
anderer Weise auch gemurmelt. 

Von Odin wird berichtet, daß er beide Zauberverfah­
ren beherrschte, daß er aber wie kein anderer die Kunst der 
Weissagung besaß. Indem er den Seidzauber mit Hilfe eines 
magischen Tranks ausübte, konnte er nicht nur Ereignisse 
vorhersehen, sondern auch anderen Unheil, Krankheit, ja Tod 
bescheren. Andererseits soll er besonders Gehenkte vom 
Tod auferweckt haben. Von den Männern wurde der Seidzau­
ber als weibisch abgetan, da er vornehmlich eine Kunst der 
Frauen und hier besonders bei den Seherinnen entsprechend 
entwickelt war. Bei allen wichtigen Entscheidungen wurden 
sie befragt und alle ihre prophetischen Aussagen wurden 
sehr ernst genommen. Odin brachte es in dieser „weibischen 
Kunst“ zu größter Meisterschaft. Seine Lehrerinnen waren 
Freya, die den Seidzauber zu den Asen brachte, und Gullweig, 
die berühmteste Zauberin der Wanen. 

Aus dem wenigen, was wir über Gullweig wissen, läßt sich 
vermuten, daß sie eine Magierin war, die große Schätze besaß 
und die es verstand, Gold herzustellen oder es in der Natur 
aufzuspüren. Die von den Asen bedrohten Wanen verspra­
chen sich wohl etwas davon, wenn sie die Aufmerksamkeit der 
Asen von ihrer kriegerischen Aktivität auf die Leidenschaft für 
Gold umzulenken versuchten. Gullweig beeindruckte die Asen 
jedoch derartig, daß sie ihre Geheimnisse wissen wollten und 
als dies nicht gelang, sie dreimal zu verbrennen versuchten. 
Die Zauberkraft Gullweigs war jedoch so stark, daß dies erfolg­
los war. Die Wanen verlangten Wiedergutmachung für die der 

3      Simek, Lexikon der germanischen Mythologie, S. 116



192

Zauberin zugefügten Qualen, was die Asen durch Ratschluß im 
Thing jedoch ablehnten und lieber die Waffen sprechen ließen. 

C. G. Jung berichtet in „Das Wandlungssymbol in der 
Messe“4 von einem magischen Opferbrauch aus dem Jahre 
765 in Mesopotamien bei dem ein Mann zum Opfer bestimmt 
wurde. „Ein Mann mit blondem Haar und dunkelblauen Augen 
wird in ein Tempelgemach gelockt, wo er in einen Behälter, 
gefüllt mit Sesamöl, gesteckt wird. Er wird so in das Gefäß 
eingeschlossen, daß nur noch der Kopf herausschaut. Darin 
bleibt er 40 Tage lang und wird während dieser Zeit nur mit 
Feigen, die in Sesamöl eingeweicht sind, ernährt. Wasser 
erhält er keines. Durch diese Prozedur werde der Körper so 
mazeriert, daß er weich wie Wachs werde. Der Gefangene 
wird öfters beweihräuchert, und es werden magische Formeln 
über ihm gesprochen. Schließlich wird ihm der Kopf am ersten 
Halswirbel abgetrennt, während der Körper im Öl bleibt. Dann 
wird der Kopf in einer Nische auf einen Aschehaufen von ver­
brannten Oliven gesetzt und mit Baumwolle umgeben. Er wird 
wiederum beweihräuchert und gäbe dann Offenbarungen über 
Teuerungen oder gute Ernte, über den Wechsel der Dynastien 
und über zukünftige Ereignisse. Seine Augen könnten sehen, 
aber die Lider könnten sich nicht mehr bewegen. Der Kopf 
offenbare ihnen auch ihre inneren Gedanken. Auch würden 
wissenschaftliche und das Handwerk betreffende Fragen an 
ihn gestellt.“5

Ferner berichtet eine Legende über Papst Sylvester den 
II., daß er von einem goldenen Kopf Orakel erteilt bekommen 
habe. Auch in der altjüdischen Tradition, so berichtet Joseph 
Bin Gorion in „Die Sagen der Juden“, kannte man den spre­
chenden Menschenkopf. „Die Teraphim, das waren Götzen, 
die man auf folgende Weise herstellte. Man hieb einem Men­
schen, der ein Erstgeborener sein mußte, den Kopf ab und 
rupfte ihm die Haare aus. Der Kopf wurde darauf mit Salz 
bestreut und mit Öl gesalbt. Alsdann nahm man eine kleine 

4     C.G. Jung, GSW Band 11, 4. Auflage 1983, S. 262 
5     Fußnote 73 bei C.G. Jung, GSW Band 11, 4. Auflage 1983, S. 263 



193

Tafel in Kupfer oder Gold, schrieb darauf den Namen eines 
Abgottes und steckte sie unter die Zunge des abgehauenen 
Kopfes. Der Kopf wurde in einem Gemach aufgestellt, man 
zündete Kerzen vor ihm an und bückte sich vor ihm. Und es 
geschah, daß der Kopf, wenn man vor ihm niederfiel, zu spre­
chen anfing und alle Fragen beantwortete, die man an ihn 
richtete.“6

Hinter diesen magischen Praktiken steht das verzweifelte 
Bemühen, Zugang zu den Ebenen zu bekommen, auf denen 
der Mensch das Wissen um die Geheimnisse des Lebens ver­
mutet. Mimirs Wasser, Mimirs Haupt, Seidzauber, wie ihn Gull­
weig gelehrt hatte, mantrischer Zauber o.ä. sind Bemühungen, 
die Grenzen des menschlichen Bewußtseins zu überschreiten 
und sind Hilfsmittel, die der magisch-schamanischen Bewußt­
seinsstufe entsprechen. Hinter der Praktik, den Körper des 
Opfers zu eliminieren und nur sein Haupt zu erhalten, steht die 
Vorstellung, die störenden Ebenen des Triebbereiches weitge­
hend zu entfernen und den rein mentalen Bereich bestehen 
zu lassen. Die Möglichkeit der Integration dieser Bereiche war 
den Menschen zu jenen Zeiten nicht gegeben oder nur ganz 
wenigen Individuen vorbehalten, die einen entsprechenden 
Bewußtseinsstand erreicht hatten. Odin gehörte nicht zu ihnen; 
er war noch auf entsprechende Zauberpraxis mit Seid, Gald 
oder Mimirs Haupt angewiesen.

Ähnliche Motive finden wir im Keltischen und sogar noch im 
Grimmschen Märchen „Die Gänsemagd“,7 in dem die Königs­
tochter nunmehr unfreiwillig als Gänsemagd am Kopf ihres 
enthaupteten Pferdes vorbeigeht. „Oh Fallada, da du hangest“, 
spricht sie ihn an, und der Pferdekopf antwortet: „Oh du Jung­
fer Königin, da du gangest, wenn das deine Mutter wüßte, ihr 
Herz tät ihr zerspringen.“

Odin und sein Gefolge hatte sich zwar das Gold aneig­
nen können, mußte aber durch den Krieg erfahren, daß auch 
der Götterhimmel schmerzhaften Begrenzungen unterworfen   

6      Joseph Bin Gorion: Die Sagen der Juden, 1935, S. 325   
7      �KHM Nr. 89    



194

ist. Doch haben Kriege trotz ihrer zerstörerischen Dimensi­
on in aller Regel auch positive Konsequenzen. Dies war beim 
Wanenkrieg der kluge Kwasir, der den Asen und den Men­
schen unschätzbare Dienste leistete. 

Es dauerte deshalb nicht sehr lange, bis der Neid die bei­
den Zwerge Fjalar und Galar dazu trieb, ihm nach dem Leben 
zu trachten. Als er sie eines Tages besuchte, erschlugen sie 
ihn, und fingen sein Blut in zwei Schüsseln und in einem Kes­
sel auf. Das Blut wurde mit Honig vermischt und Met daraus 
hergestellt. Jeder der davon trank, wurde zum Skalden (Lieder­
dichter) oder Gelehrten.

Um sich vor dem Zorn der Asen zu schützen, erzählten die 
Zwerge, Kwasir sei in der Menge seines eigenen Verstandes 
ertrunken, weil niemand auf der Welt in der Lage gewesen sei, 
dieses Wissen von ihm abzufragen.

Die Bosheit der beiden Zwerge hatte jedoch noch kein 
Ende. Sie luden den Riesen Gilling zusammen mit sei­
ner Frau zu sich ein. Durch eine List gelang es ihnen, Gilling 
zu überreden, sie aufs Meer hinauszurudern. Dort brachten 
sie geschickt das Boot zum Kentern und Gilling, der nicht 
schwimmen konnte, ertrank. Der Frau berichteten sie von dem 
Unglück, lockten sie vor das Haus und ließen ihr einen Mühl­
stein auf den Kopf fallen.

Dieser in seinem Motiv nicht leicht zu durchschauende 
Mord an dem Riesenpaar hatte zur Folge, daß Gillings Sohn 
Suttung zur Rache die beiden Zwerge auf einer Insel vor der 
Küste aussetzte und festband. Den Zwergen gelang es, sich 
freizukaufen, indem sie ihm als Buße für den Mord an Suttungs 
Vater den wunderbaren Met aushändigten. Suttung schloß die­
sen in einer Höhle ein und ließ ihn von seiner Tochter Gunnlöd 
bewachen.

Für Odin war es offensichtlich unerträglich, daß es einen 
so wertvollen Met gab, der nicht zu seinem Besitz gehörte. Er 
machte sich in seiner Beharrlichkeit auf, diesen zu erwerben. 
Zunächst versuchte er, sich hierzu beim Riesen Baugi, einem 
Bruder des Suttung, als Knecht zu verdingen. In seiner List tat 



195

er dies nicht direkt, sondern wandte sich an dessen Knechte, 
die er beim Mähen auf einer Wiese antraf. Er wetzte ihre Sen­
sen mit solcher Meisterschaft, daß sie von der Schärfe begei­
stert waren. Odin warf geschickt den Wetzstein hoch, damit 
ihn der Tüchtigste erwerben konnte. 

Die Knechte prügelten sich dabei zu Tode und Odin hatte 
die Gelegenheit, sich bei Baugi unter dem Namen Bölwerk 
(böse Tat) zu verdingen. Als Lohn für seine Arbeit verlangte 
er einen Trunk vom Suttungenmet. Baugi konnte ihm jedoch 
nur versichern, sich bei seinem Bruder für Odins Anliegen zu 
verwenden. Odin (Bölwerk) leistete bis zum Winteranfang die 
Arbeit von neun Männern und schließlich verlangte er seinen 
Sold. Doch Suttung verweigerte ihm entschieden jeden Trop­
fen dieses kostbaren Getränkes. 

Odin versuchte nun durch einen Trick an den Met heranzu­
kommen. Mit Hilfe seines Bohrers Rati (Bohrer) ließ er Baugi 
den Felsen anbohren, hinter dem der Met vermutet wurde. Als 
endlich der dritte Bohrversuch gelang, kroch Odin in Gestalt 
einer Schlange durch das Loch in die Höhle, in der das kostba­
re Getränk verborgen und von Suttungs Tochter bewacht wur­
de. Bei Gunnlöd schlief er drei Nächte und sie versprach ihm 
drei Züge von dem Met. Jetzt kam der große Augenblick für 
den Zauberer Odin, der im ersten Schluck den Kessel Odrörir 
(der zur Ekstase Anregende) leertrank, beim zweiten Schluck 
die Schüssel Bodn (Gefäß) und mit dem dritten Schluck die 
Schüssel Son (Versöhnung). Damit hatte er den ganzen Met 
getrunken, nahm blitzschnell Adlergestalt an und flog rasch 
davon. Doch Suttung bemerkte bald den Raub und verfolgte 
ihn ebenfalls in Adlergestalt. 

Wie die Asen Odin kommen sahen, stellten sie rasch 
Schüsseln im Hof von Asgard auf und Odin spie aus der Luft 
den Met in die Schüsseln. Inzwischen war Suttung so nah her­
angekommen, daß er Odin fast eingeholt hatte. Da ließ Odin 
etwas Met nach hinten fahren und lenkte Suttungs Aufmerk­
samkeit auf diese Weise auf das Wenige, das er noch hatte. 
Diesen Teil, auf den in der Regel niemand achtgibt, und den 



196

jeder haben kann, wird von alters her „Teil der Dichterlinge“ 
genannt. So verschaffte sich Odin den Suttungenmet. Er ver­
schenkte ihn jetzt weiter an die Asen und allen Menschen, die 
sich mit Dichtung beschäftigten.8

*

Die Ereignisse, die zum Erwerb des Skaldenmet führen, 
sind vielschichtig und immer wieder von der Auseinanderset­
zung der Asen mit den Riesen durchdrungen. 

Kwasir, der klügste aller Menschen, entsteht aus den 
Essenzen Speichel, Blut und Honig. Und, wie das sein Name 
ausdrückt, ist seine Grundlage „ein aus Beeren gegorener 
Trank“ (norw. kvase; russ. kvas; altn. kvase, zerdrücken, zer­
quetschen, den Saft aus den Früchten drücken). Ein solches 
Verfahren ist noch bei Naturvölkern der Gegenwart üblich. 
Der Speichel hat im wesentlichen eine fermentierende Wir­
kung, durch die eine Gärung ausgelöst wird. So bringt der 
rauschauslösende Trank eine neue Dimension hervor, die sich 
auch im indischen Mythos findet. Dort hatte sich der Asket 
Maya gebildet, ein gigantisches Wesen, dessen Name „Trun­
kenheit“ bedeutet. Es drohte, zur Strafe die Welt zu verschlin­
gen, weil Indra sich geweigert hatte, zwei andere Götter in ihre 
Gemeinschaft aufzunehmen. Erst als Indra nachgibt, wird der 
Riese zerstückelt und aufgeteilt. 

Kwasirs Schicksal verläuft ähnlich. Zwei Zwerge, Fjalar und 
Gjalar lauern ihm auf und erschlagen ihn. Sie mischen sein Blut 
mit Honig und seither heißt diese Flüssigkeit Met. 

Die Mythe gibt keinen Aufschluß, welches tiefere Motiv hin­
ter der Tötung Kwasirs durch die Zwerge steht. Auch die Aus­
deutung ihrer Namen, der „Verberger“ und der „Lärmer“ führt 
nicht weiter. Wenn wir jedoch die Zwerge als die Erdkräfte 
interpretieren, die zum Bereich des mütterlichen Unbewußten 
gehören, so bietet sich der Gedanke an, daß Kwasir in seiner 

8    Skáldskaparmál, Kap.1, Diederichs, Germ. Götterlehre, S. 178  



197

einsamen und fast hybride erscheinenden Größe durch die 
Tötung zurückgenommen wird. Erst dadurch kann seine ein­
seitige Verstandesorientierung auf eine andere Ebene gebracht 
werden, denn nach seiner Tötung wandeln die Zwerge sein 
Blut mit Honig zu Met um. Jetzt verfügt Kwasir nicht mehr 
ausschließlich selbst über sein Wissen. Über den Met wird 
eine inspirierende Dimension freigesetzt, die denjenigen, der 
davon trinkt, befähigt, Skalde (Dichter) oder Weiser (Gelehrter) 
zu sein. Dies allerdings nur, wenn der Met in Maßen genossen 
wird, andernfalls droht ihm Gefahr, wie es der indische Mythos 
von Maya zeigt. 

Mit ziemlicher Sicherheit läßt sich hinter Kwasirs Tötung ein 
kultisches Opfer vermuten, bei dem Kwasir als personifizierte 
mythische Gestalt eines gegorenen Rauschtrankes zu sehen 
ist.9 Dabei muß es sich wohl um eine Kornfrucht und bei Kwa­
sir möglicherweise um den Korngeist gehandelt haben. Met ist 
der „Gerstensaft“, der dem Korngeist geopfert wird. 

Odin zeichnet sich in diesem letzten Teil der Mythe zwei­
fellos als Kulturheros aus, der durch große Widrigkeiten und 
einen heldenhaften Kampf seiner Gemeinschaft neues Kultur­
gut zugänglich macht. Der Skaldenmet repräsentiert die Fähig­
keiten, durch die Kraft des Wortes, die Skala menschlicher 
Gefühle und Empfindungen auszudrücken und in literarische 
Formen einzufangen. Entsprechende Ähnlichkeiten weist der 
Raub des Rauschtranks Soma durch den indischen Gott Indra 
auf, denn auch Soma ist ein kultischer Dichtertrank. Indra 
raubte ihn mit Hilfe eines Vogels (oder selbst in Vogelgestalt) 
aus einem Versteck im Berg und kann ebenfalls nur knapp ent­
kommen.10 Hier symbolisiert der Berg das Hindernis und die 
„kompakte Undurchdringlichkeit des Unbewußten, die sich nur 
einer leidenschaftlichen geistigen Anstrengung öffnet.“11

Die vordergründig aufblitzende sexuelle Symbolik, die sich 
im Anbohren des Berges und dem Versuch, wurmartig in den 

9      de Vries, § 388
10   Simek, S. 357
11    von Beit, Band I, S. 509  



198

Schoß der Gunnlöd zu gelangen, zeigen könnte, ist lediglich 
Ausdruck der elementar vorwärtsdrängenden Lebenskraft, wie 
es die Sexualität ist. Ihre Energien gilt es nicht nur im Sinne 
der Fortpflanzung und Triebbefriedigung zu leben, sondern 
in beharrlicher und doch elastischer Weise in eine andere 
Schwingung zu bringen, wie es Odin versucht. 

Der Berg (Hnitbjörg = Schlagberg) bekommt die Funktion 
des Weltenberges, auf dem die Weltachse den Himmel trägt. 
Von dieser Stelle aus ist es möglich, in das Reich des Magi­
schen vorzudringen und mit den tiefen Schichten des Schöp­
ferischen Kontakt aufzunehmen. Da der Berg zum Herrschafts­
bereich eines Riesen gehört, läßt sich daraus der Herrschafts­
anspruch des Unbewußten erkennen. 

Das Eindringen in eine solche Sphäre verlangt eine aufwen­
dige Vorbereitung, die uns die Mythe erzählt: Odin muß sich in 
mehreren Etappen an Suttung heranarbeiten und sich sogar 
über eine längere Zeit - bis zum Winteranfang - verdingen. 
Jetzt hat er die Voraussetzungen geschaffen, sich der Begeg­
nung mit dem in den Tiefen des Berges gefangenen Kräften zu 
stellen. Jetzt, nach dem intensiven dreitägigen Regressions­
prozeß, den er mit Gunnlöd verbringt, kann er schließlich als 
Adler den Dichtermet aus den Tiefen der Berge in die Höhe 
des Luftraumes erheben und seine Kultur einbringen. 

Mit dem Erwerb des Skaldenmets hat Odin eine Initiation 
für einen neuen Lebensbereich erhalten. Durch die Liebes­
nächte mit Gunnlöd in der Felsenhöhle, die bezeichnenderwei­
se drei Nächte dauern und durch diese Symbolik einen initiato­
rischen Charakter verraten, bringt Odin aus dem Reich des rie­
senhaften Unbewußten die Fähigkeit mit, der Inspiration durch 
die Muse einen Zugang in das Alltagsleben zu verschaffen. Es 
ist dabei entscheidend, daß hier eine Animafigur einen bedeut­
samen Stellenwert besitzt. 

Der Met ist zwar im Besitz des Suttung, aber bewacht wird 
er von seiner Tochter Gunnlöd. Ihr Name bedeutet „Einladung 
zum Kampf“ und zeigt hier die Qualitäten eines bewachen­
den Drachens, auf den es sich einzulassen gilt und der gerade 



199

dadurch die Verbindung zu den tiefen Kräften möglich macht. 
Deshalb findet die Liebesnacht in der Tiefe der Erde statt, zu 
der man nur durch einen nadelöhrartigen Weg gelangen kann. 
Hier sind die entsprechenden initiatorischen Vorbereitungen 
und die entsprechenden Hindernisse angedeutet, die über­
wunden werden müssen und ohne die kein Zugang zu den 
Kräften des Unbewußten zu gewinnen ist. 

Erst wenn der Durchbruch gelungen ist, hier durch die 
Gewinnung des Skaldenmets, kann auch in anderen Lebensla­
gen und Lebensbereichen darüber verfügt werden. Immer aber 
braucht es hierzu den Kulturheros, der sich in diese gefährli­
chen Situationen hineinwagt, sein Leben riskiert und dabei 
zunächst etwas für sich holt, was erst anschließend für das 
Kollektiv Bedeutung und Gültigkeit gewinnt. 

Odin ist ein ausgezeichnetes Beispiel für die Lernfähig­
keit eines Individuums. Durch seine Reisen, die er meist allei­
ne unternimmt, kommt er mit unterschiedlichsten Menschen 
zusammen. Da er sich für alles interessiert, nimmt er vieles 
auf, das er in sich verarbeitet und weiterführt. Zweifellos eine 
eindrucksvolle Erscheinung, wie Odin uns in der Skaldendich­
tung übermittelt wird. Aber man wird den Eindruck nicht ganz 
los, daß es sich bei diesem obersten Gott doch wohl eher um 
einen Einzelgänger handelt, der zwar seinen Führungsaufga­
ben nachkommt, sonst aber lieber alleine handelt, kämpft, ent­
scheidet. Sein wichtigster Lehrer ist jedoch der Ur-Riese Mimir, 
dessen Brunnen ein Wasser enthält, das weise macht. Mimir 
wachte über diesen Brunnen und dessen bedeutsames Was­
ser besonders sorgfältig. Als ihn Odin mit seiner großen Wiß­
begier bat, nur einen Schluck von diesem Wasser, das auch 
das Wasser des Gedächtnisses genannt wurde, trinken zu dür­
fen, wurde ihm das verweigert. Erst als er sich entschloß, das 
von Mimir dafür geforderte Opfer zu erbringen, wurde es ihm 
gestattet. Aber es war ein teueres Opfer: Wissen auf einer tie­
feren Ebene, Wissen um Geheimnisse, Hintergründe, Abgrün­
de, Entwicklungsgegebenheiten, Erkenntnisse, läßt sich nur 
erwerben, wenn dafür auf der äußeren Ebene Opfer erbracht 



200

werden - für Asen und Menschen gleichermaßen ist dies das 
Auge. 

Wenn Odin auf einen Teil des äußeren Sehens verzichtet, 
kann er zum Seher und Propheten werden. Er gibt sein Auge 
freiwillig her, weil er weiß, was er dafür erwerben kann. Jetzt 
hat er Zugang zu einer Dimension, die der äußeren, materiel­
len Wahrnehmung verschlossen ist und kann in die innere Tiefe 
schauen. So wird er zum Seher und Propheten. 



Das Runenlied





203

Eng verbunden mit dem Zauberge­
sang sind die Runen, die sich in ihrer 
klaren und einfachen Silbensprache 
bestens eignen, eindringliche Sprach­
formen zu schaffen.

Wenig ist uns überliefert, deshalb 
sei der zweite Merseburger Zauber­
spruch aus dem 10. Jahrhundert, 
sicher aber älter, hier zitiert:

	 Phol und Wodan ritten in den Wald
	 da wurde der Fuß von Balders Fohlen verrenkt;
	 da besang es Sintgunt und Sunna, ihre Schwester,
	 da besang es Friia und Volla, ihre Schwester,
	 da besang es Wodan, der dies gut konnte:
	 Sei es Beinrenkung, sei es Blutrenkung, sei es Gliedrenkung:
	 Bein zu Bein, Blut zu Blut, Glied zu Gliedern, als wenn sie 
	 geleimt wären!
	 (oder: daß sie gelenkig sind!).1

Dieser Text erinnert sehr an den Zauber, den Thor anwand­
te, um seine Böcke am anderen Morgen wieder zu neuem 
Leben zurückzurufen, nachdem sie am Abend als Mahlzeit 
gedient hatten. Für diesen Zauber legte Thor alle Knochen 
wohlgeordnet auf ein Fell, segnete sie mit seinem Hammer und 
gab so beiden Böcken neues Leben. Die eigentliche magische 
Praxis hier, ist das „Besingen“, also der Gald-Zauber, der mit 
Hilfe mantrischer Formeln Einfluß zu nehmen versucht. Odin 
beherrschte noch andere magische Fertigkeiten und seine 
Fähigkeit und Kraft zur Zauberei muß eindrucksvoll gewesen 
sein. Der Totenzauber, Gehenkte wieder zum Leben zu erwec­
ken und sie wieder zum Sprechen zu bringen,2 war für Odin 

1      Simek, Lexikon der germanischen Mythologie, S. 477
2      Háv 157 und Ynglinga saga 7



204

typisch und geschah durch den Runenzauber, der bis in die 
heutige Zeit nicht ausgestorben ist. Menschen der Gegenwart, 
denen die Überwindung der Magie noch nicht gelungen ist, 
beschäftigen sich vermehrt als Magier mit Runenpraktiken, um 
Einfluß auf sich und ihre Umwelt zu nehmen. 

Bevor Odin jedoch über die Runen verfügen konnte, mußte er 
sie erwerben. Dies geschah durch das Hängeopfer und ist nach 
der Opferung seines Auges und dem Erlangen des Skaldenmets 
das dritte Opfer, das Odin auf sich nahm. Von diesen Initiationen 
wissen wir aus einigen Stabreimen, wie sie das Lied des Hohen 
(Havamal) enthält. Leider ist diese Mythe nur in Versform über­
mittelt und weitere Einzelheiten fehlen völlig. Trotzdem beinhal­
ten diese wenigen Zeilen ein aufs äußerste verdichtetes Ereignis, 
dem sich wichtige Inhalte entringen lassen.

	
1. Ich weiß, daß ich hing
am windigen Baum
neun Nächte lang,
mit dem Ger verwundet,
geweiht dem Odin,
ich selbst mir selbst,
an jenem Baum,
da jedem fremd,
aus welcher Wurzel er wächst.

3. Neun Hauptlieder
lernt ich vom hehren Bruder [Mimir]
der Bestla, dem Bölthornsohn;
von Odrörir,
dem edelsten Met
tat ich einen Trunk.

5. Nun sind Hars [Odins] Reden
in seiner Halle gesagt,
gar rätlich Reckensöhnen,
nicht rätlich Riesensöhnen.
Heil, der sie wies!
Heil, der sie weiß!
Er wahre sie wohl! Heil, die sie hörten!3
Heil, die sie hörten!4

3     übersetzt von Felix Genzmer, Die Edda, S. 164 
4     übersetzt von Felix Genzmer, Die Edda, S. 164 

4. Zu wachsen begann ich
    und wohl zu gedeihn,
    weise ward ich da;
    Wort mich von Wort
    zu Wort führte,
    Werk mich von Werk
    zu Werk führte.

2. Sie spendeten mir
nicht Speise nicht Trank;
nieder neigt ich mich,
nahm auf die Runen,
nahm sie rufend auf;
nieder dann neigt ich mich.



205

Ich weiß
Zunächst beginnt die Darstellung mit einer Bewußtseins­

bezeugung „ich weiß“ und drückt aus, daß der Im-Baum-
Hängende nicht träumt, sondern mit vollem Bewußtsein und 
Wachheit der Sinne ein Ereignis durchlebt, das zunächst im 
Hängen besteht.

Ich hing im windigen Baum
Kopfunter hängt Odin an einem Ast Yggdrasils. Von der 

Erde abgetrennt, nur die Äste und Zweige der Weltesche um 
sich, ist die Welt für Odin auf den Kopf gestellt. Was bisher 
unten war, ist nun oben und umgekehrt. Die Füße sind gewis­
sermaßen am Himmel festgemacht, und die Hände, die sonst 
zum Himmel zeigen können, sind zur Erde gerichtet. 

Der umgekehrte Baum, der Arbor inversa, wie wir ihn vom 
Baum Asvattha aus der indischen Mythologie kennen, wächst 
mit den Wurzeln nach oben in den Himmel. Damit richten sich 
die Lebenskräfte des Baumes hin zur Erde und ihren Lebewe­
sen. Die kosmischen Energien fließen über den Baum zur Erde. 
Auch erinnert diese Haltung an den Kopfstand beim Hatha-
Yoga, der für die geistige Entwicklung besonders förderlich 
sein soll. 

Odin ist in seiner Bewegungsfreiheit sehr eingeschränkt, da 
die ganze Körperlast nach unten zieht. Es liegt auf der Hand, 
daß eine solche Körperhaltung ungewöhnlicher Vorbereitungs­
maßnahmen bedarf, damit es nicht zu körperlichen Schäden 
kommt. 

Doch Odin ist vorbereitet, wie der zweiten Strophe zu ent­
nehmen ist. „Sie spendeten mir nicht Speise noch Trank ...“, 
heißt es dort, woraus sich entnehmen läßt, daß er sowohl 
durch eine entsprechende Fastenzeit vorbereitet war und auch 
während des Hängens nicht mit Nahrung und Getränk versorgt 
wurde. 

Neun Nächte lang
Neun Nächte lang hängt Odin im Baum, was zunächst als 



206

ungewöhnlich lange Zeit erscheint. Wir sollten uns jedoch 
daran erinnern, daß die Zahl Neun im germanischen Kul­
turraum als heilige Zahl betrachtet wurde und etwas Gro­
ßes, Unermeßliches, Heiliges ausdrücken sollte. Hier gilt 
nicht die konkrete Zahl, sondern ihre symbolische Aussage. 
„Neun Nächte“ bedeutet, daß er tief in einen göttlich kosmi­
schen Raum eingedrungen ist und dort für eine gewisse Zeit 
verbleibt. Er „steht“, aus menschlicher Sicht umgekehrt, mit 
beiden Beinen auf göttlichem Boden. Von dort aus kann er 
gedeihen und mit den irdischen, materiellen und menschlichen 
Bereichen in Verbindung treten.

Mit dem Speer verwundet
Die Verwundung mit dem Speer entspricht dem bei vie­

len Initiationen der Naturvölker praktizierten Ritual, den Initi­
anten mit bestimmten Instrumenten zu zeichnen, die zum 
Bereich der mysterienweisenden Gottheit gehören. Der Speer, 
Odins wichtigstes Attribut, war bestens geeignet, den Initian­
ten durch die Verletzung dem Eigentum der Gottheit zu über­
stellen. Hierzu gehört auch das Ertragen von körperlichen 
Schmerzen und, wie beim Hängeopfer, das Aufgehängtwerden 
im Baum. 

De Vries berichtet von einem Aufnahmebrauch der Fakto­
rei der Deutschen Hanse in Bergen (um die Jahrhundertwen­
de), bei der ein Neuling an einen Strick gebunden in die Höhe 
gezogen, zugleich beräuchert und schließlich noch bis aufs 
Blut gepeitscht wird.5

Das Besondere an Odins Hängeopfer ist, daß er selbst die 
Gottheit verkörpert, der er sich weiht. Damit kann nur gemeint 
sein, daß er sich für seine eigenen Ziele aus der Welt zurück­
nimmt, partiell entsagt und das Wagnis einer ungewöhnlichen 
Initiation auf sich nimmt. Es ist ein Risiko, denn nicht alle Ein­
weihungen gelingen und dem Initianten bleibt der Übergang in 
einen neuen Daseinszustand versagt.

5      



207

Entscheidend für jede Initiation sind folgende Schritte:

1. �Der Initiant muß sich von seiner bisherigen Umgebung 
trennen und lösen. 

2. �Er wird entweder der Mysteriengemeinschaft übergeben 
oder wird vom Mysterienmeister gesondert auf seine 
Prüfungen vorbereitet.

3. �Wenn der Initiant soweit ist, daß er in die eigentliche Ini­
tiationsprozedur eintreten kann, unterwirft er sich einem 
Scheintod bzw. mehrtägigen Schlaf, der in der Regel drei 
Tage dauert.

4. �Während des Mysterientodes steigt er in die Welt der 
Toten ab und wird anschließend neu geboren.

5. �Er wird nach dieser zweiten Geburt neu eingeklei­
det, erhält einen neuen Namen, wird in die weiteren 
Geheimnisse der Mysteriengemeinschaft eingeführt und 
bekommt deren Wissen, das zu dieser Initiationsstufe 
gehört, übermittelt. Dies geschieht in der Regel in einem 
Unterricht über die mythische Geschichte des Stammes, 
die Götter, die Erschaffung der Welt, die moralischen und 
rechtlichen Probleme des Stammes einschließlich aller 
Tabus.

6. �Und als letztes ist die Verpflichtung zur Geheimhaltung 
damit verbunden.

Ein Großteil dieser genannten Bedingungen lassen sich aus 
den Versen der Runenlehre erkennen. So hängt er im Baum, 
von dem es heißt, daß er jedem fremd ist und niemand weiß, 
aus welcher Wurzel er wächst. Ganz offensichtlich tritt Odin 
auf allen Ebenen in völlig neue Bereiche ein, wobei ihm kein 
hilfreicher, wegweisender Lehrer beistehen kann. Damit ist er 
als sein eigener Initiant bei vollem Bewußtsein der Einsamkeit, 
den Schmerzen und Qualen, die das Hängen und die fehlende 
Ernährung mit sich bringen, ausgeliefert.

Als Erfolg oder Gewinn dieses Abenteuers findet Odin 
unter sich die Runen, d.h. mit der aus der kosmischen, auf 



208

ihn herabgekommenen Erkenntnis, kann er sich mit neuem 
Bewußtsein der chthonischen Dimension zuwenden und ihr die 
Runenstäbe abgewinnen. 

Wenn Odin sich mit dem Speer verwundet, ergibt sich noch 
eine ganz andere Bedeutung: Er öffnet mit der Verletzung sei­
ner Haut die schützende Grenze des Körpers, was ihn zwar 
einerseits gefährdet, andererseits aber einer anderen Schwin­
gung öffnet. Jetzt ist er in besonderer Weise empfänglich und 
für die Schwingungen der höheren Welt zugänglich. Durch 
die Minderung seiner Körperkräfte, wie dies bei jeder noch so 
kleinen Verwundung erfolgt, und die Schwächung der körper­
lichen Abwehr, erreicht er eine Verschiebung auf die psychi­
sche Ebene. Es läßt sich bei jeder körperlichen Erkrankung 
unschwer erkennen, wie der/die Kranke für psychische und 
geistige Ebenen offener ist, was sich gelegentlich auch in ver­
mehrter Religiosität ausdrückt. 

Odin öffnet seinen Körper und weiht ihn einer Sphäre, die 
hinter der Banalität des Alltags verborgen ist.

Zunächst aber schreit er auf
Mit einem Aufschrei, der die Geburt dieses neuen Geistes 

begleitet, ist das Leid beendet und die Matrix der Erde vom 
Geist des Gottes durchlichtet. 

Verzweifelt muß Odin erkennen, daß Erkenntnis mit 
Schmerz verbunden ist. Einsamkeit und Isolierung drückt 
und droht zu erdrücken. „Sie boten mir nicht Brot noch Horn“ 
heißt auch, daß er sich mit seinem Hunger, Durst und seinem 
Bedürfnis nach Kontakt vergessen glaubt. 

Weiter berichtet das Lied, daß er schreiend die Stäbe auf­
nimmt und auch hier wieder den im Wahrnehmen der zu 
erkennenden Inhalte auftretenden Schmerz erleben muß. Aber 
- und das ist das Entscheidende - er verleugnet dies alles 
nicht, sondern erlebt bewußt, nimmt aufmerksam wahr, was 
sich in ihm vollzieht und kann es danach verarbeiten.

Als Archetypus Baum und Gottheit zwingt Yggr, der 
Schrecker, der Fürchterliche, wie ein wichtiger Name Odins 



209

lautet, hier gleichermaßen zur Begegnung. An ihm kann man 
nicht achtlos vorübergehen, ohne neues Karma zu erwirken. 
Die Begegnung mit ihm führt - soweit sie angenommen wird - 
als erstes zu einer erweiterten Wahrnehmung der Ichposition 
und als weiteres zur sich vollziehenden Ganzwerdung.

Außer seiner eigenen Mitte kann Odin, da er sich auch im 
Baum befindet, natürlich ebenso dessen Mitte wahrnehmen. 
Was ihm bis dahin noch fehlt, ergänzt der Baum: Was ihm an 
Kräften mangelt, erhält er aus dessen zirkulierenden Energien. 
So ist Yggdrasil der Repräsentant der göttlichen Energie und 
Odin kann aus ihr den Teil oder das Energiespektrum aufneh­
men, für das er vorbereitet oder für das er aus seiner Entwick­
lungsposition heraus aufnahmefähig ist.

Der Baum gibt nicht nur Leben (Adonis, Osiris, Zarathu­
stra, Brahma, Laotse) sondern er fordert es auch wieder zurück 
(Christus, Odin). Gleichzeitig resultiert daraus Unsterblich­
keit, wenn der Baum das in ihm Hängende am unsterblichen 
Himmel aufgehen läßt. Umgekehrt leben in den Bäumen die 
Toten weiter und nehmen von dort aus weiterhin Einfluß auf die 
Geschicke der Menschen: Aschenputtel, Machandelboom, etc.

Das Hängeopfer bringt die Gefahr eines möglichen Todes 
mit sich. Odin kann dieses Risiko auf sich nehmen, alles Egois­
tische abweisen und sich völlig selbstlos ins Unbewußte ver­
senken.

In der menschlichen Natur läßt sich eine „ausgesproche­
ne Scheu vor der Bewußtwerdung“6 beobachten. Aber es ist 
das SELBST, das den Menschen dazu treibt und das Opfer 
verlangt. Durch unsere Sehnsucht nach Ganzheit werden wir 
selbst unser eigenes Opfer. Das Ich sieht sich zur Bewußtwer­
dung gedrängt. Gleichzeitig aber ist es das spontane Hervor­
treten des Selbst, das jenseits aller Grenzen immer existent war 
und sich durch Träume, Handlungen usw. bemerkbar macht. 
Das Selbst ist die Wurzel all der Kräfte, die vorwärts und zur 
Ganzheit drängen und auf diese Weise das Ich zum Selbstopfer 
veranlassen.

6   C.G. Jung: Wandlungssymbolik in der Messe, GSW Bd. 11, S. 144
   



210

Über das Selbstopfer des Gottes Yama berichtet die indi­
sche Mythologie im Rigveda: „... was deine höchsten Stätten, 
was die tiefsten, was die mittleren sind, o Allschöpfer, zeige 
es den Freunden beim Opfer, Selbstherrlicher. Opfere dich 
selbst, indem du deinen Leib ausstreckst. Allschöpfer, der du 
durch das Opfer gestärkt wirst, opfere dich selbst, die Erde 
und Himmel.“7 Yama wird auf diese Weise als geopferter Gott 
der jeweils unsichtbare Herrscher des entstandenen jenseiti­
gen Landes. Dieser Prozeß entspricht den Vorgängen in den 
Märchen, wenn der magische Tierhelfer durch das Opfer des 
Helden die menschliche Gestalt erringt. Auf der symbolischen 
Ebene wird so ein Teil der unbewußten Psyche in den bewuß­
ten Bereich integriert. Dabei bleibt jedoch immer ein Seelenteil 
unbewußt und ist der Mittler und Ausdruck des SELBST. 

Für die Helden ist es in aller Regel schwer, ihre Tierhelfer 
am Schluß zu opfern, nachdem ihnen der ganze Wert ihrer 
übernatürlichen Hilfe zum Erlebnis geworden ist. Dies macht 
verständlich, warum sich die Helden jeweils weigern oder 
Widerstände zeigen, das Opfer zu vollziehen. Im Opfer wird ein 
schmerzliches Aufgeben verlangt, durch das erst eine höhere 
Form des Geopferten entstehen kann: 

Aus dem häßlichen Pferd wird kein besseres Pferd, son­
dern aus einem Tier wird ein Mensch. Dabei ist das Opfer 
nicht immer ein gewollter sittlicher Akt der Selbstbesinnung, 
sondern kann auch ein ungewolltes und vom Schatten ver­
anlasstes Geschehen sein, das zur Verwirklichung drängt. Die 
Bhagavad-Gita nennt dies so: „Das Selbst ist ja sein eigener 
Freund, das Selbst ist auch sein eigener Feind.“8

Bedenkt man die Übersetzungsmöglichkeit der Weltene­
sche als „Yggrs Pferd“, so klingen dabei alte indogermanische 
Mythen an, in denen von der Erneuerung der Welt durch das 
Roßopfer berichtet wird. Sibirische Schamanen opferten bis 
in dieses Jahrhundert ein Pferd, um auf ihren Trancereisen in 

7   zit. nach von Beit, Hedwig: Symbolik des Märchens, Band I, S. 748   
8      �Bhagavad-Gita VI, 5



211

die Jenseitswelt zu gelangen und von dort die entsprechen­
den Reichtümer zurückzubringen. In unserem Kulturraum hal­
ten sich diese Weisheiten in bestimmten Märchen, in denen 
ein meist unscheinbares bis häßliches Pferd sich zum Wunder­
pferd entwickelt, den Helden führt, schließlich aber zur Erfül­
lung geopfert werden muß. Der symbolische Tod im Baum 
als Repräsentantin der Mutter und das Opfern des Pferdes 
scheinen bei Odins Hängeopfer in symbolischer Weise zu ver­
schmelzen, wodurch die Einzigartigkeit dieses Selbstopfers 
in seiner Vielschichtigkeit und Bedeutsamkeit erkennbar wird. 
Odin verzichtet nicht nur auf sein Pferd und die entsprechen­
den in ihm zur Seite stehenden Potenzen, sondern er wagt 
es, freiwillig in den Tod am Baum zu gehen. Der Baum ist hier 
Weltenbaum und bedeutet die Urmaterie.9 Er symbolisiert die 
Überwindung des Bildes der Mutter und die Verwandlung des 
inneren Wesens und die zunehmende Selbstverwirklichung. 
Der Baum als Symbol des Mütterlichen, der Urmaterie, des 
Grundstoffs der Welt, ist das unbewußte Wachstum und die 
unbewußte geistige Entwicklung und ein lebensspendendes 
wie auch todbringendes Prinzip. 

Yggdrasil ist jedoch ein Baum, der mit seinen Wurzeln in 
die tiefsten Abgründe ebenso hineinreicht, wie mit seinen 
Zweigen in die Luft- und Lichtreiche des Himmels. Durch sei­
nen Stamm sind die oberen und unteren Bereiche verbunden. 
An ihm kann in die Krone des Baumes hinauf- und wieder 
abgestiegen werden, auch wenn dies unter Umständen viele 
Tage dauern kann, wie uns das Märchen vom Schweinehirten 
im Baum zeigt.10 Auch das Eichhörnchen zwischen Adler und 
Neiddrache gehört in diesen Zusammenhang.

Erich Neumann vermutet, daß Yggdrasil eine Nachahmung 
des Kreuzesbaumes (Kreuz Christi) ist, weil der Mythos um 
Yggdrasil erst in der Wikingerzeit entstanden sei. Er meint, 
daß es die scheinbare Ähnlichkeit ihres Hängegottes (Odin) mit 

9      �von Beit, Hedwig, Band I, S. 159
10    �Märchen „Die Prinzessin auf dem Baum“
  



212

dem Kruzifix ist, die den Germanen den Übertritt zum Chris­
tentum erleichtert und die Goten veranlaßt haben könnte, in 
ihrer Sprache das Wort „Kreuz“ mit „Galgen“ zu übersetzen. 
Er schreibt: „Auch Christi Kreuz heißt in einem englischen 
Gedicht des 14. Jahrh. [...] Christi Pferd [...]. Das Kreuz wurde 
in den bekanntesten christlichen Hymnen als ein Baum besun­
gen, der seine Lebenskraft aus einer Quelle an seiner Wurzel 
sog, als ein Baum mit Laub und Früchten. So lautet auch ein 
mittelhochdeutsches Rätsel, dessen Lösung der Kreuzesbaum 
ist: Ein edler Baum ist in einem Garten gewachsen, der mit 
großer Kunst angelegt ist. Seine Wurzel reicht zum Grund der 
Hölle, sein Wipfel berührt Gottes Thron, seine breiten Zwei­
ge halten die ganze Welt umfaßt. Dieser Baum steht in voller 
Pracht und herrlich im Laub.“11

Es ist eindrucksvoll, wie hier der Baum verherrlicht wird. 
Natürlich wäre denkbar, daß die Germanen sich an die christli­
che Mythologie angelehnt haben. Es ist allerdings auch zu ver­
muten, daß das Hängeopfer ein indogermanisches Motiv sein 
könnte, wie sich noch anderweitig belegen läßt. Ja, man sollte 
vielleicht auch daran denken, den Kreuztod Christi in eine arche­
typische Reihe zu stellen, was heißt, daß die Kreuzigung Christi 
bereits ein archetypisches Ereignis darstellt und dementspre­
chend mythische Vorgänger besitzt: z.B. Dionysos, der griechi­
sche Gott, der am Mastbaum eines Schiffes angebunden war. 

Auch dem vedischen Krishna widerfuhr ähnliches. „Die 
westafrikanischen Yoruben glauben heute noch, daß sich ihr 
Blitzgott dadurch geopfert habe, daß er sich an einem Baum 
erhängte. An zwei Ketten, die dann aus seinem Grabe wuch­
sen, sei er zum Himmel gestiegen.“12 Immer aber geht es dabei 
um Initiationen, durch die eine neue Entwicklungsposition 
erlangt wird.

Im Baum stirbt der diesseitige Odin, um nach neun Nächten 
als Wissender und mit der Erkenntnis der Kraft Ausgestatteter 
wiedergeboren zu werden. 

11     Erich Neumann: Die Große Mutter, S. 239 
12     Bernatzky, S. 30 



213

Die Opferung und Selbstopferung (so auch z.B. Opferung 
des Rosses in den Mythen, besonders bei Odin) kommt einer 
Introversionsphase gleich. Durch die Opferung erfolgt eine ent­
sprechende Zurücknahme der nach außen drängenden Libido. 
Dieser Zustand ist mit der Weltschöpfung vergleichbar. Eine 
ähnliche Bedeutung dürfte die Opferung des Stiers haben, 
dessen fruchtbare, sexuellen Energien geopfert werden, um 
der äußeren und inneren Natur neues Leben zu geben.

Mircea Eliade glaubt,13 den Ursprung von Odins Selbstop­
fer in einer den Schamanen ähnlichen Initiation sehen zu kön­
nen. In seinen Darstellungen zu den altaischen Initiationen 
und schamanischen Riten zeigt er auf, daß es bei verschiede­
nen Volksstämmen umfangreiche Rituale gibt, bei denen eine 
Birke in der Mitte der Jurte aufgestellt und mit 9 bis 12 Ker­
ben versehen ist. An diesen Kerben erklettert der Schamane 
den Stamm, wenn er darauf sorgsam vorbereitet ist und einen 
bestimmten Trancezustand erlangt hat. Über den Baum, der 
hier die Mitte der Welt und des Kosmos als Weltachse verkör­
pert, um die sich alles zentriert und dreht (siehe Polarstern), 
erreicht der Schamane den Zugang zu einer Anderswelt. Eine 
andere, neue und erweiterte Bewußtseinsschicht wird zugäng­
lich. Möglich wird sie allerdings nur durch den Baum, der in die 
verschiedenen Dimensionen hineinreicht oder sie gar durch­
schneidet. So ist er der Mittelpunkt, das Zentrum. Es ver­
wundert nicht, wenn der Baum für die Tiefenpsychologen ein 
wesentliches Symbol des SELBST verkörpert, da das SELBST 
seinerseits das Zentrum der menschlichen Psyche ist. In vie­
len Mythen der Völker ist der Baum ein Symbol der Mutter und 
ein Archetyp des Selbst. „Aus einem (Ganzheits)-Kern hervor­
wachsend, breitet er sich in alle Dimensionen aus, ‚verzweigt‘ 
sich, um die Selbstverwirklichung der Frucht hervorzubringen. 

13     �Eliade, Mircea: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, 

Frankfurt a.M. 1982; Simek, Rudolf: Lexikon der germ. Mythologie, 

S. 304



214

Zugleich ist er Grund und die Umhüllung des Ichs, das nur im 
Schoße des Selbst gründen und zu seiner Bestimmung, der 
Individuation, gelangen kann.“14

Damit ist in einer einfachen und klaren Weise das Werden 
der Frucht aus der Welt des Archetypischen heraus beschrie­
ben. Heißt es doch im Johannesevangelium „Am Anfang war 
das Wort...“ und drückt damit genau diesen Sachverhalt aus, 
der uns so wenig bewußt ist: Zuerst bedarf es der Gründung 
einer (wo auch immer anzusiedelnden) schöpferischen Intelli­
genz, die wir je nach Aspekt Gott, Archetypus oder Selbst nen­
nen können. 

Damit soll keinesfalls eingeschränkt sein, daß wir selbst 
es gelegentlich sein können, die diese göttlich-schöpferische 
Funktion ausüben. Leider nehmen wir mit unserem Ich die 
Beziehung zu unserem Selbst meist gar nicht oder viel zu 
wenig wahr und versagen uns damit die daraus resultierende, 
bewußt sich vollziehende, Ganzwerdung.

Das führt uns zurück zu Odin. Er ist während seines Opfers 
voll bewußt. Er bereitet sich auf den Weg in die Zweige der 
Weltesche vor und tritt ein in die Weltachse, die ihn mit der 
Unterwelt ebenso verbindet wie mit der oberen Welt. Er ent­
geht so dem Vorwurf, den sich Sigmund Freud gefallen las­
sen mußte, daß er sich nur mit den „unteren Göttern“ in Ver­
bindung gesetzt und diesen gedient habe; nur Unbewußtes 
allein entspricht nicht dem vollen Umfang der Psyche, zu ihr 
gehört auch die „obere Welt“ mit dem bestehenden Überbe­
wußtsein, auch wenn die Psychoanalyse diesen Ausdruck zu 
meiden scheint. Für Odin sind beide Welten zugänglich, da er 
sich respektvoll ins Zentrum des Kosmos begibt und dort in 
der Weltachse meditiert. Meditieren weist vermutlich etymolo­
gisch u.a. eine Stammverwandtschaft zu dem Wort „Mitte“ auf. 
Weiterhin besteht eine gewisse Verbindung zu dem aus dem 
Lateinischen kommenden „medeor“, in dem die Bedeutung 
von „heilen“ steckt. Damit haben wir einen großen und bedeut­

14     Schwarzenau, Paul: Das göttliche Kind, S. 136 



215

samen Sinnzusammenhang aufgedeckt. In die Mitte gehen, 
aus der Mitte kommen, was dem Meditieren, dem „meditari“ 
(nachsinnen, nachdenken, ermessen, sinnen - und was noch 
an Bedeutungen im Wort „meditieren“ stecken mag) ent­
spricht, bedeutet also, sich in einen heilsamen, heilenden Pro­
zeß zu begeben. Und genau das tut Odin.

Nahm auf die Runen 
Nach dem die Runen erworben waren, galt es, sie anzu­

wenden:
		  Runen sollst du lernen
		  und rätliche Stäbe,
		  Stäbe gar stark,
		  Zeichen voll Zauberkraft,
		  wie sie zog der Zauberherr,
		  wie sie wirkten Weihgötter,
		  wie sie ritzte der Raterfürst.15

Für alle Lebenslagen gab es Anleitungen, die Runen einzu­
setzen und zu verwenden. Bei der Runenpraxis wurden unter 
bestimmten rituellen Bedingungen und dem Gebrauch von 
Zaubersprüchen die Stäbe geschnitten, die Runen in die Stäbe 
geritzt und diese dann rituell auf einem Tuch ausgeworfen. Aus 
der Lage der Runen konnte der oder die Wissende wichtige 
Hinweise zum Beratungsgegenstand erhalten. Diese einfache 
Praxis, wird noch heute von Schamanen und Medizinmännern 
benutzt, um Ursachen und Heilungschancen von Krankheiten 
zu erkennen.

Es werden noch eine ganze Reihe besonderer Runen auf­
gezählt, die gebraucht werden sollten: Siegrunen, Älrunen 
(um Not abzuwenden), Gebärrunen, Brandungsrunen, Astru­
nen, Rederunen, Denkrunen, usw. Auch gibt es Anweisun­
gen, wohin die Runen zur Entfaltung ihrer Zauberwirkung 
geritzt werden sollten: auf den Schild, auf Ohren, Zähne und 
Hufen des Pferdes, auf Adlerschnäbel, Wagenräder, Kleinode, 
Trinkhörner, Bier- oder Weingläser. Besonders durch Runen 

15    aus: „Die Ausarbeitung der Runen“, in „Die Edda“, Genzmer, S. 165  



216

gekennzeichnet waren Odins Speer, Sleipnirs Gebiß, Bragis 
Zunge, und die segnenden magischen Kräfte konnten auf sie 
ein- und durch sie hindurchwirken. 

Die in Runenstäbe geritzten und dann eingefärbten Runen 
waren eng mit dem Galgen Odins, wie die Weltesche häufig 
genannt wurde, verbunden. Nachdem Odin die Runen erwor­
ben hat, fällt er aus dem Baum zur Erde, erleichtert, daß sich 
die Mühen und Strapazen gelohnt haben. Und nun folgt in 
der dritten Strophe der Hinweis auf das, was Odin nach sei­
ner Initiation an weiteren Geheimnissen übermittelt bekommt. 
Der weise Mimir lehrt ihn neun Hauptlieder, in denen weitere 
Runengeheimnisse, vor allem über die Anwendung enthalten 
sind. Ferner wird auf den Skaldenmet Bezug genommen, der 
ihm mit der Fähigkeit zu Dichtung und Poesie zusätzlichen 
persönlichen Entwicklungsreichtum beschert. Dies wird in der 
nächsten Strophe noch weiter gesteigert, in der er sein weite­
res Wachsen und Reifen beschreibt. Der Erfolg seiner Initiati­
on ist Weisheit und Ausdifferenzierung der verbalen Intelligenz 
(„Wort mich von Wort zu Wort führte“) und eine wesentlich 
erweiterte Handlungsbefähigung („Werk mich von Werk zu 
Werk führte“).

An dieser Stelle sei eine kleine Exkursion zu den Runen 
erlaubt. Wer sich mit Runen auseinandersetzt, muß sich ähn­
lich den germanischen Dialekten auch mit verschiedenen 
Runenreihen, wie die Runenalphabete genannt werden, aus­
einandersetzen. Da sich Runen erst relativ spät nachweisen 
lassen und über die magische Praxis wenig bekannt ist, bleibt 
nur ihre exoterische Verwendung als Forschungsobjekt übrig. 
Hinzu kommt, daß die an Steinen, Schwert und Schwertschei­
den geritzten Runen nicht sehr zahlreich gefunden wurden. 

Derzeitig werden hauptsächlich fünf Runenreihen unter­
schieden. Dies ist die gemeingermanische Runenreihe, die aus 
24 Runen besteht und etwa in der Zeit von 150 v.Chr. bis 800 
n.Chr. verbreitet war. Die angelsächsische Runenreihe fand ihre 
Verwendung vom 8. bis 12. Jh. und besaß zwischen 24 und 
33 Zeichen. Die nordische Runenreihe war in Skandinavien 



217

verbreitet und enthielt 16 Runen, die ihre Blütezeit von 800 
bis 1050 (Wikingerzeit) fanden. Im letzten Jahrhundert wurde 
während der Romantik die nordischen Runenreihe durch 
Guido von List (Armanensystem) von 16 auf 18 Zeichen erwei­
tert, nachdem er sie mit den 18 Runenliedern Odins aus der 
Edda in Verbindung gebracht hatte. Schließlich sind noch die 
Wikingerrunen zu erwähnen, die aus 18 Zeichen bestanden 
und sich nur in der letzten Rune von denen der Armanenreihe 
unterschieden. Die gemeingermanischen und Wikingerrunen 
wurden nach der Stellung der ersten sechs Zeichen FUDARK 
genannt (FA, UR, DORN, AS, RIT, KAN; siehe Runenabbildung 
im Anhang, S. 303). 

Auf den ersten Blick erscheinen die Runen wie abstrak­
te Liniengebilde. Ihren eigentlichen Gehalt enthüllen sie erst, 
wenn die Bedeutungen der germanischen Silben bekannt sind, 
mit denen sie benannt wurden. 

Auch der Geburtsort der Runen, nämlich der Weltenbaum, 
läßt sich unschwer in ihren Gestalten wiederfinden. Es mag 
zunächst wie eine esoterische Spielerei aussehen, wenn diese 
Runen ihrer inneren Verwandtschaft gemäß geordnet und 
zusammengestellt werden. Doch lassen sich dann, wie Zoltán 
Szabó im „Buch der Runen“ gezeigt hat, verschiedene Runen­
familien im FUDARK-Alphabeth finden, die zueinander psycho­
logisch in Beziehung stehen.16

Die neun Hauptlieder der Runen, die Odin von Mimir gelehrt 
bekommt, beinhalten je ein Runenpaar. Sie sind jeweils von 
einer tiefgründigen Polarität durchzogen. 

16   Die Schriftforscher scheinen sich bis heute noch nicht eindeutig dar­
über im Klaren zu sein, woher die Runen tatsächlich kommen oder wor­
aus sie abgeleitet sind. Die verschiedensten Quellen dafür wurden geprüft: 
griechische, römische und etruskische Schriften weisen Ähnlichkeiten 
auf. Wahrscheinlich entspringen sie unter gallischen Einflüssen der nord­
etruskischen oder alpinen Schrift (Földes-Papp: „Vom Felsbild zum Alpha­
bet“, Belser-Verlag, Stuttgart 1984). Eine frühere Entstehungszeit als der 
Beginn unserer Zeitrechnung kommt kaum in Frage, da es keine Funde 
gibt, die sich davor datieren lassen. Der eigentliche Höhepunkt der Runen 
als Alphabet war erst im 10. und 11. Jahrhundert im Norden Europas, um 
dann völlig von der lateinischen Schrift verdrängt zu werden.   



218

Nicht nur der Inhalt einer Runeninschrift besaß magische 
Kraft, sondern auch das Zeichen an sich enthielt selbst einen 
speziell magischen Wert. Dies wird ganz deutlich bei der Tyr-
Rune. Sie ist ein senkrechter Strich mit einem kleinen Pfeil 
oben und könnte ein Schwert oder einen Speer symbolisieren. 
Sie weist nicht nur auf den Gott Tyr hin, sondern trägt selbst 
die ganze Macht des Gottes Tyr immanent in sich. So genügte 
es, die Tyr-Rune zweimal nebeneinander zu ritzen, um sie als 
Siegrune wirken zu lassen. 

Eine der bekanntesten Runen, die sich besonders in der 
Gegenwart einer großen Beliebtheit erfreut, ist die YR-Rune. 
Sie ist das Zeichen der Friedensbewegung, und die wenigsten 
sind sich bewußt, daß sie es hier mit einer Rune zu tun haben. 
Ihre polare Entsprechung ist die Rune MAN, die das Symbol 
für den Mensch oder den Lebensbaum ist. YR hingegen weist 
auf Prüfungen und Gefahr, Täuschungen und Verwirrungen hin. 

Diese beiden Runen zeigen die polare Struktur sehr deut­
lich. Aus der Umkehrung eines Zustandes entsteht Neues, 
oder wie es Sheldon Kopp mit seinem Buchtitel ausdrückt: 
„Kopfunter hängend sehe ich alles anders.“17 Für unse­
re Zwecke genügt es vorerst, daß wir einmal versuchen, uns 
ganz nah an einen Baum oder Busch zu stellen und einfach 
die Zweige, Verzweigungen und Verästelungen auf uns wirken 
zu lassen. Ganz sicher werden wir den Ergebnissen, die Odin 

17 siehe Kopp, Sheldon: Kopfunter hängend sehe ich alles anders, Köln 
1982     



219

dort hängend gewonnen hat, sehr nahekommen, auch wenn 
die inhaltliche Bedeutung der Runen dabei so rasch sicherlich 
nicht erkannt werden kann. Die Formen und Gestalten lassen 
sich jedoch unschwer wiederfinden.

Das Wahrnehmen der Runengestalten war die erste Stufe 
eines Erkenntnisprozesses. Die zweite jedoch konnte Odin 
nur durch das erbrachte Opfer der neuntägigen Entsagung 
zugänglich werden: Er „erkannte“ die Bedeutung, den Sinnge­
halt und die Tiefe der Runen. Jetzt erst war es möglich, durch 
ihre Zauberkraft „zu ritzen“ und „zu raten“.

Rune bedeutet, vom gotischen Wort runa abgeleitet, das 
Geheimnis. Altsächsisch ist runa = „heimliches Flüstern“. Und 
mittelhochdeutsch kommt rune die Bedeutung von „Geheim­
nis“ oder „Geflüster“ zu. Der etymologische Inhalt drückt aus, 
daß wir es mit etwas „Heimlichem“ zu tun haben. Es ist nicht 
für die Öffentlichkeit gedacht, sondern eher für die Eingeweih­
ten. Das wiederum heißt für die damaligen Verhältnisse, daß 
die Runen zu magisch-rituellen Praktiken gebraucht wurden 
und nicht als Schriftzeichen für den Informationsfluß gedacht 
waren.

Weise ward ich da
Die für den Erwerb der Runen erforderliche Zurücknahme 

der Libido leistet Odin dadurch, daß er sich gegenteilig zu sei­
nen bekannten Eigenschaften verhält. Der überaus aktive und 
kriegerische Gott macht sich völlig rezeptiv. Durch das Auf­
hängen schafft er die Umkehrung der herrschenden Prinzipien. 
Erst die freiwillig herbeigeführte Passivität steigert seine Auf­
nahmefähigkeit und Empfänglichkeit. 

Damit dieser auf der äußeren Ebene alles bezwingen­
de Gott das erreichen konnte, mußte er sich zuvor mit seiner 
Triebnatur auseinandersetzen. Durch sie ist der Mensch an 
die Außenwelt und in regressive Prozesse gebunden, so daß 
er immer wieder der „Anhaftung“ verfällt, wie dieser Vorgang 
im Buddhismus genannt wird. Das Opfer Odins gehört in die 
Reihe der Opfer, wie sie schon immer von den Avataren, den 



220

großen Kündern einer neuen Ära, erbracht wurden: Krishna, 
Buddha, Christus.

Odin kann jetzt intensiver - begonnen hat diese Entwicklung 
bereits mit der Opferung seines Auges - nach innen, im Inne­
ren sehen und in der Folge mit gewandeltem, erneuertem Blick 
nach Außen schauen. Hinter Alltäglichem kann er den tieferen 
Sinn wahrnehmen, und so werden gewöhnliche Zweige, Astga­
belungen zu zauberkräftigen Symbolen, die auf seiner Stufe der 
Bewußtseinsentwicklung eine wichtige Bedeutung haben.

Das Hängeopfer Odins zeigt gewisse strukturelle Verwandt­
schaften mit dem Weg Moses auf den Berg Sinai.18 Moses 
erhielt von Gott den Befehl, sein Volk drei Tage enthaltsam 
leben zu lassen, bis er am dritten Tage auf dem Berg Sinai 
erscheinen werde. 

Während es sich jedoch bei Moses, der hier dem Volk Isra­
el die 10 Gebote mitbrachte, mehr um eine ethisch-moralische 
Dimension handelt, erwirbt Odin neues Wissen und vergrößert 
damit die Macht der Magie. Durch sein Hängen am Welten­
baum gelingt es Odin, einen überbewußten Bewußtseinszu­
stand zu erlangen. Erst dadurch ließ sich die Entwicklung, die 
mit der Eroberung des Skaldenmets eine weitere Steigerung 
erfahren hatte, weiterführen. Mit den Runen wurden Sprachge­
stalt und Wortgestalt als Schrift miteinander verbunden, in einer 
Weise wie wertvolle Flüssigkeit auch ein angemessen schönes 
Gefäß bekommt. 

Werk mich von Werk zu Werk führte
Um dieses Gefäß zu entwickeln und zu formen, war für Odin 

eine Reihe von Initiationen erforderlich. Erst durch sie konn­
te er zu den Kräften und Energien der Elemente den Zugang 
bekommen, der ihn zur magischen Praxis befähigte. In der 
Mysterienpraxis, wie sie bis in die Gegenwart esoterische 
Orden (Rosenkreuzer, Freimaurer) durchführen, durchschrei­
ten die Initianten eine Prüfung, wenn sie die hierzu erforderli­
chen Vorbereitungen abgeschlossen haben. Das erste Element 

18     2 Mos. 19,20 



221

ist die Erde, wobei das damit verbundene unterirdische Reich 
meist durch eine dunkle Kammer symbolisiert wird. Bei der 
Prüfung wird der Initiant eingeschlossen und verbleibt dort drei 
Tage. Die Probe absolvierte Odin während der drei Nächte, die 
er bei der Mysterienmeisterin Gunnlöd in der Berghöhle ver­
brachte. Die „Wasserprobe“ hatte Odin bereits bestanden, als 
er am Mimisbrunnen sein Auge opferte. 

Wenn es heißt „im windigen Baum“, so ist schon in der 
zweiten Zeile des Liedes die Zuordnung zum Element Luft 
angedeutet. Dies weist auf eine Initiation für die Energien des 
Luftelementes hin. 

Die noch ausstehende „Feuerprobe“ bestand er am Hof 
von König Geirröd, als er acht Nächte am Feuer saß: Odin war 
unerkannt an den Hof seines Schützlings Geirröd gekommen, 
um ihn zu prüfen. Er hatte sich unter dem Namen Grimnir vor­
gestellt und war von Geirröd für einen bösen Zauberer gehalten 
worden, weil sich kein Hund in die Nähe des Fremden gewagt 
hatte. Um ihn zum Reden zu zwingen, hatte er ihn zwischen 
zwei Feuer setzen lassen. Dort saß Odin ohne Speise und 
Trank. Nur Geirröds Sohn versorgte ihn mit dem Nötigsten und 
klagte seinen Vater für die grundlose Pein an, die er dem Frem­
den zufügte. Am neunten Tage spricht Odin endlich:

Heiß bist du, Feuer,
und viel zu hoch;
weich, Flamme, fort!
Es glimmt mein Pelz,
heb ich gleich ihn hoch;
es brennt der Mantel mir.

Wieder ist es die Neun-Zahl, die uns hier begegnet. Acht 
Nächte verbringt Odin am Feuer, am neunten Tage berichtet er, 
was geschehen ist. In einer außerordentlichen Belastungspro­
be ist er den Kräften des Feuers ausgesetzt, um die Feuerpro­
be zu bestehen. De Vries berichtet von dem Aufnahmeritus in 



222

einen Männerbund, bei dem die Hitze eines Feuers durchquert 
werden muß.19 

Auch eine Ähnlichkeit zu einer dem indischen Somaopfer 
vorangehende Weihe läßt sich erkennen, denn dort muß der 
Initiant hungernd und wachend, in ein Antilopenfell gehüllt, 
neben dem Opferfeuer sitzen. Dabei soll bezweckt wer­
den, daß der sich zum Opfer Vorbereitende in eine geistige 
Erregung versetzt wird, die ihn befähigt, mit den Göttern in 
Beziehung zu treten. 

Bei Odin bekommt die Feuerprobe noch die zusätzliche 
Qualität, daß er, im Gegensatz zu den ihn umgebenden Sterb­
lichen, der Vernichtung und der gewaltigen Kraft des Feuers 
widerstehen kann und damit einen Beweis für die Gegenwart 
göttlicher Wundermacht gibt. Im Grimnirlied berichtet Odin, als 
er das Feuer überwunden hatte, visionsartig vom Zustand der 
Welten und Wohnstätten, die in der Weltesche enthalten sind. 
Dabei fällt auf, daß weder vom Mimisbrunnen, noch vom Hän­
geopfer gesprochen wird. Daraus läßt sich annehmen, daß es 
sich hierbei um einen Initiationsgrad vor der Wasser- und Luft­
probe handelt.

Odin, der Mysterienmeister und Initiant gleichzeitig zu sein 
scheint, schließt die Belehrungen mit den dichterischen Wor­
ten ab:20

Ich wies dir vieles,
doch wenig verstandest du:
dich läßt fallen dein Freund;
liegen seh ich,
besudelt im Blut,
meines Schützlings Schwert.

An diesen beschwörenden und unheilkündenden Wor­
ten erkennt König Geirröd, daß er die Initiation des Odin nicht 
bestanden hat und deshalb sterben muß. Er versucht das 

19  de Vries, § 310, § 337   
20 Grimnirlied 1,2; Genzmer, S. 44

Acht Nächte
saß ich nah den Feuern,
da mir niemand Nahrung bot,
als einzig Agnar,
der Erbe Geirröds,
der das Heervolk beherrschen soll.



223

Unglück abzuwenden und beeilt sich, Odin vom Feuer wegzu­
ziehen. Dabei stolpert er und stürzt in sein Schwert. 

Schwertmüde Beute
soll der Schlachtengott haben:
dein Leben verlierst du nun;
unhold sind dir die Disen [Schicksalsfrauen],
jetzt kannst du Odin sehn: 
nun komm, wenn du kannst!21

Die Schuld Geirröds bestand auf der gesellschaftlichen 
Ebene lediglich darin, daß er sich Odins Kult nicht in geforder­
tem Maße angeschlossen hatte und eigene Wege gegangen 
war - ein Verhalten, das dem germanischen Ehrenkodex wider­
sprach und nicht ungesühnt bleiben durfte. Im Sinne der spiri­
tuellen Entwicklung hat er die notwendige Reife noch nicht ent­
wickelt: Er verdächtigt den Unbekannten der bösen Zauberei, 
quält ihn mit dem Feuer und verschließt sich gegenüber des­
sen Leid. Mit einem solchen Verhalten bleibt der König jedoch 
unter seinen Möglichkeiten, Anteilnahme zu zeigen und Hilfe zu 
leisten. Dies darf sich ein Gastgeber nicht leisten, besonders 
wenn er zum Schützling der Gottheit geworden ist. Dabei geht 
es nicht um „Bravsein“ in einem äußeren Sinn, sondern ob ethi­
sche und moralische Werte ausreichend entwickelt und verin­
nerlicht worden sind.

Wenn wir uns die kleine intellektuelle Spielerei erlauben 
und die Rollen Odins und Geirröd tauschen, wird die Dynamik 
rasch deutlich: Geirröd sitzt als Initiant am Feuer, Odin ist der 
Mysterienmeister. Der Initiant wird einer Probe unterzogen, um 
seine Fähigkeit unter Beweis zu stellen, ob er seine Bedürfnis­
se nach Triebabfuhr, Leidenschaft, Macht, Anerkennung usw. 
schon ausreichend kontrollieren, beherrschen und zugunsten 
von höheren Interessen zurückstellen oder opfern kann. Die 
Kraft des reinigenden und läuternden Feuers soll dies zeigen. 
Wenn sich der Initiant dieser Belastungsprobe nicht gewach­
sen zeigt, riskiert er dabei, wie bei allen echten Initiationsriten, 

21   Griminirlied 46, 47; Genzmer, S. 49



224

sein Leben. Das Feuer repräsentiert hier das Licht und die Kraft 
der Sonne, in der sich das Geheimnis der Gottheit manifestiert. 
Es ist eine doppeldeutige Kraft, denn sie reinigt, verbrennt und 
zerstört das Unreine, das Unbeständige, das zur ursprüngli­
chen Einheit zurückkehren muß und zu einer weiteren Existenz 
kein Anrecht mehr besitzt.

Geirröds Verhalten weist die im Mysterium geforderte Reife 
nicht auf. Das von ihm selbst entfachte Feuer fordert seinen Tri­
but: Er will den wahren Geist des Fremden durch die Kraft des 
Feuers, der er selbst noch nicht gewachsen ist, zum Vorschein 
bringen. Tatsächlich jedoch zwingt er unfreiwillig die Wahrheit 
seines eigenen Wesen in das erhellende Licht, in dem es kei­
nen Bestand hat.

In einer subjektstufigen Betrachtung dieser Mythe zeigt sich 
Odin auf den verschiedensten Ebenen: Er ist Fremder, Gast, 
König, Sohn des Königs und das Feuer. Unter dem Begriff 
„Subjektstufe“ wird in der jungianischen Psychologie die Auf­
fassung verstanden, alle in Träumen oder Phantasien auftau­
chenden Personen oder Gegenstände ganz auf die eigene 
Psyche zu beziehen. Das Gegenteil ist die „Objektstufe“. Bei 
dieser Betrachtungsweise wird alles in der Außenwelt belassen 
und auf diese bezogen. Wenn wir bereit und fähig sind, diese 
Gestalten und Kräfte als unsere eigenen anzuerkennen, so kön­
nen wir uns wiederfinden und eigene Anteile durchlichten. Wir 
selbst sind es, die uns - meist unbewußt - prüfen. Wir selbst 
sind Schützlinge, die weitere Reifungsschritte machen und 
nicht immer erfolgreich sind. Unsere Ängste hemmen unseren 
kritischen Blick auf uns selbst oder lassen ihn nicht freundlich 
und wohlwollend genug überprüfen. 

Wie es Geirröds Mißtrauen ist, das seine Zerstörung einlei­
tet, sind es unsere eigenen negativen Projektionen auf unse­
re Umgebung, die uns zum Stolpern bringen und im eigenen 
Schwert, dem Symbol der Trennung und Unterscheidung, 
umkommen lassen. Es ist tröstlich zu wissen, daß in der Natur 
und bei den psychischen Prozessen häufige Wiederholungen 
mit einem Neubeginn möglich sind.



Odins Attribute 
und seine Symbole





227

Wir haben Odin als den einäugigen 
Mann kennengelernt, der mit Schlapp­
hut und blauem Mantel gekleidet ist, an 
seiner Hand den Ring Draupnir trägt, 
einen Speer bei sich hat, auf dem grau­
en Hengst Sleipnir reitet und von zwei 
Raben und zwei Wölfen begleitet wird. 
Gelegentlich verwandelt er sich auch in 
einen Adler. 

Ein vorsichtiger Versuch, aus dieser 
mythischen Komposition und entlang 
seiner Symbole ein Psychogramm der 
Gottheit zu entwerfen, könnte folgen­
dermaßen aussehen: Mit Hut und Man­

tel bekleidet stellt sich Odin als eine Wesenheit in Königswür­
den und mit Zauberkräften ausgestattet dar, dem es gelungen 
ist, „alles unter einen Hut zu bringen“, wie es der Volksmund 
ausdrückt. Mit dem breitkrempigen Hut und dem meist als 
blau beschriebenen Mantel verhüllt er sich in düsterer Weise, 
nebelgleich, und bringt damit Assoziationen an Herbsttage und 
die Zeit des Sterbens. 

Diese für ihn kennzeichnenden Kleidungsstücke gestatten 
es ihm, sich mit einer gewissen Anonymität unter das Volk zu 
mischen und in der Weise, wie es später der keltische Merlin 
getan hat, sein zauberisches Wirken durchzuführen. 

Odin wurde bei seinem unruhigen Leben und der häufigen 
Wanderschaft - wenn auch meist zu spät - an seiner Kleidung 
erkannt. 

Sie ist Teil seiner Persona, denjenigen Persönlichkeitsan­
teilen, mit der er sich seiner Umgebung zeigt. Die Kleidung ist 
gewissermaßen sein Markenzeichen. Daß er sich mit dieser 
Verhüllung in seiner Individualität auch selbst schützt, ist offen­
kundig, doch ist sie nicht nur Tarnung seines Ichs. Vielmehr 
sind seine Kleidungsstücke und Symbole gleichsam die Insi­
gnien für den Status des Zauberers, der aus seiner magischen 
Kraft heraus zum Gestaltwandel fähig ist. 



228

Mannhardt berichtet in „Wald- und Feldkulte“ von einem 
deutschen Volksglauben, daß sich der durch den Hexenbesen 
verursachte Wirbelwind alsbald unterbrechen ließe, wenn man 
den Hut hinwerfe.1 Hinter diesem Glauben steckt die Ansicht, 
daß der Hut die Oberherrschaft über die Dämonen begründet. 
So ist es auch die Zauberkraft im Märchen „Die Gänsemagd“,2 
mit der die als Gänsemagd arbeitende Königstochter dem 
Kürtchen sein Hütchen wegbläst und ihn dadurch in Verwir­
rung versetzt. Bei Odin ist der Hut nicht nur einfacher Schutz 
gegen Hitze oder Kälte, vielmehr ist er verräterisches Dach für 
die unter ihm angesammelten und vereinten Potenzen. 

Odins Mantel gilt als rauh, gefleckt, blau, seltener auch 
grau und erinnert an König Drosselbart,3 der gelegentlich mit 
Odin identifiziert wurde. Es ist der tarnende Wunschmantel, 
der im Sinne einer Tarnkappe unsichtbar macht,4 und ein wei­
teres Symbol von Odins Verwandlungsfähigkeit. Da Odin spä­
ter unter dem Christentum verteufelt wurde, trägt auch der 
Teufel einen dunklen Mantel. 

Der Mantel als Symbol enthält noch eine weitere Bedeu­
tung: Nur wer einen Mantel besitzt, kann ihn wie der heilige 
Martin mit anderen teilen, d.h. hinter dem Mantel kann sich 
Reichtum und Wohlstand verbergen. 

Ein weiteres wichtiges Symbol ist der Ring Draupnir, „der 
Träufler“, von dem in jeder neunten Nacht acht ebenso kostba­
re Ringe tropfen. Dieser goldene Ring ist ein Symbol der zykli­
schen Zeit, die ihrerseits Ausdruck der kosmischen Ordnung 
ist. Er gehört in den magischen Bereich, denn an ihm haften 
die Qualitäten eines Wunschringes, mit dem sich der Besitzer 
unsichtbar machen und Wünsche erfüllen lassen kann. Aber 
dieser Ring ist auch ein Ausdruck für Odins Macht, die ihm aus 
dem Zwergenreich zugewachsen ist und nun unter seiner Ver­

1     von Beit, Hedwig, Bd. I, S. 526

2    KHM Nr. 89

3    �KHM Nr. 52  

4   Diese Eigenschaft findet sich wie in vielen Märchen auch in Grimms
     �Märchen „Der Trommler“, KHM Nr. 71



229

antwortung in Form eines ewigen Prinzips, vollendet geformt, 
in der Welt wirkt. In sich selbst vollkommen und doch nach 
Veränderung strebend, ist es das paradoxe Mysterium der 
Gottheit.

Beim germanischen Stamm der Chatten, so Tacitus,5 
wurde ein eiserner Fingerring als eine Art Fessel getragen. Von 
Wotan/Odin durch ekstatische Rituale in der „Berserkerwut“ 
gebunden, wurden sie von diesem Ring erst wieder befreit, 
wenn sie entweder den Feind besiegt hatten oder als erwähl­
te Helden von den Walküren nach Walhall berufen wurden. Die 
Eigenschaften des Tröpfelns im Rahmen einer zyklischen Zeit­
vorgabe von neun Nächten weist den Ring auch als Fruchtbar­
keitssymbol aus.

Zu den Insignien Odins gehört besonders der Speer Gung­
nir, der in seinem Stoß nie innehielt und nie sein Ziel verfehl­
te. Wenn Odin ihn über das gegnerische Heer warf, waren alle 
Feinde, über die der Speer flog, dem Tode geweiht. Mit ihm 
verwundete Odin sich selbst bei seinem Hängeopfer im Baum 
Yggdrasil. „Odin hat euch alle“ wurde gerufen, wenn der Speer 
über die Feinde geworfen wurde. Auch wurde gesagt, daß 
Gungnir von selbst die Feinde niedermähte.6

So war dieser Speer nicht einfach nur Waffe, sondern Zau­
berwaffe und Zauberstab, der als Attribut des Himmelsgottes 
die Weltachse symbolisiert und den Kosmos zentriert. Über die 
kriegerische Ebene hinaus drückte sich auch die lebensspen­
dende und Fruchtbarkeit gebende Kraft aus. Er war gleichzei­
tig Sonnenstrahl und Phallus der Gottheit. 

Der römische Gott Mars und die griechische Athene trugen 
ebenfalls den Speer und bei den Germanen war der kultisch 
verehrte Speer in der Mitte des Thingplatzes als Rechtssymbol 
aufgerichtet. 

Lanze und Speer besaßen bei den frühen Germanen eine 
größere Bedeutung als das Schwert, was sich nur teilweise auf 
den Eisenmangel im germanischen Sprachraum zurückführen 

5   �Tacitus, Germaniae, c. 31
6     von Beit, Hedwig, Bd. I, S. 401 



230

läßt. Der germanische Weihespeer hat sich bis in christliche 
Zeit erhalten. Es wird berichtet, daß Otto I. in der Schlacht auf 
dem Lechfeld den Speer des Erzengels Michael vorantragen 
ließ. Besondere Legenden bildeten sich im Mittelalter um die 
Lanze des Soldaten Longinus, der damit Christus am Kreuz die 
Seite geöffnet haben soll. 

Vielschichtiger als bei den eben genannten Symbolen wird 
die Bedeutung von Odins Pferd Sleipnir. Der Name kann als 
„der rasch dahin Gleitende“ übersetzt und durch seine acht­
beinige Gestalt mit Wind und Sturm in Verbindung gebracht 
werden. Sleipnir ist in besonderer Weise fähig, in kürzester Zeit 
ungewöhnlich große Räume und Strecken zu durcheilen. Dabei 
kann er mühelos über hohe Zäune springen und leicht über das 
Wasser dahingleiten, eine Eigenschaft, die sich besonders in 
Sagen und Märchen erhalten hat (s. Fausts Pferd). 

Das Bild des Mächtigen steigert sich deutlich, wenn Odin 
auf seinem Pferd Sleipnir sitzt. Odin wird damit ausgezeich­
net als der Herrscher, der mit wahrer Meisterschaft die Trieb­
welt und das animalisch körperliche Leben steuern und lenken 
kann. Das achtfüßige Pferd ist nicht nur der Inbegriff der Bewe­
gung und Geschwindigkeit, es verweist durch die Verdoppe­
lung der Vier auf die Ganzheit und das Selbst. Das bedeutet, 
daß der eigentliche Doppelaspekt des Pferdes, durch das es 
sowohl Lebens- als auch Todessymbol ist, unter den besonde­
ren Bedingungen über die Dualität hinaus auf die Ganzheit ver­
weist.

Das Pferd, das Roß besitzt in der Vorstellung der Germanen 
besondere Wichtigkeit. Es ist nicht nur Begleiter der obersten 
Gottheit und in dieser Weise untrennbar mit ihm verbunden, 
es ist Repräsentant des Windes und des Sturmes, ja des Him­
mels. Darüber hinaus wirkt es als Schutzgeist, wie dies die in 
Holz geschnitzten, gekreuzten Pferdeköpfe auf den Dächern 
norddeutscher Bauernhäuser auch heute noch bezeugen. Der 
Pferdephallus (Völsi) war Fruchtbarkeitssymbol und erfuhr bei 
der bäuerlichen Bevölkerung besondere Verehrung. 



231

Eine der wichtigsten Grabbeigaben für den Toten war das 
Pferd. Es trug den Toten auf seinem Rücken und glich in die­
ser Funktion dem „Totenschiff“, das die Verstorbenen über den 
Jenseitsfluß brachte. Deshalb wurde das Pferd des Toten ent­
weder zu ihm ins Grab gelegt oder mit ihm verbrannt, wie dies 
im Mythos von Balders Tod geschieht. 

Es gibt viele Geschichten und Märchen, die davon berich­
ten, wie Raben oder Krähen über dem Gehängten sitzen, 
gewissermaßen als Geist des Toten und von Ereignissen spre­
chen und künden, die demjenigen, der sie wahrnehmen und 
interpretieren kann, die Zukunft weisen. So ist der Rabe zau­
berkundiger Seelenvogel, als solcher klug und die finsteren, 
wie auch die lichtvollen Aspekte des Lebens verkörpernd. 
Zwei Raben sind es, die Odin umkreisen und die von ihm als 
Schicksalsbringer, Sieges- oder Todesboten ausgesandt wer­
den. Huginn („das Denken“), Muninn („das Gedächtnis“), wie 
die beiden heißen, zeigen mit ihren Namen die Zugehörigkeit 
Odins zum Luftbereich und der damit verbundenen intellek­
tuellen und geistigen Dimension. „Caput corve“, das Raben­
haupt, nennt sich in der Alchemie der Prozeß des Nigredo, der 
Vorgang der Tötung, Auslösung, Sündenschwärze, Melancho­
lie. Dies unterstreicht die Todesnähe des Raben.7 

Auch in anderen Kulturkreisen werden Götter von Raben 
begleitet, so der iranische Mithras und der griechische Apoll, 
der selbst gelegentlich in Rabengestalt erscheinen konnte. 
Raben, bekannt als kluge und gelehrige Vögel, können vom 
Menschen das Sprechen lernen und kennen die Quellen des 
Lebenswassers. Durch das Studium zahlreicher Märchen läßt 
sich der Geist des Raben als der Geist des Vaters identifizie­
ren, der in dieser Gestalt auftritt und wirkt. 

Demgegenüber finden wir in den ihn beiden Wölfen Geri 
(„der Gierige“) und Freki („der Gefräßige“) die Aspekte der 
Großen Mutter in ihrer fressenden und verschlingenden Seite. 
Graue Wölfe verkörpern die dunkle Gier, die verschlingende 

7     �von Beit, Hedwig, Bd. I, S. 713 



232

Triebhaftigkeit des Unbewußten, wobei besonders die Uner­
bittlichkeit und Grausamkeit dieser Gier gesehen werden 
muß. So war auch der graue Wolf ein Begleiter der russischen 
Baba Yaga. Der Wolf galt als Unterweltsdämon, womit wie­
der die Verwandtschaft mit Odin deutlich wird: Wie der grie­
chische Charon, der als Fährmann die Verstorbenen mit sei­
nem Nachen zum Hades geleitete, mit Wolfsohren beschrie­
ben wird, so heißt es auch von Odin, er sei Fährmann in die 
Totenwelt. Die Wölfe, auch als Reittiere der Riesinnen im 
Eisenwald bekannt, verkörpern die Affekte in ihrer aggres­
siven und gefährlichen Form. Sie besitzen aber auch sehr 
positive Aspekte, denn im griechischen heißt der Wolf Lykos, 
was „Licht“ bedeutet und so wird es verständlich, daß sie die 
Begleiter des Lichtgottes Apoll sind. Der Widerspruch zwi­
schen den dunklen und lichten Aspekten des Wolfes ist unter 
Gesichtspunkten der Bewußtseinsentwicklung zu verstehen. 
Aus dem Bereich der Großen Mutter drängen die Bewußtseins­
kräfte hervor, die sich zunächst nur sehr schwach bemerkbar 
machen können und mit Affekten, auch in wölfischer Dimensi­
on, einhergehen. Sobald in der Entwicklung mehr Bewußtheit, 
mehr Ichpositionen zur Verfügung stehen, wandeln sich diesel­
ben Kräfte und werden zu Repräsentanten lichtvollerer Positio­
nen. 

In eine solche Lichtwelt steigt Odin auf, als er in der Höhle 
Gunnlöds den Skaldenmet geschluckt hat und sich als Adler 
flüchtend in die Lüfte erhebt. Zu diesem Gott, der sich lichtvoll 
an den Himmel schwingen kann und in wahrhaft königlicher 
Würde seine Herrschaft ausübt, kann Odin nur nach einer lan­
gen Bewußtseinsentwicklung gelangen. Ein wichtiger Schritt 
auf diesem Weg war das Opfer seines Auges am Mimisbrun­
nen, durch das er das nach außen gewandte Erkenntnisvermö­
gen zu Gunsten der Weisheit einer inneren Welt opfert. Opfern 
konnte er jedoch nur, weil er es sich vorher in einem langen 
Weg erworben hatte, jetzt aber erkannte, daß er zugunsten 
seiner Ganzheit einen weiteren Schritt tun mußte. Durch den 
Schluck aus Mimirs Brunnen war es ihm möglich, Vorder- und 



233

Hintergründiges, Inneres und Äußeres, bewußte und unbewuß­
te Aspekte, profane und magische Welt gleichermaßen mitein­
ander zu verbinden. Jetzt ist er Geistgott mit einer naturhaften 
Gestalt, der nun in neuer Weise einäugig ist. 

Odin besitzt im ägyptischen Seth eine Entsprechung. Die­
ser war einäugig, weil er sein wiedergewonnenes Auge zur 
Wiederbelebung seines eigenen Vaters opferte. Hier handelt es 
sich nicht um das undifferenzierte Auge des griechischen Poly­
phem, den Odysseus überwinden mußte, denn Odins „Ein-
Auge“ ist ein Symbol des ganzheitlichen Sehens. Es beinhaltet 
das realistische äußere Sehen und Erkennen ebenso wie das 
intuitives Erschauen der inneren Gestalt, des inneren Wirkprin­
zips und des eigentlichen Sinns. Erst dadurch wird Odin zum 
Archetypus des alten Weisen.

Betrachtet man die nachstehende Abbildung, so fällt Odins 
Durchdringung mit der Drei auf. 

Odin und seine Attribute in der Dreigliederung

In verschiedenen Ebenen finden sich paarige Kombinatio­
nen, die jeweils von Odin zentriert werden: Die beiden Wölfe 
befinden sich auf der Erde und sind Symbole der Fühlfunktion, 



234

die es zur weiteren Ausdifferenzierung dringend bedarf. Speer 
und Ring drücken den Bereich des Handelns aus, der als 
Grundlage das Element Feuer benötigt. Der Luftraum, reprä­
sentiert durch die beiden Raben, steht für das umsichtige und 
abstrahierende Denken. 

Gerade durch diese Vielfalt der Symbole - auch Hut und 
Mantel gehören dazu - und die Herrschaft über die dazugehö­
renden Bereiche zeichnet sich Odin als Allherrscher aus, des­
sen Kompetenz von der Unterwelt bis zum Himmelsgott reicht. 

In erster Linie führt uns Odin in seinen Attributen die Drei­
gliedrigkeit des Menschen vor Augen. Fühlen, Denken und 
Wollen sind die Bereiche, die den Menschen auszeichnen und 
die es in Einklang zu bringen gilt. Erreichen läßt sich diese 
Harmonie erst, wenn die einzelnen Bereiche entwickelt sind. 
Dies geschieht in nacheinander erfolgenden Ausdifferenzie­
rungsprozessen, die teilweise mit erheblicher Unruhe für das 
Individuum vonstatten gehen. Besonders ist davon jeweils die 
Umgebung betroffen, wenn ein Mensch sich in seinem Wollen 
zu entwickeln beginnt. Unweigerlich stößt er hier auf Grenzen, 
die ihm seine Mitmenschen - meist aus ähnlich gelagerten 
eigenen Bedürfnissen heraus - entgegensetzen. Der Wille setzt 
ein funktionstüchtiges Ich voraus. Dieses wiederum kann sich 
nur in der Auseinandersetzung mit den umgebenden Schwie­
rigkeiten und Hindernissen kämpfend und ringend entwickeln.

Odins Symbole zeigen trotz ihrer Einfachheit den Aufstieg 
dieser Gottheit aus den Bereichen der Großen Mutter zum 
patriarchalen Geistvater. 



Balder, Odins Lieblingssohn





237

Balder ist der erklärte Lieblings­
sohn Odins und Friggs. Seine Gestalt 
wird verschieden gedeutet: Zum einen 
wird er als ein Herrschaftsgott mit 
patriarchalen Eigenschaften gesehen, 
zum andern gilt er als Fruchtbarkeits­
gott (Ähnlichkeiten zwischen Freyr und 
Balder). Ferner wird er als Gott des 
Rechtes angesehen, was besonders 
in seinem Sohn Forseti zum Ausdruck 
kommt. Er gilt als Gott der Unschuld 
und in naturmythologischem Sinne als 
Sonnengott, der gegen die Mächte der 
Finsternis kämpft und verliert. Er ist als 

der Lichtgott das Tageslicht, das regelmäßig geht und wie­
derkommt. Durch diese Verbindung zum Licht haftet Balders 
Gestalt etwas Irreales an, was in der Aussage zum Ausdruck 
kommt, seine Entscheidungen hätten (wie das Tageslicht!) kei­
nen Bestand. 

Balders Urteile gehören der überirdischen Sphäre an, sind 
also irreal, während Götter wie Odin und Thor sich im täglichen 
Leben durchsetzen.1

Der hehre Balder wird von vielen Forschern als eine Art 
nordeuropäischer Christus verstanden, der in seinem strahlen­
den Licht und mit seinen edlen Charaktereigenschaften alles 
übertrifft. 

Da über ihn nichts Negatives berichtet wird, kann er als die 
göttliche Idealgestalt angesehen werden. Er ist der lichtvolle 
Balder ohne Probleme, konfliktlos und von allen geliebt. Dieser 
brav wirkende Gott ist also der Lieblingssohn Odins! 

Allerdings ist es schwer vorstellbar, daß eine so hochdy­
namische Persönlichkeit wie Odin auf Dauer Freude an einem 
solchen Sohn haben könnte. Dies läßt sich nur erklären, wenn 
Balder als ein narzistisch besetzter Persönlichkeitsanteil Odins 

1      Lorenz, S. 321



238

betrachtet wird. In der Mythe wird der einseitige Charakter Bal­
ders durch seinen Bruder Hödr ergänzt. Dessen Gestalt weist 
eine polare Struktur zu ihm auf, auch wenn dieser sonst keine 
sehr interessanten Züge zeigt. Hödr, der spätere Töter Balders, 
wird als blind beschrieben - möglicherweise historisch eine 
spätere Veränderung seiner Gestalt - aber auch als kämpfe­
risch und überaus stark gekennzeichnet. Obwohl Hödr blind ist 
und seine Hand in der Mythe beim tödlichen Schuß von Loki 
geführt wird, handelt es sich bei ihm, seinem Namen (Kämp­

fer) entsprechend, um eine aktiv handelnde Gestalt.2 Durch die 
Blindheit eignet sich Hödr ganz besonders, in Polarität zum 
lichtvollen Balder zu treten. Könnte man Balder mit dem Früh­
ling und dem Sommer in Verbindung bringen, so müßte Hödr 
dem kalten Winter zugeordnet werden. 

Aber auch Odin hat mit Hödr etwas gemeinsam: Odin führt 
u.a. den Namen Helblindi oder Gunblindi, was ihn als Blinden 
kennzeichnet. Hödr und Odin lassen sich auf diese Weise den 
Todesaspekten zuordnen. So wechselt die Zeit der Fruchtbar­
keit, die Zeit des Lichtes sich ab mit der Zeit der Ruhe und 
Finsternis, wie wir sie in vieler Weise polarisiert finden. Was bei 
Hödr als negativer Aspekt erscheint, ist in Wahrheit ein Teil des 
Naturkreislaufes, ohne den einseitiges, naturhaftes Wuchern 
die Folge wäre.

*

In der älteren Edda gibt es ein Gedicht, das sich „Balders 
Träume“ nennt. Hier wird beschrieben, wie Odin zur schlafen­
den Seherin Völva reitet um von ihr die Zusammenhänge um 
Balders Tod zu erfahren. Dieser Ritt findet unmittelbar nach 
Balders Träumen statt. Er weckt mit Zauberliedern die schla­
fende Völva (völva, Seherin) und gibt sich ihr gegenüber nicht 
als Odin zu erkennen. Widerwillig antwortet ihm die Seherin 
auf seine Fragen und verkündet ihm den baldigen Tod Balders 

2   de Vries, § 481   



239

durch Hödrs Hand. Erst Rindrs Sohn Vali werde als eintägiges 
Kind Balder rächen.3 

Wieder ist es eine Pflanze, die an dieser schicksalhaften 
Stelle mitbeteiligt ist: die Mistel als Teil eines Baumes. Als 
durch Balders Träume bekannt wurde, daß er sterben könn­
te, hatten die Asen jedermann, auch die Pflanzen schwören 
lassen, dem von allen geliebten Balder kein Leid zuzufügen. 
Dabei wurde die Mistel vergessen oder nicht ernstgenommen, 
weil sie zu jung schien. 

Die Mistel (viscum) ist eine schmarotzende Pflanzengat­
tung und nicht mit der Mispel zu verwechseln.4 Sie wächst 
strauchartig mit kurzem Stamm, grünlichen und gabeligen 
Zweigen, auf Bäumen. Ihre winterharten Blätter sind ledrig, 
werden später golden; die Beeren sind weiß und einsamig. Die 
Mistel wächst im Winter besonders gerne auf der Eiche und 
bleibt grün. Die Eiche verliert alle ihre Blätter. Da die Mistel 
außerdem nicht auf dem Boden wächst, sondern ausschließ­
lich aus den Zweigen und Ästen des Baumes heraus, wurde 
lange Zeit angenommen, daß die Mistel vom Himmel her­
abfällt, was ja auch tatsächlich der Vermehrungsweise durch 
Vogeldung entspricht. Der von der Mistel befallene Baum 
wurde deshalb als von der Gottheit ausgezeichnet angese­
hen. Frazer verweist in seinem berühmten Buch „Der goldene 
Zweig“ auf den besonderen Zusammenhang zwischen Mistel 
und Eiche: „Die Mistel galt als Sitz des Lebens der Eiche, und 
solange sie unbeschädigt war, vermochte nichts die Eiche zu 
töten oder auch nur zu verwunden.“5 

Zum Zeitpunkt der Wintersonnwende, wenn die Nacht am 
längsten und die Sonne an ihrem tiefsten Stand am Himmel 
angelangt ist, symbolisiert der Mistelzweig das neue Leben. 

3   „Balders Träume“, Die Edda, Diederichs 1983, S. 51

4  Mispel, mespilus germanica, ein Kernobstbäumchen mit grauglänzen   

der �Rinde, weißen Blüten und zwiebelförmiger Apfelfrucht (Brockhaus 
1950) 

5    Frazer: Der goldene Zweig, S. 967  



240

Entsprechend heilig wurde die Eiche angesehen, und das 
Schneiden des Mistelzweiges war nur den eingeweihten Pries­
tern oder bei den Kelten den Druiden vorbehalten. Sorgsam 
wurde der tragende Baum mit begleitendem Rezitieren von 
Zauberformeln dreimal umschritten und die Mistel mit einem 
Dolch geschnitten. Der so erworbene Zweig galt als Schutz im 
Kampf oder wurde als Zaubermittel gegen die verschieden­
sten Gefahren eingesetzt. In Schottland z.B. sollte ein unter 
solchen Bedingungen geschnittener Zweig, dem Kind in die 
Wiege gelegt, verhindern, daß es von Feen gegen Elfenkin­
der ausgetauscht werden konnte. Auch heute noch finden wir 
auf jedem Weihnachtsmarkt die Möglichkeit, Mistelzweige zu 
erwerben, die, an die Decke der Wohnung gehängt, schützen. 
Heute sind die Wissenschaftler den Heilkräften auf der Spur. 
Besonders anthroposophische Ärzte sind von der Heilkraft der 
Mistel überzeugt und setzen sie bei der Krebsbehandlung ein. 
Wichtig soll bei alledem sein, daß der geschnittene Zweig auf 
keinen Fall mit der Erde in Berührung gebracht wird, damit er 
seine besonderen Kräfte nicht an die Erde abgibt und verliert. 

Frazer gibt noch eine Deutung für das Phänomen der 
Mistel: Er setzt Balder der Verkörperung einer misteltragen­
den Eiche gleich, deren Tod sich nur durch einen Blitzstrahl 
erklären lasse. Balder‘s Leben sei in der Mistel, dem geheim­
nisvollen Schmarotzer zwischen Himmel und Erde aufbewahrt 
gewesen. Er mußte also sterben, wenn der Eiche die Mistel, 
Balder‘s Seele, abgeschnitten wurde. 

So rasch kann also Leben enden, wenn wir nicht, wie es in 
einem Spruch heißt, der Platon nachgesagt wird: „Das Ster­
ben üben“. Hinter der Gestalt des Balder steht demnach ein 
menschliches Bedürfnis nach Unvergänglichkeit und Ewigkeit. 
Ein sehr verständlicher Wunsch, der allerdings eine Grund­
tatsache biologischen Lebens, d.h. sterben zu müssen, nicht 
verhindern kann. Daß dieser schöne, gütige, von allen gelieb­
te Balder ausgerechnet durch den blinden Hödr sterben muß, 
scheint mehr als eine Ironie des Schicksals zu sein. Wagen 
wir den Versuch, Hödr mit den Kräften des Winters gleichzu­



241

setzen, der unausweichlich in unseren Breiten jährlich, zyklisch 
wiederkehrt und alle grünende Natur zum Sterben und Verwel­
ken zwingt. Doch gerade um diese Zeit, wenn der vielgelieb­
te Frühling, der warme Sommer tot ist, steht die Mistel in vol­
lem Saft und ihrer ganzen Reife. So betrachtet findet sich in 
der Tötungsabsicht Lokis eine tiefe Übereinstimmung mit dem 
„Selbst“ der Erde und den ihr innewohnenden Rhythmen. Zu 
diesem Zeitpunkt wird die Mistel geschnitten, d.h. der Geist 
der Eiche einem neuen Jahreszyklus zugeführt. 

Wie einen Zen-Bogenschützen, der trifft - blind trifft! -, 
sobald er in seiner Meditation mit dem Ziel eins geworden 
ist, müssen wir Hödr sehen. Er ist eins mit der Erde, mit ihren 
Lebensprozessen und Eigenheiten, wie sie an dieser Stelle, 
an diesem geographischen Punkt, nur einmal herrschen: der 
Höchststand der Sonne ist vorbei, es ist Winter, auf ihn heißt 
es sich einstellen, sonst drohen neue Gefahren. 

Odin und seine Asen hatten so viele Vorsichtsmaßnahmen 
getroffen, so viele Versicherungen abgeschlossen, wie wir es 
heute nennen und tun würden, daß sie die Erfüllung der Pro­
phezeiung um Balders Tod nicht mehr zu fürchten glaubten. 
Aber, wir können dies paradox formulieren, sie drängten den 
Tod als Lebensprozeß beiseite, sie versuchten Ewigkeit zu 
erzwingen wo Vergänglichkeit angesagt war. 

Und so wurden natürliche Kräfte zu dunklen, schattenhaf­
ten, weil sie mißachtet wurden. C.G. Jung formuliert präzise, 
wenn er schreibt: „Der Schatten wirkt immer tödlich, wenn [...] 
zu wenig Bewußtsein vorhanden ist, um das Heldenwerk zu 
vollenden.“6

Das Heldenwerk (die Prophezeiung, den Tod zu überwin­
den) konnte nicht gelingen, wenn lebensnotwendige Prozesse 
(in Gestalt des Winters) bekämpft wurden. Sicher, der Win­
ter, in Gestalt der Eis-, Reif- und Nebelriesen, war den Asen 
gefährlich, aber die Möglichkeiten ihres Bewußtseins war 
noch nicht so weit entwickelt, hier die dahinterliegende, aus 

6  C.G. Jung: Symbole der Wandlung, S 446    



242

der Tiefe herauswirkende Ordnung zu begreifen und sich auf 
sie einzustellen. Und so mußte das Schicksal, das eigentlich 
auf diese Weise gar keines mehr war, sondern psychologisch 
bedingte Folge eines Handelns, seinen Lauf nehmen. 

Je mehr der Mensch versucht, dem von ihm vermuteten 
Geschick zu entrinnen, um so mehr holt es ihn ein. So lehren 
es die Mythen und Märchen. 

Der Pharao läßt die neugeborenen Knaben der Hebrä­
er töten, um ihre Wehrkraft zu zerstören - Moses überlebte in 
seinem Weidenkorb und wurde der neue Führer seines Volkes. 
Dasselbe wiederholte sich bei Herodes, der den Jesusknaben 
töten lassen wollte. 

In dem bekannten Märchen „Dornröschen“7 läßt der König 
alle Spindeln verbrennen, um zu verhindern, daß sich seine 
Tochter daran stechen könnte. Er glaubt damit den Schicksals­
spruch der Feen, die ganz dem Muster der alten Nornen ent­
sprechen, umgehen zu können. Daß ihm das genausowenig 
gelingt wie den Asen, ist bekannt. 

Es ist nicht nur die „sich selbst erfüllende Prophezeiung“, 
die hier wirksam wird, sondern es sind die Eltern, die angstvoll 
glauben, ihrerseits Schicksal spielen zu müssen oder hoffen, 
es überlisten zu können. Es mag schwer sein, seinen Kindern 
das Vertrauen zu schenken, das sie befähigt, die auf sie ein­
stürmenden Schwierigkeiten auch selbst bewältigen zu kön­
nen. Gelegentlich kann der Weg dorthin unerträglich lang und 
schmerzhaft sein - wobei sich Eltern durchaus nicht unbetei­
ligt verhalten müssen. Doch nur die mit Konflikt oder Symptom 
betroffene Persönlichkeit kann die Verantwortung übernehmen 
und die Hilfssignale des eigenen Unbewußten umsetzen, auch 
wenn es dabei gelegentlich psychotherapeutischer Mitwirkung 
bedarf. 

*
Die Asen ertragen den Schicksalsschlag um Balders Tod 

nicht und sie rächen ihn doppelt, indem Loki und Hödr bestraft 
werden. 

7    KHM Nr. 50  



243

Odins Sohn Vali, nicht mit seinem Namensvetter, dem Sohn 
Lokis zu verwechseln, wurde gezeugt, um seinen durch Lokis 
List getöteten Bruder Balder zu rächen. 

Odin war von der Wahrsagerin Völva prophezeit worden, 
daß er, um seinen Sohn rächen lassen zu können, einen wei­
teren Sohn zeugen müßte, den ihm nur die sterbliche Rindr, 
eine Königstochter, gebären könne. Um sie zu gewinnen, 
mußte Odin allerlei Zauberstücke vollführen, denn Rindr galt 
als schöne und tugendhafte Königstochter. Doch sein heftiges 
Begehren fand bei ihr kein Gehör und keine Beachtung. Seine 
Verkleidung als Feldherr beeindruckte sie ebensowenig wie 
sein Wirken als kunstfertiger Goldschmied, der für sie kost­
barste Schmuckstücke herstellte und damit den ganzen Hof in 
Erstaunen versetzte. 

Auch als tapferer Held, der ihrem Vater in der Schlacht zum 
Sieg verhalf, konnte er sie nicht gewinnen, obwohl dieser ihm 
seine Tochter für den Sieg als Belohnung versprochen hatte. 
Schließlich wurde Odin ungeduldig, verkleidete sich als heil­
kundiges Weib, fügte ihr heimlich eine unheilbare Krankheit zu, 
um dann die von Krankheit und Wahnsinn gequälte Rindr zu 
vergewaltigen. 

Die Frucht war Vali.
Die Asen waren über Odin sehr ungehalten und verbannten 

ihn als Strafe für seine Schande einige Jahre aus Asgard.
Vali kann als germanischer Rachegott angesehen werden, 

der zur Baldermythe zugeordnet werden muß, denn die einzige 
von ihm übermittelte Tat ist seine Rache für Balders Tod am 
blinden Hödr. Er ist, wie uns in der Völuspa berichtet wird,8 erst 
eine Nacht alt und schon fähig, seinen Bruder zu töten. Ähn­
liche „Heldentaten“ von Kindern, die erst einen Tag alt sind, 
kennen wir unter anderem vom griechischen Hermes, der noch 
in den Windeln seinem Bruder Apollon die Herde edler Kühe 
entwendete9 und von Apollon selbst, der kaum von seiner Mut­
ter Themis mit Nektar und Ambrosia versorgt, aufsprang und, 

8     VSP. 32 f    
9     Ranke-Graves: Griechische Mythologie, 17a 



244

obwohl noch in den Windeln, sich zwischen die Göttinnen setz­
te, mit diesen redete und lustwandelte.

Vali repräsentiert hier den Archetypus des Kindes, in dem 
alle Fähigkeiten und Potenzen angelegt sind, und die, sobald 
entsprechende auslösende Situationen gegeben sind, zum 
schöpferischen Ausbruch gelangen.

Auf den ersten Blick mag es seltsam erscheinen, daß ein 
so mächtiger Gott wie Odin es nötig hat, derartig aufwendige 
Umwege zu beschreiten, um einen Rächer zu zeugen, der den 
blinden Hödr töten kann. Für ihn, den obersten Gott mit sei­
nen magischen Kräften müßte es ein leichtes gewesen sein, 
gewissermaßen mit einem Schnips seiner Finger, Balder zu 
rächen. Doch nichts dergleichen geschieht, vielmehr findet ein 
äußerst beschwerlicher, zeitraubender und mit Schmach ver­
bundener Weg statt, um das Kind zu zeugen, das für diese Auf­
gabe vorgesehen ist. 

Hierzu bedarf es vor allen Dingen den Umweg über die 
Frau, die Mutter. Konnte Odin nicht töten, weil Hödr sein eige­
ner Sohn war? Warum konnte es keiner der übrigen Asen tun, 
etwa Thor, der sich sonst keine Gelegenheit für solche Ereig­
nisse entgehen ließ? Was hinderte Tyr, den Rechtsgott, oder 
Forsethi, der ebenfalls für Rechtsfragen zuständig war, den 
Racheakt durchzuführen? Was aber war der Grund, daß Hödr 
bestraft werden sollte, der für diese Tat lediglich von Loki miß­
braucht worden war?

Welches Rechtsempfinden müssen die Germanen gehabt 
haben, um einen solchen Rechtsweg zu beschreiten? Oder 
waren es psychische Gründe, die Odin veranlaßten, diesen 
Weg zu beschreiten?

An dieser Stelle der Mythe wird deutlich, daß wir es mit ver­
schiedenen Persönlichkeitsanteilen Odins zu tun haben. Die ihn 
umgebenden Asen verkörpern die archetypischen Kräfte und 
Energien: Neben dem hinreichend bekannten, gewaltigen Thor 
und dem wachsamen Heimdall, dem schweigsamen Vidar und 
dem kriegerischen Tyr finden sich nun auch die beiden charak­



245

terlich recht blaß und unauffällig wirkenden Brüder Hödr und 
Balder. 

Besonders die beiden Letztgenannten sind für sich alleine 
kaum lebensfähig, da sie nur Anteile verkörpern, von denen 
keine sehr umfassende Wirkung ausgeht. In Odins Spektrum 
sind sie jedoch alle vereinigt. Er ist einerseits der hochent­
wickelte Runen- und Dichtergott, andererseits zeigt er sich 
in der Mythe um Vidar als der schlicht auf Rache Sinnende, 
mißbraucht dazu seine magischen Kenntnisse und verge­
waltigt eine junge Frau, um den Rächergott Vali zu zeugen. 
Diese Divergenz in der Persönlichkeitsentwicklung ist folgen­
schwer für seine weniger entwickelten Anhänger, denn in ihrer 
Gefolgschaftstreue werden sie unweigerlich mit in den folgen­
den Strudel hineingerissen. Ihnen fehlt das vorausschauende 
Urteilsvermögen. Der Weg in das Chaos wird unvermeidlich. 
Doch nur durch Zerstörung und Neubeginn ist eine solche Ent­
wicklung heilbar, die zur Vereinseitigung und Erstarrung geführt 
hat. 

Und so kommt es auch bei den Asen zu einem Zusammen­
stoß mit den Kräften, die außerhalb von Asgard und Midgard 
angesiedelt sind: dämonische Ungeheuer und Riesen brechen 
aus ihrer Verbannung auf, stürmen über die Asenbrücke, und 
es kommt zum Endkampf.





Odins Schicksal erfüllt sich





249

Der Begriff Ragnarök (ragna-rök) 
hat sich irrtümlich in die Richtung von 
„Götterfinsternis, -dämmmerung“ ent­
wickelt. In erster Linie bedeutet dieser 
Begriff jedoch: Die Götter sind end­
liche Wesen und wie die Menschen 
dem Schicksal unterworfen. Ragnarök 
bedeutet also „Schicksal der Götter“.1

Der Fimbulwinter, dieser große drei 
Jahre währende Winter (hovedvinter, 
Hauptwinter, besonders starker Win­
ter), ist selbst nicht Teil der Ragnarök, 
da er nur das Ende der Menschen 
bezeichnet, die ähnlich wie im Sintflut­

mythos bis auf ein Paar zugrunde gehen.2 
Im Norden gab es vermutlich zwei entgegengesetzte Rag­

narökvorstellungen, von denen bei der einen die Welt durch 
einen ungeheuren Winter zugrundegeht, bei der anderen 
kommt es zu einem vernichtenden Weltenbrand. 

Dem langen Fimbulwinter gehen noch drei andere Jahre 
voraus, in denen auf der ganzen Welt schwere Kämpfe statt­
finden. In dieser Zeit töten Brüder einander aus Habsucht, Ver­
wandte schlagen einander tot oder verletzen und zerstören die 
Familienbande. 

Damit sind Blutschande und auch die Zerstörung der für die 
Germanen heilige Sippenbande gemeint.

Auch die Sonne wird vernichtet, wenn der Wolf sie am Ende 
der Zeiten verschlingt. 

Ein ähnliches Phänomen vom Verschlingen der Sonne wird 
in der Offenbarung des Johannes berichtet:

	 �„Und ich sah: als es das sechste Siegel auftat, da geschah ein 

	� großes Erdbeben, und die Sonne wurde finster wie ein schwar­

zer Sack und der ganze Mond wurde wie Blut, und die Ster­

1   Lorenz, S. 601 f.   
2   Olrik, S. 168   



250

ne des Himmels fielen auf die Erde, wie ein Feigenbaum seine 

Feigen abwirft, wenn er vom starken Wind bewegt wird.“3

Diese Vision enthält Vorstellungen, daß die Sonne beim 
Weltuntergang aufhört, ihre lebensspendende Wärme und 
ihr Licht an die Erde abzugeben. Welches Bild die Menschen 
vom Weltuntergang in sich tragen, ist von den jeweiligen sie 
umgebenden Naturereignissen und landschaftlichen Eigen­
heiten und Besonderheiten abhängig. Sie sind das Aus­
gangsmaterial, um das sich die Mythenbildung rankt. Vul­
kangegenden oder Dürregegenden werden vom Feuer, Län­
der am Meer oder großen Flüssen sind von der Flut bedroht. 

Die Anfänge der Ragnarök müssen schon früh gesucht wer­
den. Was könnte Odin veranlaßt haben, den Fenrirwolf nach 
seiner Geburt nicht zu töten, sondern ihn in Asgard(!) aufzu­
ziehen und ihn schließlich mühsam fesseln zu lassen? Warum 
wird die Midgardschlange ebenfalls nicht getötet sondern 
in das Meer geworfen, wo sie sich um die Erde schlingt und 
schließlich bei Anbruch der Ragnarök den ihr zugewiesenen 
Platz verläßt und damit dazu beiträgt, daß die gewollte Ord­
nung zerbricht?

Immer wieder sind es kleine Ereignisse, die zunächst nicht 
sehr bedeutend erscheinen, mit denen die Götter die Regeln 
ihrer Schöpfung verletzen und so ihrerseits immer mehr dazu 
beitragen, daß die kosmische Ordnung gefährdet ist. Die Göt­
ter selbst sind es also, die ihren eigenen Untergang initiieren. 
Die Gefahr kommt nicht zerstörend von außen, sondern die 
göttliche Ordnung zerbricht von innen heraus, wenn der Wolf 
sich losreißt und das Meer das Land überflutet, weil die Mid­
gardschlange an Land kriecht. Die bestehende Struktur ist der 
weiteren Entwicklung nicht mehr gewachsen, Chaos bricht aus 
und göttliche und soziale Ordnungen werden zerstört. Sogar 
Yggdrasil, der alles zentrierende Baum, wird in seinen Grund­
festen erschüttert, verbrennt sogar und kann die alte Welt, die 

3   Off. 6, 12-13   



251

er in sich birgt, nicht mehr schützend halten. Nur noch das 
neue Menschenpaar, Lif und Lifthrasir, überstehen in einem 
embryonalen Zustand die Katastrophe.

Besonders auffallend ist, daß die Asen für diesen Kampf 
keinerlei Vorbereitungen getroffen haben und ausschließ­
lich defensiv reagieren. Dabei wäre eigentlich anzunehmen, 
daß Odin in seinem Allwissen die drohende Gefahr sieht und 
ihr zuvorkommen möchte. Es ist ein Geheimnis Odins, daß er 
sich auf diese Rhythmik einstellt und gerade aus einem sol­
chen Wissen heraus nichts gegen ein Ende des Götterdaseins 
unternimmt. Er kämpft und ergibt sich nicht tatenlos, aber er 
versucht nicht, den Kampf zu verhindern. 

Zunächst kommt jedoch Loki eine zentrale Bedeutung und 
Stellung zu, damit die Ragnarök anbrechen können. Doch 
warum konzentriert sich die unruhestiftende und alles umwäl­
zende Kraft um Loki? Was disponiert ihn zu dieser Rolle und 
Funktion? Wir konnten beobachten, daß Loki in sich Funk­
tionen vereinigt, die großenteils als Aspekte Odins gesehen 
werden müssen, von diesem jedoch nicht unmittelbar selbst 
gelebt werden können. 

In Odin und Loki polarisieren sich die Kräfte des ordnen­
den (Odin als oberster Gott) und des umschwungbewirken­
den Geistes (Loki). Während Loki ganz offenkundig durch die 
Tötung Balders die Entwicklung zu den Ragnarök anstößt, 
ist Odin indirekt daran beteiligt, wenn er trotz der erkannten 
Gefährlichkeit des Fenriswolfes diesen nicht sofort töten läßt. 

Es bleibt ganz im dunkel, welches der in Frage kommenden 
Motive Loki bewogen haben könnte, die Tötung Balders zu 
veranlassen. Ausgerechnet Balder, der lichtvolle, hochgelobte, 
von allen geliebte und über alle Zweifel erhabene Gott wird zu 
seinem Opfer. Ist es die selbstverständliche Stellung als Sohn 
Odins, die Balder im Mittelpunkt des Asenhimmels besaß? Ist 
es der Neid, der Loki quälte? Welche unglaublichen Mühen 
mußte er auf sich nehmen, um von den Asen angenommen zu 
werden, zu denen er ja nicht qua Geburt gehörte? Mit seiner 
ganzen schöpferischen Kraft entwickelte er die vielen originel­



252

len Ideen und wußte diese auch umzusetzen, damit er, trotz 
der Blutsbrüderschaft mit Odin, kein Ase zweiter Klasse sein 
mußte. Ist hier auf der psychologischen Ebene ein Ansatz für 
die Ermordung Balders zu sehen? 

Durch seine direkte Abstammung von den Riesen, besitzt 
Loki noch eine originäre Kraft in sich, die ihn geradezu präde­
stiniert, als außenstehender „Wahlase“ die etwas einfachen, 
geradlinigen und auf das Faust- und Schwertrecht bedachten 
Asen durch seine Intelligenz und verbale Brillianz zu ergänzen. 
Ihm ist es bestimmt, ihnen Abenteuer zugänglich zu machen, 
die über das gegenseitige Bekriegen und Töten hinausgehen. 
Neue Konfliktmodelle werden durch ihn eingeführt, erprobt 
und entsprechend neue Lösungsmöglichkeiten gefunden. 
Dahinter steht Loki als der Initiator. Er hat Einfälle, auf die alle 
Asen selbst im Traum nicht kommen. Er spricht sie aus und 
setzt sie, meist mit Erlaubnis der Asen, dann auch in Handlun­
gen um. Er ist der Vater der Midgardschlange und des Fenris­
wolfes, der Unwesen, die schließlich in den Ragnarök die ent­
scheidende Rolle spielen. So ist er an allen Punkten des sich 
langsam entwickelnden Dramas an zentraler Stelle und auf 
allen Ebenen zeugend und mitverursachend beteiligt. 

Doch der vordergründig als Initiator wirkende Loki ist nur 
ein mythisches Werkzeug der germanischen Psyche: Tiefes 
Wissen um die Veränderlichkeit und Wandelbarkeit der Welt, 
der Natur, der Gebräuche hatten die germanischen Völker auf 
ihren weiten, beschwerlichen und entsagungsreichen Wande­
rungen entwickelt, bis sie schließlich im mitteleuropäischen 
Raum siedeln konnten. Aus ihren Erfahrungen heraus, in der 
die Begrenztheit des Menschen und seiner Gottheiten ständi­
ges Thema war, konnten sie sich auch ein Weltende vorstel­
len, das zu einem Neuanfang führen würde. In der Vorstellung 
von den Ragnarök verdichteten sie solches Wissen zur Mythe 
und konnten sich dadurch diese Zusammenhänge ständig vor 
Augen halten, mahnend und doch hoffnungsvoll gleichzei­
tig. Für diese Dynamik ist Loki das Symbol, denn er kennt die 



253

Gefahren und weiß Lösungen, auch wenn er selbst auf seltsa­
me Weise darin verwickelt ist. 

Das „Schicksal der Götter“ ist natürlich auch ein Schick­
sal der Menschen. Die zunehmende Ichentwicklung des Men­
schen führt unweigerlich zu einem Scheitelpunkt, von dem aus 
er glaubt, die Erde, ganz im Sinne des biblischen „Mache dir 
die Erde untertan“, beherrschen zu können. Daß sich diese 
denkerische Hybris als fatal erweisen muß, auch wenn sie als 
unvermeidlich erscheint, zeigt uns die Geschichte vielfach. 
Menschliches Denken, Forschen, Wissen und Urteilen wird 
wohl noch lange nicht in der Lage sein, so umfassend das 
Wesen von Welt und Kosmos zu erfassen, daß es den vielfäl­
tig ineinandergreifenden Mechanismen und Prozessen gerecht 
werden könnte, ohne dabei Schaden und Unheil anzurichten.

Wenn wir uns die Paare in den geschilderten Zweikämp­
fen ansehen, läßt sich die Dynamik dieser polar angeordneten 
Duelle unschwer erkennen. Der geradlinige, weiße und sonni­
ge Heimdall muß gegen den durchtriebenen, mit allen Wassern 
gewaschenen Loki kämpfen; Freyr, der Wasser- und Frucht­
barkeitsgott kämpft gegen Surt, den Feuergott aus dem fer­
nen Mispel; der alte Himmelsgott Tyr muß gegen den Helhund 
Garm antreten und mit ihm als dem Vertreter der Dunkel- und 
Totenwelt ringen. 

Die beiden obersten Asen kämpfen mit den Kindern Lokis: 
Thor tötet die Midgardschlange, kann aber nur noch neun 
Schritte von ihr weggehen, dann fällt auch er, vom Gift der 
Schlange vernichtet, zur Erde. Der Wolf verschlingt Odin. Erst 
der herbeieilende Vidar ergreift den Oberkiefer des Wolfes und 
zerreißt dessen Maul. 

Der einzige Ase, der den durch Loki initiierten Prozessen 
standhält, ist der schweigsame Vidar. Er ist es auch, der als 
einziger von Loki in der Lokasenna, einem Spottlied, unver­
schmäht bleibt. Er verfügt genau über die Kräfte, die Loki nicht 
entwickelt hat. Vidar gehört mehr zum Typus des Asen, der 
über die „gesammelte Intelligenz“ verfügt. Von ihm geht nicht 
das Neue aus, aber er ist in der Lage, in schwierigen Situatio­



254

nen besonnen zu handeln, und er tritt mit Kraft und Entschlos­
senheit dem Fenriswolf in den Rachen, um ihn zu töten. Er 
scheint demnach der einzige Ase zu sein, der sich durch sein 
von Souveränität und Integrität durchdrungenes Wesen für 
eine neue Welt und für ein neues Leben in der Welt nach den 
Ragnarök auszeichnet.

Im Bild der Ragnarök und den damit verbundenen Zwei­
kämpfen manifestieren sich die verschiedenen Stadien der 
Bewußtseinsentwicklung. Die Riesen und Lokis Kinder, die 
alle frühen, naturnahen Schichten der Entwicklung angehören, 
werden die waltenden Götter mitsamt ihren magischen Käften 
und den von ihnen geschaffenen Hilfs- und Kampfmittel ver­
nichten. „Danach schleudert Surt Feuer über die Erde und die 
ganze Erde wird verbrennen.“4 Reinigende Feuer lassen nichts 
übrig, was nicht den Gesetzen der neuen Welt entsprechen 
kann. 

Im Holz der Weltesche werden sich zwei Menschen verber­
gen können und den Weltenbrand überstehen. Sie tragen die 
verheißungsvollen Namen „Lif“ (das weibliche „Leben“) und 

4      Gylf., Kap. 51

Die Gegner in den Kämpfen



255

„Lifthrasir“ (das männliche „das Leben Verlangende“). Vom 
Morgentau werden sie sich ernähren und die neuen Stammel­
tern der Menschen sein. Fleischlos, also gewaltlos, werden sie 
leben. 

So weist die germanische Vorstellung von dieser Welt para­
diesische Qualitäten auf („Die Äcker werden unbestellt Frucht 
tragen“). Sie beinhaltet auch eine neue Vision von Gerechtig­
keit, moralischer Integrität und neuer, bisher nicht gekannter 
Harmonie zwischen Gott, Mensch und Natur. Diese bildet sich 
vielfältig ab, denn die Sonne gebiert eine Tochter, die nicht 
weniger schön als ihre Mutter mit ihrem Glanz die Erde erfüllen 
wird. 

Wieviel Trost muß für die Germanen in diesen Bildern ent­
halten gewesen sein, wenn sie in ihrem triebhaft kriegerischen 
Treiben ständig von Tod und Leid umgeben waren? Auch ein 
Walhall mit seinen traumhaften Segnungen für die Krieger war 
sicher nicht in der Lage, den Witwen und Waisen eine ausrei­
chende Hilfestellung zu geben, wenn sie Gatten oder Vater 
verloren. Was lag näher, als daß man Visionen von einer liebe­
volleren Welt pflegte, wie sie in der nach den Ragnarök entste­
henden neuen Welt zum Ausdruck kam. 





Der Gott und die Deutschen





259

Odins Abenteuer sind keine zufäl­
ligen Ereignisse sondern wichtige 
Stationen mit besonderer Bedeu­
tung für seine Entwicklung. Dies sind 
die Tötung Ymirs, die Feuerprobe bei 
König Geirröd, das Opfer seines Auges, 
die Tötung Kwasirs durch die Zwer­
ge mit der anschließenden Eroberung 
des Skaldenmets durch Odin, und 
sein Hängeopfer mit dem Erwerb der 
Runen. Hier deutet sich eine evolutio­
näre Stufenfolge an, die über Opfern 
und Gestalten ein Aufsteigen zu höhe­
ren Bewußtseinsmöglichkeiten erlaubt. 

Mit Ymirs Tötung werden die Dimensionen des Urriesen auf 
eine irdische Dimension zerlegt und daraus die Welt erschaf­
fen. Erst jetzt wird menschliche Entwicklung möglich. Durch 
die Vereinigung der Wanen und Asen wird auf der magischen 
Bewußtseinsstufe Wort und Sinn miteinander verbunden. Das 
Opfer Odins am Mimisbrunnen bringt die Möglichkeit und 
Fähigkeit nach innen zu schauen und gleichzeitig in verfeiner­
ter Weise inner- und außerseelische feinstoffliche Strukturen 
wahrzunehmen, sich der mentalen Ebene mehr zu öffnen. 

Dies war die Voraussetzung, um das magische Denken 
überwinden zu können. Besonders wird dies mit der Tötung 
Kwasirs erreicht, über den nicht nur die mentale Struktur, son­
dern auch die intuitive Ebene erreicht wird. Odin seinerseits 
muß hierzu noch einmal intensiv von seiner Götterstufe in die 
irdische und materielle Ebene eintauchen und sich als Arbeiter 
verdingen. Er wird zur Schlange, um durch die kleine Bohrung 
zu Gunnlöd in den Fels vordringen zu können. Drei Nächte 
muß er dort verbringen, bis er als Adler den Skaldenmet durch 
luftige Höhen entführen kann. 

In der nächsten Stufe kann Odin das Hängeopfer vollbrin­
gen und durch das Erlangen der Runen die göttliche und irdi­
sche Ebene miteinander verbinden. Schweres Leid muß er 



260

bestehen, um die erworbenen Erkenntnisse auf den Punkt hin 
zu verdichten, damit die Runen zu einem für die Kommunikati­
on geeigneten Instrument werden können.

Dieselbe Schlußfolgerung läßt sich auch aus den vielen ver­
schiedenen Funktionen Odins entnehmen. Zunächst ist er auf 
naturhafte Weise Zeuger und Schöpfer der elementaren Natur­
kräfte. Seine erd- und instinkthafte Nähe hierzu macht ihn zum 
Vater und Gatten der Erde und zum Vater des Donners. Wenig 
später ist er Totengott und Nachtjäger. Schließlich wird er zum 
Wanderer, der durch die Welt zieht und Kinder unter den Men­
schen zeugt. Desweiteren wird er zum Jagd-, Kampf- und 
Kriegsgott, endlich Schamane und so Gott der Ekstase und 
des Zaubers. Erst zuletzt, als er seine Weisheitskräfte noch 
weiter entwickelt hat, wird er zum weitumfassenden Kultur­
schöpfer und so vergleichbar dem ägyptischen Thot oder dem 
griechischen Hermes. Er ist im klassischen Sinne der „Held“, 
der sein auf der Heldenfahrt erworbenes Wissen zu den Men­
schen bringt und so dem Kollektiv neue Werte und ein neues 
Bewußtsein zugänglich macht.1

*

Der Ausgangsort der Germanen liegt etwa im Raum von 
Schleswig Holstein, Dänemark und Südschweden. In wie­
weit Zusammenhänge zu den indogermanischen Trägern von 
Streitaxtkulturen und nicht indogermanischen nordwesteuro­
päischen Megalithleuten gegeben sind, ist noch nicht völlig 
geklärt. In der Bronze- und Eisenzeit breiteten sich die Germa­
nen über Nord- und Mitteleuropa aus und schmolzen eingeses­
sene Stämme, vornehmlich die Kelten und Illyrer ein oder ver­
drängten sie. Eine politische Einheit gab es nie und die soziale 
Organisation beruhte auf bäuerlichen Sippen und Sippenver­
bänden mit wechselnder politischer Bedeutung. 

In die Geschichte treten die Germanen erst durch die 
Zusammenstöße mit den Römern um die Zeitwende ein. Links­

1   Campbell: Der Heros in seinen tausend Gestalten, S. 188   



261

rheinisch wurden die Germanen von den Römern unterworfen, 
rechtsrheinisch und in Südwestdeutschland, östlich des Limes, 
im freien Germanien, wie es die Römer nannten, blieben sie 
selbständig. 

Über 200 germanische Stammesnamen sind überliefert. 
Besonders hervorgetreten sind die Sweben, Bataver, Chauben, 
Dichaten, Cherusker, Markomannen und Bastarnen. Der wach­
sende Landhunger, der vermutlich mit ihrer erheblichen Frucht­
barkeit zusammenhing, führte zur germanischen Völkerwan­
derung, die ganz Nordeuropa in Bewegung brachte. Zu dieser 
Zeit waren die bedeutendsten Stämme die Franken, Sachsen, 
Thüringer, Alemannen, Bayern, Langobarden, Burgunder, Van­
dalen, Ost- und Westgoten, Gepiden und Skandinavier, darun­
ter besonders die Wikinger. 

Die römischen Staatsmacht war schon lange vor dem 
Zusammenbruch von Germanen durchsetzt und unterhöhlt, 
die als Fremdenlegionäre begonnen und sich im Staatsdienst 
unentbehrlich gemacht hatten. Politisch selbständige Gebil­
de, germanische Stämme, entwickelten sich erst ab dem 4. 
Jahrhundert. Diese trugen jedoch in der Folgezeit, durch die 
Annahme des Christentums und der antiken Kultur, wesentlich 
zur abendländischen Nationenbildung bei.

Die Germanen galten im Gegensatz zu den Südländern als 
hochgewachsen, hellhäutig, helläugig und blond. Von den die 
Anthropologen wurden sie gerne als nordische Rasse bezeich­
net. Sie wohnten in der Bronzezeit meist in kleineren Siedlun­
gen, wobei sie in ihren Häusern die Stallungen für die Haus­
tiere unterbrachten. Ihre Kleidung fertigten sie mit beachtli­
cher Webkunst, und sie verstanden sich aufs Färben. Wollene 
Gewänder und Pelze, bei den Männern besonders ein vierec­
kiges Manteltuch und an den Füßen sandalenartige Schnür­
schuhe, waren ihre Tracht. Während die Frauen das Haar an 
der Stirn gescheitelt trugen, knoteten bei einzelnen Stämmen 
die Männer ihr Haar zum bekannten Swebenknoten.

Politisch waren beispielsweise die Sachsen demokratisch 
organisiert, während bei anderen Stämmen das Königtum 



262

Teil von Germanien zur Römerzeit



263

herrschte. Eine Priesterkaste wie bei den Kelten gab es nicht. 
Sakrale Aufgaben wurden von den Sippenoberhäuptern durch­
geführt. Bei Orakelbefragungen hatten die Frauen eine beson­
dere Stellung. Die berühmte, von Tacitus erwähnte Veleda, 
gehörte zum Stamme der Brukterer und genoß auch bei den 
Römern fast göttliche Verehrung. Der Name der Waluburg, der 
Seherin aus dem Stamme der Semnonen, wurde sogar im 2. 
Jh. nach Chr. in Ägypten aufgefunden.

In der Bronzezeit entwickelte sich der Sonnenkult, der 
bis dahin stark von Gott Ziu, dem nordischen Tyr beherrscht 
wurde. Diese Form der Sonnenverehrung schloß sich an den 
frühindogermanischen Himmelsgottglauben an. Von der Zeit­
wende an begann sich wohl Wotan (Odin) durchzusetzen, der 
mit dem neben ihm stehenden Bauerngott Donar (Thor) ein 
bestimmendes Element des Volksglaubens war. Mit dieser Zeit 
stimmen die ersten Runenfunde überein.

Im Vergleich zu den Völkern der antiken Welt besitzen die 
mittel- und nordeuropäischen Völker kaum eine Geschich­
te, denn sowohl die Kelten, als auch die Germanen besaßen 
kein Bedürfnis, bei ihrem hochentwickelten, allerdings ganz auf 
mündliche Überlieferungen basierenden Kommunikationssys­
tem schriftliche Zeugnisse abzulegen. Verträge bedurften 
bei ihnen nicht der Schriftform, da sie durch einfache Rituale 
bekräftigt waren. So schwor der Mann ursprünglich bei sei­
nem eigenen Schwert, ähnlich wie zur heutigen Zeit auf die 
Bibel. Das Schwert des Königs wurde als das Symbol für den 
Frieden angesehen.2 Ein Stab oder Stock hatte eine ähnliche 
Funktion und bestätigte den Willen eines Mannes. Der Hän­
dedruck wurde benutzt, um eine Zahlung zu bestätigen, einen 
Verlobungsvertrag zu schließen, Rechte und Vollmachten zu 
übertragen, eine Versöhnung zu bekräftigen.

Auch die religiösen Traditionen waren ausschließlich an die 
mündliche Überlieferung gebunden, wodurch uns eine diffe­
renzierte Einsicht in die Gebräuche versagt bleibt, wie wir sie 

2      Grönbech, Band II, S. 351



264

etwa aus dem sumerisch-babylonischen Sprachraum kennen. 
Es wird vermutet, daß ein keltischer Druide sich während sei­
ner Lehrzeit ca. 20 - 30.000 Verse aneignen mußte. Auf diese 
Weise wurde die Gedächtnisfähigkeit zwar enorm gesteigert, 
aber das Bedürfnis nach schriftlicher Aufzeichnung lange Zeit 
aufgeschoben. Als zu Beginn unserer Zeitrechnung im germa­
nischen Sprachraum die Runen entwickelt wurden, fanden sie 
keine Verwendung innerhalb eines Informations- und Kommu­
nikationssystems. Sie dienten ausschließlich der magischen 
Praxis, der Beschwörung und Bannung.

*

Über Germanen, ihre Götter und Mythen zu sprechen, bringt 
ein völlig anderes Erleben zustande, als wenn man sich etwa 
über griechische Mythen austauscht. Die griechischen Götter 
haben Humor, sind echte Abenteurer, die Kampf, List, Scha­
bernack ebenso kennen wie Rausch und Ekstase. Bei den 
Germanen wird wenig gelacht, und wenn Loki zur Erheiterung 
der Asen mit einem Seil seine Genitalien an die Hörner einer 
Ziege bindet, um sich mit ihr im Zweikampf zu messen, so muß 
dies nicht unbedingt als lustig erlebt werden. Odin bietet mit 
seiner blaugrauen Hülle und seinem in das Gesicht gezogenen 
Hut auch wenig Gelegenheit zur Belustigung. Er verschwindet 
genauso plötzlich wie er gekommen ist und dabei schwer zu 
fassen und zu verstehen. Von ihm wird man nicht einfach ergrif­
fen, ohne im psychotischen Schub zum psychiatrischen Fall zu 
werden. Auch Thor mit seinem derben, affektvollen Tempera­
ment, der sich keine Gelegenheit entgehen läßt, um einem Rie­
sen eine auf die Nuß zu geben, animiert nicht, sich besonders 
für ihn zu interessieren. Differenziertere Gemüter werden sich 
von ihm eher abgestoßen fühlen, wie dies offensichtlich schon 
bei den alten Germanen war, wenn gesagt wird, daß Thors 
Anhänger mehr bei den Bauern, Odins Gefolgschaft mehr unter 
dem Adel zu suchen gewesen sei.



265

Loki bildet hier eine wichtige Ausnahme. Er, der listige 
Fuchs, der Possenreißer, der Schelm, der Lügner, der Schar­
latan und Betrüger, der Erfinder und Ränkespieler, zeigt die 
weitaus menschlichsten Züge, so daß man sich mit ihm am 
besten identifizieren könnte, wenn einem dies aus morali­
schen Gründen nicht zu unangenehm wäre. Loki läßt sich mit 
seinen Anteilen im einzelnen Menschen am besten aufspüren 
und nachweisen. In Loki lassen sich leicht bestimmte Men­
schen aus dem eigenen Freundes- oder Bekanntenkreis erken­
nen, während dies bei Thor und Odin größere Probleme berei­
ten dürfte. Auch der goldbezahnte Heimdall ist leichter in den 
Gegenwartsmenschen zu finden, nicht nur wegen seiner herrli­
chen Goldbrücken, die heute ohnehin aus Porzellan sind, son­
dern auch weil es genügend Sunnyboys und -girls gibt.

Dies ändert sich schlagartig, wenn die Betrachtung von Ein­
zelwesen auf Gruppenphänomene hin verschoben wird. Odin 
läßt sich leichter in Gruppen nachweisen. Ich selbst konn­
te dieses Phänomen in einer Vorlesung über die Germanen 
beobachten, als Odin, der Stürmer und Dränger, mehr und 
mehr begann, sich in der Gruppendiskussion bemerkbar zu 
machen. Das Gespräch war für die Verhältnisse in dieser aka­
demischen Runde ungewöhnlich lebendig, heftig und brachte 
in sehr kreativer Weise atypische Aspekte zutage. Die Teilneh­
mer fühlten sich außerordentlich angesprochen und das Ende 
der Veranstaltung konnte nur mit Mühe durchgesetzt wer­
den. Der Charakter der Germanen läßt sich auf dem Hinter­
grund der Persönlichkeit Odins zweifach beschreiben: Auf der 
einen Seite finden wir „eine harte, wuchtige, auf sich gestell­
te Männlichkeit“ und auf der anderen Seite „den merkwürdig 
schweifenden Hang, der bald beim einzelnen, bald völkisch 
aufbricht“.3

Ninck spricht dabei von einer heldischen Männlichkeit, 
die sich durch Kraft, Stärke, Härte, Widerstandsfähigkeit aus­
zeichnet, die allerdings auch mit Kampfgier, Verwegenheit und 

3      Ninck, S. 108



266

äußerst entschlossenem Handeln verbunden sein kann. Mit 
dazu gehört noch ein starker Drang nach Freiheit und Unab­
hängigkeit. Gewiß sind dies Eigenschaften, die sich so oder 
ähnlich bei allen Völkern beobachten lassen, bei denen das 
Schlachten- und Kriegführen von besonderer Bedeutung ist. 
Was es mit dem Wort „Schlacht“ auf sich hat, läßt sich aus der 
direkten Wortbedeutung unschwer erkennen.

Ein weiterer Charakterzug ist der Drang zum Umherschwei­
fen, der in solcher Art nur von diesem Volk bekannt ist. Selbst 
bei den wesensverwandten Kelten ist er nicht in dieser ausge­
prägten Weise zu beobachten. Die Vielzahl unserer Wanderlie­
der ist ein Ausdruck dafür, aber nur noch ein matter Abglanz 
dieser früheren Unruhe. Diese Wesensseite dürfte einen wich­
tigen Anteil am Brauchtum gehabt haben, das sich in den 
Handwerkszünften und hier besonders bei den Zimmerleu­
ten bis in die Gegenwart hält: Der Geselle geht auf die Walz 
und verbringt einige Zeit umherziehend in der Fremde. Ninck 
glaubt, den Zug der Germanen zum Umherschweifen auch in 
unserer Sprache wiederzufinden, wenn er darauf verweist, wie 
vielfältig wir das Wort fahren und gehen verwenden: „zur Hölle 
fahren“, „in die Kleider fahren“, „aus der Haut fahren“, „die 
Berge fahren (ragen) hoch auf“, wir „verfahren in einer Sache“, 
und selbst unser Leben wird im Sinne einer Reise aufgefaßt, 
wenn wir von „Lebensgefährte und Lebensgefährtin“ spre­
chen. Diese Reihe ließe sich beliebig fortsetzen. Die Wichtig­
keit des Bewegungscharakters in der deutschen Sprache zeigt 
Ninck auch am Beispiel unseres „es geht mir gut“ auf, das im 
Griechischen eigentlich ein „Leiden, Haben, Handeln“ ist, im 
Lateinischen ein „Haben, Sein, Geschehen“, im Französischen 
einem „Sich tragen“ entspricht. Ob diese Beispiele beweiskräf­
tig genug sind, um Charaktere von Völkern zu beschreiben, 
mag dahingestellt sein, nachdenklich können sie allemal stim­
men. Die Verbindung zum Charakterzug der Unruhe und des 
Schweifens und dem von Tacitus berühmt gemachten „furor 
teutonicus“, womit die rasende Wut der Berserker gemeint 
sein muß, wird vermutlich in der großen Bereitschaft der Ger­



267

manen zur Vereinigung mit ihrem Kriegsgott in der Ekstase und 
den damit verbundenen Entrückungsritualen zu suchen sein.

*

Von dem bekannten Mystiker Nikolaus von Flüe ist eine Visi­
on überliefert, deren Inhalt eindeutig auf die Gestalt Wotans 
zurückgeführt werden kann. Nikolaus von Flüe, ein Bauer, Rich­
ter und Ratsherr, lebte in der Schweiz in der Nähe des Vier­
waldstädter Sees von 1417 bis 1487. Er gab sich von seinem 
50. Lebensjahr völlig seinen religiösen Exerzitien hin. Durch 
seine moralische Autorität und Integrität wurde er zu einem 
wichtigen politischen Ratgeber und Vermittler. Die folgende 
Vision, hier der besseren Lesbarkeit wegen stark zusammenge­
faßt, ist von ihm unter dem Namen „Der singende Pilger“ (Der 
singende Berserker) überliefert:

Nikolaus von Flüe wurde „in seinem Geiste“ von einem Pil­
ger aufgesucht, der mit einem umgekrempelten Hut und einem 
blauen oder graufarbenen Mantel bekleidet war, einen Stab 
in der Hand hielt und aus der Richtung des Sonnenaufgangs 
dahergeschritten kam. Vor ihm angekommen sang er wie mit 
Orgelpfeifen ein Alleluja, daß alle Himmel und Erde widerhall­
te. Drei vollkommene Worte entnahm Nikolaus von Flüe diesem 
Gesang und er vermochte nicht mehr zu sprechen.

Nikolaus von Flüe schaute voller Lust und Verlangen auf 
die Gestalt des Wanderers: „Sein Anlitz war braun, so daß es 
ihm eine edle Zierde gab. Seine Augen waren schwarz wie der 
Magnet, seine Glieder waren wohlgeschaffen, daß dies eine 
besondere Schönheit war. Obwohl er in seinen Kleidern steck­
te, so hinderten ihn die Kleider nicht, seine Glieder zu sehen.“4 
Vor seinem Auge ereigneten sich verschiedene Wunder, hinter 
denen er weitere, nicht ausgesprochene Geheimnisse erkennen 
konnte. 

4    von Rohr, Wulfing und von Weltzen, Diana (Hrsg.): Das große Lesebuch 
der Mystiker, München 1993, S. 323  



268

Anlitz und Kleidung des Pilgers wandelten sich: Das 
Gesicht glich einer „Veronika“ und er stand in Hose und Rock 
und mit einer goldbesprengten Bärenhaut bekleidet vor ihm. 
Als er sich verabschiedete, „erkannte er [Nikolaus] eine solche 
Liebe, die er in ihm trug, daß er ganz in sich geschlagen wurde 
und bekannte, daß er diese Liebe nicht verdiente, daß diese 
Liebe in ihm war. Und er sah, daß in seinem Geist, daß sein 
(eigenes) Anlitz und seine Augen und sein ganzer Leib so voll 
minnereicher Demut waren, wie ein Gefäß mit Honig, so daß 
kein Tropfen mehr darein mag. Da sah er ihn (den Wanderer) 
weiterhin nicht mehr. Aber er war so gesättigt von ihm, daß 
er nichts mehr von ihm begehrte. Es schien ihm, er hätte ihm 
kundgetan alles, was im Himmel und auf Erden war.“

Hier erscheint Wotan (Odin), wie ihn schon die alten Ger­
manen geschaut und erlebt hatten. Plötzlich ist er da, fasziniert 
durch seine Gestalt und die Art, wie er mit seinen „Opfern“ 
umgeht. Singend kommt er gewissermaßen aus der Sonne 
in die Welt. Viele seiner Namen stehen mit ihm als Wanderer 
in Verbindung, der immer etwas Veränderndes mitbringt: ent­
weder ist es ein Schwert, eine Botschaft, oder wie bei Niko­
laus von Flüe die drei geheimnisvollen Worte, die dieser als ein 
Wissen um die ungeteilte dreifaltige Gottheit erkennt, und das 
Gefühl der Liebe, die mit einem tiefen Wissen um Himmel und 
Erde verbunden ist. Hinter dem Archetypus des Wanderers 
macht sich das Motiv der Gottsuche bemerkbar, das, wie allen 
vergangenen und gegenwärtigen Mystikern, Nikolaus von Flüe 
ebenfalls keine Ruhe gelassen hat. Es macht den Menschen 
unruhig und gequält sucht er. 

Ein Wanderer ist auf sich alleine gestellt. Dabei scheut er 
die Konformität und flieht vor der unmittelbaren Begegnung, 
die er eigentlich sucht. Er entwickelt durch das Auf-sich-
selbst-gestellt-sein besondere Autonomie und Individualität. 
Doch sein Suchen und Forschen gilt, auch wenn dies vorder­
gründig völlig anders erscheint, seiner Gottsuche und seiner 
Berufung. Der singende Pilger erschien Nikolaus von Flüe, als 
er selbst „im Geiste“ eine Reise gemacht hatte und auf „Wan­



269

derschaft“ war. Darunter müssen wir eine Trancereise verste­
hen, die er vermutlich in einem Zustand der Versenkung in 
Gebet oder Meditation unternahm. Hierzu gehört besonders 
der Gesang, der in der Regel eingesetzt wird, um die Stim­
mung und das Herz zu erheben. So erschallt aus dem Mund 
des Wanderers ein alles erbebendes, christlich gottpreisendes 
„Alleluja“. 

Die Schöpfung selbst also gibt Resonanz auf diesen gott­
gefälligen Gesang und macht zusammen mit seinem Erschei­
nungsbild in jeder Hinsicht die Gestalt Wotans (Odins) zu 
einem Engel. Innerhalb weniger Augenblicke erschließt die­
ser in Nikolaus von Flüe ein Wissen in einem Umfang , wie es 
nicht einmal in vielen Zeitaltern erarbeitet werden kann. Es ist 
das Urwissen des Menschen, das dieser auf der Ebene des 
kollektiven Bewußtseins in sich trägt, aber durch die Vorgän­
ge des Verstandes und der Vernunft nicht erschließen kann. 
Wotan (Odin), dem seinerseits von Mimir dieses Wissen eröff­
net worden war, besitzt den Schlüssel zu dieser Ebene. Indem 
sich der auf seine Vision vorbereitete Nikolaus von Flüe von 
den Energien des göttlichen Pilgers berühren läßt, bekommt 
er auch einen Zugang zu den tieferen Schichten in sich selbst. 
Dies kommt in der goldglänzenden Bärenhaut zum Ausdruck, 
zu der sich der graue Mantel wandelt. 

Der in die Bärenhaut gekleidete Mann erinnert an die Ber­
serker. Im Berserkergang, so wurde das Ritual genannt, ver­
ließen sie ihren Körper in der Trance und schweiften wäh­
renddessen als Tier (meist als Bär, Wolf oder Eber) umher. In 
diesem anfallartigen Zustand, der von odinischer Wut und 
Raserei geprägt war, konnten die „Helden“, durchdrungen 
vom berühmten „furor teutonicus“,5 in der Ekstase schmerzfrei 
durchs Feuer laufen und ähnlich unglaubliche Dinge tun. 

C. G. Jung beschrieb den Vorgang in einem Briefwechsel: 
„Bruder Klaus [Nikolaus von Flüe] erkennt sich in seiner gei­
stigen Pilgerschaft und seiner instinktiven (bärenmäßigen, d.h. 

5    Teutonische Wut, Wahnsinn  



270

einsiedlerischen) Untermenschlichkeit als Christus ... Die bru­
tale Gefühlskälte, die der Heilige braucht, um sich von Frau 
und Kind und Freundschaft zu trennen, findet sich im unter­
menschlichen Tierreich. Daher wirft der Heilige einen Tier­
schatten ... Wer Höchstes und Tiefstes in sich zusammenträgt, 
ist geheiligt, heilig, ganz.“6

Die noch in der Vision erlebte Liebe zum Wanderer gilt hier 
nicht nur diesem persönlich. Sie ist stellvertretend auch für die 
in der Schöpfung wirkende göttliche Liebe (Minne). Was Niko­
laus von Flüe hier erlebt, ist die Begegnung mit einer „Personi­
fikation des SELBST“, wie es Marie-Louise von Franz nennt, in 
der sich das Geheimnis der Tierkraft mit dem absoluten Wis­
sen verbindet, die als „Wahrheit“ empfunden und beschrieben 
wird, ohne daß sie verlangt, von anderen ebenfalls angenom­
men oder verwirklicht zu werden. Dieses Wissen oder diese 
Wahrheit wird nur einzelnen zuteil, obwohl sie zum kollektiven 
Unbewußten gehört, das gleichermaßen eine Teil von uns allen 
ist. Nur wenige werden in der Weise wie Nikolaus von Flüe mit 
einer derartigen Vision beschenkt, die ihnen das Gefühl gibt, 
wieder mit der göttlichen Ebene verbunden zu sein. 

Wotans (Odins) Geist begegnet uns in dieser Vision in 
einer äußerst differenzierten Form, die durch die mystische 
Reife Nikolaus von Flües nicht mehr in das Schlachtfeld des 
schwertführenden Kriegers führt, sondern, obwohl er noch das 
Wesen der alten Gottheit besitzt, zu einer weiteren Integration 
der Persönlichkeit verhilft. 

*
Wie aktuell Wotan (Odin) in diesem Jahrhundert geworden 

ist, versuchte C.G. Jung in seinen Artikel „Aufsätze zur Zeitge­
schichte“ zu zeigen. 

Darin hat er sich 1936 über das Phänomen der deutschen 
Psyche geäußert. Im Zusammenhang mit den Veränderungen, 

6     �C.G. Jung in einem Brief an Fritz Blanke, Briefe, Olten 1972, S. 449, 
zit. nach von Franz, M.-L., Die Visionen des Nikolaus von Flüe, Zürich 
1993,  



271

die sich in Europa mit dem ersten Weltkrieg und der Oktober­
revolution in Rußland abspielten, schrieb er zu den Entwick­
lungen in Deutschland: „Daß aber in einem eigentlichen Kul­
turlande, das schon seit geraumer Zeit jenseits des Mittelalters 
gewähnt wurde, ein alter Sturm- und Rauschgott, nämlich der 
längst im historischen Ruhestand befindliche Wotan wieder, 
wie ein erstorbener Vulkan zu neuer Tätigkeit erwachsen könn­
te, das ist mehr als kurios; es ist geradezu pikant. Er ist, wie 
man weiß, in der Jugendbewegung lebendig geworden und 
wurde gleich zu Beginn seiner Wiedererstehung mit einigen 
blutigen Schafopfern gefeiert. Es waren jene blonden Jünglin­
ge (bisweilen auch Jungfrauen), die man als rastlose Wande­
rer sah auf den Landstraßen vom Nordkap bis nach Sizilien, 
mit Rucksack und Laute bewehrt, treue Diener des schwei­
fenden Wandergottes. Später, gegen das Ende der Weimarer 
Republik, übernahmen das Wandern die Abertausende von 
Arbeitslosen, die man überall auf zielloser Wanderschaft traf. 
1933 wanderte man nicht mehr, sondern man marschierte zu 
Hundertausenden, vom 5-jährigen Knirps bis zum Veteranen. 
Die Hitlerbewegung brachte wörtlich ganz Deutschland auf die 
Beine und produzierte das Schauspiel einer Völkerwanderung 
am Ort. Wotan, der Wanderer war erwacht.“7

Es ist nicht verwunderlich, wenn C.G. Jung die in Deutsch­
land beobachteten Phänomene in Verbindung zum altgermani­
schen Gott Wotan (Odin) bringt. 

Er sah das deutsche Volk zum Zeitpunkt seiner Betrachtung 
in einem Zustand der „Ergriffenheit“ und schrieb: „Wenn man 
Hitler nicht gerade deïfizieren will, was ihm zwar auch schon 
passiert ist, so bleibt nur noch Wotan übrig, der ein Ergreifer 
der Männer ist.“8

Wotan (Odin), der vielfach in Streit und Unruhe verwickelt 
war, wurde infolge der Christianisierung verteufelt und „flac­
kerte nur noch wie ein Irrlicht durch stürmische Nächte“.9 Im 

7     �C.G. Jung, Wotan, S. 5 
8     Jung, Wotan, S. 11 
9     Jung, Wotan, S. 5 



272

Mittelalter wechselte er in die zu dieser Zeit entstandene Figur 
des Ahashver, des ewigen jüdischen Wanderers, dessen Sage 
ausschließlich christlichen Ursprungs ist. Das bedeutet, daß 
das bis dahin an Wotan (Odin) gebundene Motiv des Wan­
derers auf den Juden übertragen und von da an auf diesen 
projiziert wurde. Ein Gedanke, der sehr nachdenklich machen 
kann. 

Doch Wotan (Odin) scheint es nicht zu mögen, wenn seine 
Anhänger nachdenken und reflektieren. Er liebt es, wenn sie 
von seinem stürmischen Wesen erfaßt werden und sich von 
seinem ekstatischen Zauber mitreißen lassen. Die Sprache des 
Dritten Reiches war voll solcher an Wotan (Odin) orientierten 
Bezeichnungen: Der Gott des Windes besaß in seinen germa­
nischen Gauen „Sturmabteilungen“, einen „Volkssturm“ und im 
Hakenkreuz ein Emblem, bei dem der Wind in einem linksdre­
henden Wirbel abgebildet war - eine Symbolik, die in ungüns­
tiger Weise zum Unbewußten hindeutete und so nicht die 
Bedeutung des alten indogermanischen Glücksrades besaß.

Was machte die Deutschen so empfänglich für solche Sym­
bole? Was trugen sie für ein Problem in ihrer nationalen Seele? 
Schauen wir hierzu ein wenig in die Geschichte der Deutschen 
hinein.

*

Wenn wir uns an die Regel moderner psychotherapeuti­
scher Techniken halten, daß wahrgenommene Störungen Vor­
rang haben, seien sie auf der emotionalen Ebene, in der Grup­
pendynamik oder anderswo, dann sollten wir untersuchen, 
was es uns Deutschen so schwer macht, ein unbefangenes 
Verhältnis zu unserer Geschichte aufzuweisen. 

Die historischen Belege für die Geschichte einer deutschen 
Nation lassen sich zu keinem sehr hohen Alter zurückverfol­
gen. Die Bezeichnung „Deutsche“ findet sich erstmals um die 
Zeit 840 n.Chr., als das Fränkische Reich in zwei große Teile 
aufgeteilt wurde. Karl der Kahle erhielt den westfränkischen 
Teil des Reiches, der sich westlich der Schelde, den Argonnen, 



273

der Saónne, den Sevennen und der Rhonemündung erstreck­
te, und in dem die romanisierten Kelten mit den eingewander­
ten Germanen zur französischen Nation zusammenwuchsen. 
Als ostfränkisches Reich erhielt Ludwig der Deutsche das 
Land östlich von Rhein und Ahr. 

In der Folgezeit kam es zu unterschiedlichen Entwicklungen 
der beiden Reiche, wobei besonders im ostfränkischen Teil der 
Einfluß der antiken und römischen Welt deutlich geringer war 
und der Prozeß insgesamt langsamer verlief (z.B. geringere 
Städteentwicklung). 

Die Ereignisse in der Folgezeit sind bekannt: Das ostfrän­
kische Reich erlangte im Mittelalter große Bedeutung und 
bekam eine zentrale Stellung im europäischen Raum. Später 
zerfiel es jedoch wieder in viele Kleinstaaten. So sehr es an 
einem verbindenden Nationalgefühl fehlte, so wurden inter­
essanterweise über die politischen Grenzen hinweg die deut­
schen Kulturtraditionen nicht in Frage gestellt.

Das Wort „deutsch“ läßt sich ableiten vom althochdeut­
schen diotisk, „dem Volk (diot) eigentümlich“ und ist ab 786 
in latinisierter Form belegt. Eine allgemeine Amtssprache bzw. 
Kanzleisprache, wie es früher hieß, entwickelte sich erst, als 
im 14. und 15. Jhd. verschiedene Landesherren das bis dahin 
vorherrschende Latein allmählich durch die eigene Schriftspra­
che ersetzten. Das „gemeine teutsch“ ist in der österreichi­
schen Kanzleisprache 1464 belegt. Aber erst im 18. Jh. kam 
die endgültige Einigung der Gemeinsprache zustande.

Im Bereich der Rechtsprechung bestand zunächst nur ein 
mündlich überliefertes Volksrecht, das ganz auf älteren germa­
nischen Haus- und Sippengebräuche beruhte. Im 5. bis 9. Jh. 
wurden die Rechte der deutschen Stämme erstmals in lateini­
scher Sprache aufgezeichnet. Mit dem Ausgang des Mittelal­
ters verlor es deutlich an Gewicht und wurde durch die Auf­
nahme des römischen Rechtes mehr und mehr verdrängt.

Schriftliche Aufzeichnungen in deutscher Sprache wurden 
erst durch Karl den Großen ermöglicht, der die gesamte ger­
manische Dichtung eintreiben und aufzeichnen ließ. Bis dahin 



274

fand die Überlieferung der Dichtkunst nur mündlich statt.
Karl der Große, der - nebenbei sei es gesagt - sich ganz 

im Sinne der germanischen Tradition kleidete, unterwarf die 
von Widukind geführten Sachsen (772 - 805) auf grausame 
Weise. So ließ er an einem Tage 4000 Sachsen hinrichten und 
in die Elbe werfen, zerstörte die Irminsul, das germanische 
Baum-Nationalheiligtum, und erzwang so 785 die Annahme 
des Christentums. Verbunden sind diese Ereignisse mit dem 
berühmten Sachsenführer Widukind, der sich nach heftig­
sten Widerständen und vorübergehender Emigration zu den 
Dänen schließlich unterwerfen und zum Christentum übertre­
ten mußte. Aus Sachsen ist folgende Gebetsformel übermittelt: 
„Heiliger großer Wodan! Hilf uns und unserm Herrn Wittekind, 
... Pfui dem Schlachter! Ich gebe dir einen Ochsen und zwei 
Schafe und den Raub, ich schlachte dir alle Gefangenen auf 
deinem heiligen Hartisberge.“10 Als Schlachter war hier Karl der 
Große gemeint, der sie das Fürchten gelehrt hatte.

Nun wissen wir, daß Angst und Furcht zwar starke, aber 
keine guten Lehrmeisterinnen sind. Im psychoanalytischen 
Sinne bedeutet dies eine Unterwerfung unter das Überich, das 
hier von Kaiser Karl und einer christlichen Dogmatik repräsen­
tiert wird. Erreicht wird damit übermäßige Anpassung, nicht 
jedoch echtes eigenes Erkennen und Verarbeiten, was die Vor­
aussetzung für die Verinnerlichung eines guten Objektes ist, 
auf das sich weitere Erfahrungen in positiver Weise gründen 
können.

Es bleibt ein Rätsel, welche Kräfte am Werke waren, als 
Karl der Große bei der Christianisierung der Sachsen alle Auf­
zeichnungen des germanischen Kulturgutes bei Todesstra­
fe eintreiben ließ und diese beachtliche Sammlung von meh­
reren Tausend Handschriften bereits kurze Zeit später von 
einem Nachfolger, Ludwig dem Frommen, verbrannt wurde. 
Unersetzliche Dokumente gingen auf diese Weise unwieder­
bringlich verloren.

10    alter Kultplatz in Mitteldeutschland; zit. nach C.A. Vulpius, Handbuch 
der Mythologie, Leipzig 1926, Reprint Leipzig 1987  



275

Man muß sich das Aufeinanderprallen der Kulturen vor­
stellen: Die Germanen waren in ihrer Stammesorganisation 
ganz von Familien- und Sippenstrukturen bestimmt und wenig 
geübt, in Großgruppen bzw. in der Dimension von Massen zu 
denken, zu planen und zu organisieren, wie dies die Griechen 
und Römer schon lange Zeit perfekt beherrscht hatten. 

Karl der Große hatte bereits voll entwickelte Staatsstruk­
turen und ein dazugehörendes Bildungssystem geschaffen, 
dem die übrigen germanischen Stämme nichts Gleichwertiges 
gegenüberstellen konnten. Es war damit lediglich eine Frage 
der Zeit, bis ihr Widerstand gebrochen werden konnte. 

Die ungeheure Grausamkeit, mit der den Heiden die Götter 
genommen und das Christentum aufgezwungen wurde, muß 
in der Tiefe der germanischen Seele eine schmerzhafte Wunde 
hinterlassen haben. 

Die Traditionen der germanischen Völker wurde durch die 
Christianisierung massiv gebrochen, was zwar einerseits das 
heimliche Fortbestehen im Volksglauben begünstigte - der 
Himmelsgott Wotan wurde, wie Jung es beschrieb, zum nächt­
lichen Sturmjäger -, andererseits war durch diesen Abbruch der 
germanischen Entwicklung und dem Überstülpen der christli­
chen Mentalität eine Entwicklungsstörung eingetreten, die im 
Unbewußten des germanischen Volkes eine massive Traumati­
sierung zur Folge hatte.

Die Dynastien der vielen kleinen Einzelstaaten dürften im 
wesentlichen das Haupthindernis einer nationalen Einigung 
gewesen sein. Der scharfe Dualismus zwischen den preußi­
schen und österreichischen Einflüssen blockierte eine andere 
Entwicklung. 

Erst der Deutsche Krieg brachte 1866 mit der Schlacht bei 
Königsgrätz den Frieden von Prag. Jetzt schied Österreich aus 
dem Deutschen Bund aus. 

Die Gründung des Deutschen Reiches erfolgte jedoch erst 
unter dem preußischen König Wilhelm I. am 8. Januar 1871 
nach dem Sieg im deutsch-französischen Krieg, als er sich in 



276

Versaille - bezeichnenderweise nicht in Deutschland! - zum 
deutschen Kaiser proklamieren ließ. 

Welche Höhenflüge der deutsche Nationalismus im Drit­
ten Reich unter Hitler erlangte, ist uns allen hinlänglich und 
schmerzlich bekannt. Weniger bekannt sind der heutigen 
Generation die Zusammenhänge, die sich auf der religiösen 
Ebene im vergangenen Jahrhundert gezeigt haben. In der Zeit 
des Idealismus und der Romantik bemühten sich viele For­
scher um die Wiederbelebung alter mythischer und religiöser 
Inhalte. Auch die Forschungsarbeiten der Gebrüder Grimm 
mit ihren Märchensammlungen, ihren Arbeiten zur deutschen 
Mythologie und dem Bemühen, ein Lexikon der deutschen 
Sprache zu erstellen, gehören hierher. 

Neben den wissenschaftlichen Bemühungen zeigten sich 
jedoch auch Versuche, die altgermanischen Glaubensvorstel­
lungen wiederzubeleben und sich auf germanische Traditionen 
rückzubesinnen. Bis dahin war der deutsche Kulturraum stark 
von antiken römischen und östlichen Vorstellungen bestimmt. 
Jetzt begann Richard Wagner, als erste bedeutende Kulturper­
sönlichkeit, germanischen Mythenstoff, den er der Edda ent­
nahm, in seinen Opern umzusetzen. Mit seinem Zyklus „Der 
Ring des Nibelungen“ bot er seinen Zeitgenossen hierzu einen 
neuen Zugang. 

In verschiedenen religiösen Bewegungen, die ihren Höhe­
punkt in der nationalsozialistischen Zeit fanden, wurde die 
Wiederbelebung altgermanischer Glaubensinhalte und -prakti­
ken versucht. 

Es kam zu Ordensbildungen und Glaubensgemeinschaf­
ten, die auch heute noch existieren. Der „Germanen-Orden“ 
erreichte seinen Höhepunkt in der Zeit von 1913 bis 1922. 
Das Initiationsritual dieses Geheimbundes wurde von einem 
Logenmeister, der dabei den „Wotansspeer“ trug und zwei mit 
Schwertern ausgestatteten Gehilfen geleitet. Bei der Initiation, 
zu dem Wagners Pilgerchor aus der Oper Thannhäuser gesun­
gen wurde, bekam der in Pilgerkleidung gekleidete Initiant 
Belehrungen über die germanische Weltanschauung und deren 



277

zeitgenössische Unterscheidung von minderwertigen Rassen. 
Den Höhepunkt fand das Ritual im Anzünden einer „heiligen 
Fackel“ und der Weihung des Kandidaten mit dem „Wotans­
speer“.

Ein einflußreicher Beitrag zu diesen Entwicklungen stammte 
von Guido von List (Wiener Journalist, 1848-1919), der 1862 
im Alter von 14 Jahren im Stephansdom in Wien den Schwur 
tat, einen Wotan-Tempel zu erbauen. Später versuchte er 
ernsthaft und gründlich germanisches Brauchtum wiederzube­
leben und seine Freunde zu germanischen Glaubensinhalten 
zu bekehren. Es wurden Sonnwendfeuerrituale durchgeführt 
und die Swastika (Hakenkreuz), ein aus alten indogermani­
schen Zeiten überliefertes Symbol für den Lauf der Sonne, als 
Emblem einer wiederbelebten germanischen Mythologie ver­
wendet. Dies war im Jahr 1875, und List nannte seine Lehre 
Armanismus.11 Viele seltsame und teilweise abstruse Phan­
tastereien, die wissenschaftlich nicht haltbar waren, fanden 
durch ihn Verbreitung und beeinflußten weite Bevölkerungstei­
le.

Lanz von Liebenfels (1874 - 1954) gründete die „Neuen 
Templer“ und nannte seine Lehre „ariosophisch“. Über seinen 
„Germanen-Tempeln“ wehte die Hakenkreuzfahne schon vor 
dem ersten Weltkrieg. In ihnen wurden von ihm erdachte Ritu­
ale ausgeführt. Er verbreitete umfangreiches Schrifttum, darun­
ter die „Deutschen Psalmen“ und eine rassengläubige Ausle­
gung der Bibel.

Auch Felix Dahn, der Autor von „Ein Kampf um Rom“ 
(1876) mußte sich 1870 die Beschuldigung der katholischen 
Kirche gefallen lassen, er wolle eine Wiederbelebung der 
Wotan-Verehrung fördern. Es gab unter anderem eine „Wotan-
Gesellschaft“, eine „Germanen-Loge“, einen „Deutschen-
Orden“, zu dem auch eine Jugendgruppe gehörte. 

In vielen Privathäusern und unter freiem Himmel wurden 
Riten zelebriert und in besonderer Weise das Osterfest gefei­

11   �von List, Guido: Der Übergang vom Wuotanismus zum Christentum, 
Wien 1910   



278

ert, das der germanischen Herd- und Frühjahrsgöttin Ostara 
geweiht wurde. Maifeiern und Julfeiern fanden wieder statt. 
Auch für den Himmelfahrtstag und Karfreitag wurden Rituale 
erfunden. 

An alte Bräuche, wie die Kniesetzung, das ist die Aufnah­
me des neugeborenen Kindes durch den Vater und damit 
seine Anerkennung als eheliches und gesundes Kind, erinnerte 
man sich wieder. Familienväter übernahmen die priesterlichen 
Funktionen und führten die Zeremonien von Heirat, Namens­
gebung und Begräbnis durch.

Es ist überliefert, wie sehr Hitler selbst von der Longinslan­
ze fasziniert war, mit der Christus am Kreuz die Seite geöff­
net worden sein soll. Hitler hat sie öfters im Wiener Museum 
bestaunt und auf verschiedenste Weise versucht, in den Besitz 
dieser Waffe zu gelangen. An dieser Lanze wird besonders 
deutlich, wie sehr, hier im Banne romantischer Bedürfnisse, 
historische Zusammenhänge durcheinandergewürfelt wurden. 

Aus dem Dargestellten läßt sich die tiefe und zeitlich weit 
zurückreichende Verunsicherung der Deutschen erkennen. Sie 
sind durch ihr spätes Erwachen im vergangenen Jahrhundert 
eine der jüngsten Nationen im europäischen Raum. Entspre­
chend verspätet begannen sie mit der Kolonialisierung, wäh­
rend sich die übrigen Staaten bereits kräftig bedient hatten. 
Die Niederlagen nach den beiden Weltkriegen hinterließen wei­
tere erhebliche Spuren im Selbstwertgefühl der Deutschen und 
beim einzelnen. 

Scham und Schuld mußten verarbeitet werden und 
erschwerten massiv die Aufarbeitung des durch den Holo­
caust verursachten Schmerzes. Bis heute gibt es Menschen 
und Institutionen, die versuchen, die Judenverfolgung als Pro­
paganda der Alliierten des Zweiten Weltkrieges zu sehen, was 
eine nicht mehr zu überbietende Verleugnung der Geschichte 
darstellt.

Dramatisch beeinträchtigt wurde das Nationalgefühl durch 
die Nachkriegsspaltung Deutschlands. Zwar haben sich beide 
Teilstaaten nach außenhin weitgehend unauffällig verhalten, 



279

doch zeigen sich nach der Wiedervereinigung auf beiden Sei­
ten manche Widerstände. 

Die Teilung war eine unfreiwillige, aber im Unbewußten 
willkommene Möglichkeit, sich von ungeliebten Anteilen zu 
distanzieren. Beide konnten es sich erlauben, den „häßlichen 
Deutschen“, für jeden allerdings unterschiedlich definiert, auf 
den anderen zu projizieren und bei sich selbst nicht wahrzu­
nehmen. 

Weit problematischer erscheint jedoch die von den Ger­
manen herrührende Haltung gegenüber ihren Führern zu 
sein, die sich nicht nur gegenüber einzelnen Persönlichkeiten 
zeigt, sondern sich als grundsätzliches Phänomen bemerkbar 
macht. Wie bei den Einheriern der Walhall wird die Treue und 
Verpflichtung dem Führer gegenüber als einer der ersten Werte 
betrachtet. Daraus resultiert eine große Abhängigkeit und es 
bedarf einiger Anstrengungen, um sich unter solchen Bedin­
gungen ein eigenständiges Urteil zu bilden, und großen Mut, 
sich eventuell zu einer ungehorsamen Haltung durchzuringen. 

Vielleicht ist es unter solchen Umständen leichter zu verste­
hen, daß Zivilcourage nicht die Stärke der Deutschen ist. Ihre 
Helden waren meist Gefolgsmänner, die sich für das Gemein­
wohl opferten. Aus der Distanz der Geschichte werden heute 
Gestalten wie Graf von Stauffenberg geehrt, oder z.B. Schulen 
nach den Geschwistern Scholl benannt, gleichzeitig werden 
aber Menschen relativ schwer bestraft, die sich in einen Sitz­
streik vor ein atomares Waffenlager o.ä. setzen.12 Es ist leicht, 
Zivilcourage zu fordern, doch schwieriger, sie zu leben - und 
sicher auch schwierig für den Staat, eine angemessene Ant­
wort auf couragiertes Verhalten seiner mündigen Bürger zu fin­
den!

Das geringe nationale Selbstbewußtsein zeigt sich auch an 
einem ungenügend ausgeprägten Bewußtsein für eigene Werte 

12  �Die Prozesse um die Sitzblockade vor der amerikanischen Raketen­
basis bei Schwäbisch Gmünd (Mutlangen), an denen sich viele nam­
hafte Persönlichkeiten aus Kultur und Wissenschaft beteiligt haben, 
beschäftigten in den achtziger Jahren die Justiz über viele Jahre.    



280

und Ziele, was sich an der starken Orientierung an Normen 
und Werten anderer Nationen bemerkbar macht. Es ist ent­
täuschend, daß ein so intelligentes und zwischenzeitlich rei­
ches Volk so wenig Bewußtsein für soziales Elend entwickelt 
hat und jetzt innen- und außenpolitisch völlig versagt, wenn 
Probleme sich nicht mehr durch das Überreichen großzügiger 
Schecks zur Entwicklungshilfe lösen lassen. 

Der entscheidende Grund hierfür ist die widersprüchliche 
Haltung der deutschstämmigen Germanen: Durch die Neigung 
zur Gefügigkeit geraten sie in Konflikt mit ihren hochentwickel­
ten Idealen, die durch Kunst und Philosophie eine beachtliche 
Ausdifferenzierung erfahren haben. Einerseits soll einem 
geschlossenen Bündnis (jede Form der Allianz, Nato) gemäß 
dem germanischen Ideal der odinisch-wotanischen Praxis 
die Treue gehalten werden, was zur Vernachlässigung bis zur 
Unterdrückung eigener, persönlicher wie nationaler Ziele führt. 
Andererseits entsteht gerade durch diese Haltung ein Gefühl 
des Zukurzkommens und des Mangels auf den verschieden­
sten Ebenen. Dies wirkt wiederum auf das aggressive Potenti­
al ein, macht ungeduldig, drängt zur Vorherrschaft und Domi­
nanz, für die jedoch nicht genügend echte Eigenverantwort­
lichkeit entwickelt ist, besonders wenn die entsprechenden 
integeren Führungspersönlichkeiten nicht vorhanden sind. Der 
Widerspruch zwischen dem Willen zum Herrschen und Domi­
nieren und den Gefolgschaftsidealen ist von den Deutschen in 
keiner Weise bewältigt. 

Dabei wäre es nicht allzu schwierig, sich Ansprüche ein­
zugestehen und diese in angemessener Form in die entspre­
chenden Konferenzen einzubringen, wenn man bereit ist, die 
ein solches Vorgehen unvermeidlich begleitenden Ängste 
anzunehmen und auszuhalten. Doch das ist eine Mentalität, 
die unseren politischen Vertretern völlig fehlt. Das Äußerste 
an Gefühlen, das sie sich und der Öffentlichkeit zugestehen 
ist die „tiefe Bestürzung“, wenn es Anschlag- oder Unfallop­
fer zu beklagen gilt. Doch bedenken wir, daß Politiker oder ent­
sprechende Führungspersönlichkeiten immer auch ein Spiegel 



281

ihres sozialen Hintergrunds sind, von dem sie gewählt worden 
sind. Das bedeutet, daß wir alle an unserer Integration arbeiten 
müssen. Moralisches Sich-entrüsten über Ausländerhaß und 
seine gewaltsamen Äußerungen genügt nicht, um etwas zu 
verändern. Vielmehr bedarf es eines Bemühens um Einsicht, 
um das Wahrnehmen eigener Anteile an solchen Ereignissen 
und Prozessen: Wie gehen wir mit fremden und unbekannten 
Inhalten und Menschen um? Leider verhalten wir uns gemäß 
der Devise „Was wir nicht verstehen, hat es nicht zu geben!“ 
Ein treffendes Beispiel hierfür findet sich bei vielen naturwis­
senschaftlichen Forschern, wenn sie noch unerklärbare Phä­
nomene auf diese Weise entwerten. Sind wir uns einer solchen 
zweifelhaften Vorbildfunktion für junge Menschen bewußt?

Unbewältigt für uns Deutsche sind auch die kriegerischen 
Anteile. Kaum daß wir diesen sich in zwei Weltkriegen verhee­
rend auswirkenden Teil erschrocken wahrgenommen hatten, 
wurde die Bundeswehr eingerichtet und nun ist es so weit, 
daß wir uns wieder am internationalen „Friedensichern“ betei­
ligen. Alle Erwägungen dagegen werden durch einen einseiti­
gen Realismus beiseite geschoben und weitergehende, unbe­
quemere Betrachtung gemieden. Eine Einbeziehung philoso­
phischer und weiterführender ethischer Erwägungen scheint 
Ängste auszulösen, da sie eventuell zu isolierten Positionen 
führen könnten, bei denen Ichstärke und ein neues Verantwor­
tungsgefühl gezeigt werden müßten. So bleiben wir den alten 
kriegerischen Idealen nicht fern, wobei das Zeigen von Äng­
sten und Schwächen verpönt ist, und stellen diese in einen 
weltweit gepflegten Konformismus, der die Rüstungsindustrie 
kräftig unterstützt und höhere ethische Ziele unterdrückt, weil 
sie lästig und mit Verzicht begleitet sind.

Eine Wandlung des kriegerischen Potentials verhindern 
wir mit solchen Einstellungen. Gewiß, es mag noch lange Zeit 
Situationen geben, die den Einsatz von Waffen verlangen wer­
den. Doch sind wir uns nicht selbst eine neue Position schul­
dig, wenn wir mit unserer unbewußten Neigung zu Konformis­
mus, Gefolgschaft und kriegerischem Handeln so zerstöreri­



282

sche Spuren in der Geschichte hinterlassen haben? Können 
wir nicht doch Vergangenheit neu reflektieren und uns verant­
wortungsbewußt eingestehen, daß wir unsere Möglichkeiten, 
neue Konfliktlösungen im Heute zu suchen, noch nicht in vol­
lem Umfang entwickelt oder benützt haben? Den alten Germa­
nen können wir zugestehen, daß dieses hochdynamische, auf 
Progression ausgerichtete Volk noch eine recht bescheidene 
Reflexionsfähigkeit besaß und mehr zum Handeln getrieben 
war, als wir es heute sind. Hier fehlt uns das Bewußtsein, wenn 
wir noch immer so rasch bündnistreu, gefolgsam reagieren 
und handeln wie unsere Ahnen vor ein- oder zweitausend Jah­
ren. Das bedeutet keinesfalls, Probleme „auszusitzen“ sondern 
besonnen, den eigenen Möglichkeiten entsprechend zu ant­
worten oder sogar vorausdenkend, seinen Visionen gemäß in 
die Welt zu treten. 

Odin/Wotan scheint unter solchen Bedingungen nur wenig 
bewältigt zu sein. An der Vision des Nikolaus von Flüe finden 
wir ein Beispiel, wie eine alte, traditionsreiche und archetypi­
sche Kraft in einer neuen Zeit gelebt werden kann. Odin war 
Kriegsgott einer bestimmten Gesellschaft. Heute kann diesel­
be Kraft in neuer Weise wirken, auch wenn es nicht mehr die 
Energie eines Kriegsgottes ist. Auf uns angewandt heißt dies, 
daß wir uns zwar begeistern lassen und neuen Ideen gegen­
über offen sein können, aber dabei selbstreflektierend, den 
eigenen Zielen gemäß handeln sollten. Odin reißt nur den 
unbewußten Menschen mit sich fort, während er dem bewuß­
ten Individuum seine kraftvollen Energien zur Verfügung stellen 
kann. Unter solchen Umständen ist er keine alles hinwegrei­
ßende und zerstörerisch-kriegerische Gottheit sondern eine 
Energieform, die den integrativen Prozessen im Menschen 
dient. Dazu bedarf es einer Kontrolle der Kräfte Thors, die sich 
in den Affekten bemerkbar machen. Dazu gehört außerdem 
die schöpferische Intelligenz Lokis, die gesammelte Intelli­
genz Hönirs und die Verläßlichkeit und Treue Heimdalls. Wenn 
dies schließlich alles auf der Basis einer liebenden Beziehung 
geschehen kann, wie es durch die Kräfte Freyas möglich ist, 



283

sind die besten Voraussetzungen für integrative Prozesse 
gegeben. Doch allem Anschein nach lieben wir es mehr, uns in 
den Leistungen der großen deutschen „Dichter und Denker“ zu 
sonnen, als etwas zu diesen Vorgaben hinzuzufügen.

Die alten Götter bleiben solange unfreiwillig in uns am 
Leben, wie wir sie mißachten und ihre Energien unverstanden 
zurückweisen. Nur dann brechen sie inflationär, alles bestim­
mend über uns herein, wie es C.G. Jung beschrieben hat. Um 
sie anzunehmen, braucht man sie nicht in einer Weise anbeten 
und verehren oder gar verherrlichen, wie es immer wieder eini­
ge tun, die in der Vergangenheit suchen. Es genügt, sich für 
die Bilder der Seele zu interessieren, Träume und Empfindun­
gen des Körpers ernst zu nehmen und ihnen gemäß zu han­
deln. Das eigene Kritik- und Urteilsvermögen braucht dabei in 
keiner Weise aufgegeben werden. 

Jung empfahl den Weg zur „lebenden Symbolik“. Er kam zu 
dieser Schlußfolgerung, als er feststellte, wie sehr die gegen­
wärtigen Menschen im Rationalismus gefangen sind und durch 
ihr Vernünftigsein alle Symbolik ausgeschlossen ist. Die verlo­
renen Symbole lassen sich nicht zurückgewinnen. Der Weg zur 
symbolbildenden Funktion läßt sich jedoch wiederfinden, wenn 
dem Unbewußten und den Träumen Beachtung geschenkt 
wird. Dabei ist primär die Hereinnahme des Traumes in das 
Leben hilfreich und wichtig, denn in den Träumen bereiten sich 
die Visionen vor. Die intellektuelle Interpretation darf dabei kei­
nesfalls dominieren. Das bedeutet, „daß man mit dem Ich fest 
in einem Fluß psychischen Lebens verwurzelt ist, das sich in 
symbolischer Form ausdrückt und symbolisches Handeln 
erfordert.“13 

Ein solches Vorgehen ist die Voraussetzung, damit die 
archetypischen Energien sich in uns zeitgemäß konstellieren 
können. An einem Beispiel läßt sich das gut zeigen: hoch­

13  �C.G. Jung in: „Das symbolische Leben“ von 1939, GSW Bd. 18, zit. 
nach von Franz, Marie-Louise, Psychologische Märcheninterpretation, 
1989, S. 89

    



284

brennbares Benzin auf die Holztreppe eines Hauses gekippt 
und angezündet, ist verheerend destruktiv,14 aber in einem 
Ottomotor gibt derselbe Brennstoff phantastische Antriebs­
energie ab. Genauso verhält es sich mit psychischen Energi­
en, die z.B. als Aggression oder Sexualität in gleicher Weise 
destruktiv, aber ebenso wertvolle Voraussetzungen für ent­
schlossenes Handeln oder liebevolle Beziehungen sein kön­
nen. 

Nicht übergestülpte Moral befähigt zu einer solchen Hal­
tung sondern das gelebte Vorbild, genau das, was viele unse­
rer frustrierten Jugendlichen nicht mehr angeboten bekom­
men. So stoßen wir sie geradezu - unabsichtlich - hinein in die 
Kräfte des Unbewußten und liefern sie diesen völlig aus! Nur 
das konsequente und auch liebevolle, achtsame Bemühen um 
die seelischen Energien fördern deren Integration. 

Eine für die deutsche Seele möglicherweise recht kränken­
de Anmerkung muß noch getan werden: Deutschland ist ein 
noch weitgehend unreifes Gebilde, das noch große Integrati­
onsarbeit erbringen muß, um sich auch als Volk mit ausgereif­
ter Persönlichkeit beweisen zu können, das nicht nur intelligent 
und materiell wohlhabend ist, sondern sich auch für über­
greifende Ziele dauerhaft einsetzen kann. Die zunehmenden 
Katastrophen und Probleme in den Entwicklungsländern könn­
ten ihm hierzu reichlich Gelegenheit geben, weniger mit Geld 
als mit echtem Einsatz und ethisch hochwertigen und inno­
vativen Ansätzen an humanitären Lösungen mitzuwirken. Das 
hierzu erforderliche Potential wäre ausreichend vorhanden. Um 
zu einem gesunden Nationalgefühl zu kommen, und auch um 
mit sich selbst in besserem Einklang zu stehen, benötigt es die 
Bereitschaft, in neuen Kategorien zu denken und zu planen. 
Erst dadurch ist eine wichtige Voraussetzung für ein stabiles 

14   Hier wird Bezug genommen auf den Brandanschlag, den vier deusche 

�Jugendliche auf ein von türkischen Familien bewohntes Haus in Solingen 
am 29.5.1993 begangen haben und bei dem fünf türkische Frauen in den 
Flammen den Tod fanden.



285

Mitwirken in größeren Gemeinschaften gegeben. Innenpoliti­
sche Probleme der verschiedensten Art ließen sich zudem so 
sehr viel leichter und einfacher lösen. 

Die Klärung der Identität mit der Frage „Wer bin ich?“ läßt 
sich für Individuum, Gruppe, Nation oder Staat durchführen. 
Immer werden wir dabei unmittelbar auch zu unserer Vergan­
genheit vordringen und von dort aus wieder in die Gegenwart 
fragen. Welche Antworten finden wir, wenn wir nach unse­
rer religiösen und spirituellen Identität fragen? Welche Fragen 
lassen wir nicht zu, weil wir sie als lästig oder peinlich emp­
finden? Geben wir unseren Kindern ein Beispiel, wie wir mit 
unbequemen Fragen umgehen? Oder sind wir uns so sicher, 
daß wir glauben, nicht mehr fragen zu müssen? Solche und 
ähnliche Fragen kreisen immer wieder um dasselbe Problem, 
daß wir nicht nur in historischer Hinsicht eine Vergangenheit 
haben, der wir uns bewußt sein sollten. Wir besitzen außer­
dem noch eine mythische Vergangenheit, auch wenn diese für 
uns sehr im dunkeln und über weite Teile im Verborgenen liegt. 
Schon am vielfältigen und reichhaltigen deutschen Aberglau­
ben läßt sich etwas von dieser Vergangenheit erkennen. Doch 
dort fristet das Bedürfnis nach Anbindung an die eigenen reli­
giösen Quellen nur ein Schattendasein. Es gerät in Gefahr, wei­
ter verdrängt zu werden und wird aus dem damit verbundenen 
magischen Denken nicht befreit. Dadurch erfährt es keine wei­
tere Ausdifferenzierung im Bewußtsein. 

Im Verlauf unserer individuellen und kollektiven Entwick­
lung nähern wir uns immer mehr den Göttern, um sie schließ­
lich als eigene Anteile in uns zu verwirklichen. Ein solcher Pro­
zeß vollzieht sich allmählich auch ohne besondere Beachtung 
durch den einzelnen und führt zu einem zweifachen Ereignis: 
Einerseits geht die Gottheit in uns auf, andererseits werden 
wir eins mit ihr. Dieser Vorgang wiederholt sich in jeder Reli­
gion und in jedem Kulturkreis und verläuft nach einem arche­
typischen Muster. Zunächst befindet sich die Gottheit völlig 
außerhalb des Individuums und wird - entwicklungsgeschicht­
lich gesehen - in Gestalt von Tiergöttern verehrt. Danach 



286

kommt eine Phase, in der die Götter Menschengestalt besitzen. 
Je mehr der Prozeß voranschreitet, desto näher kommen wir 
der Stufe, auf der mit der Gottheit ein persönliches Verhältnis 
möglich wird. Schließlich mündet diese Entwicklung in dem 
mystischen Verlangen, mit ihr eins zu werden, sich mit ihr zu 
vereinigen und die „unio mystica“, wie es von der christlichen 
Mystik genannt wurde, zu ermöglichen. „Ich und der Vater sind 
eins“ heißt es im Johannesevangelium.15 Dies verdeutlicht den 
Zusammenhang der personalen Vereinigung des Mystikers mit 
Gott durch die Gestalt Christi als Mittler. 

Da die psychologische Sicht noch einen etwas anderen 
Zusammenhang zum Vorschein bringt, soll hier die Betrachtung 
nicht auf den mystischen Weg beschränkt werden. Die Reli­
gionen sind mit ihren Göttinnen und Göttern durch ihre Leh­
ren den Menschen in vielerlei Hinsicht immer hilfreich bei der 
Lebensbewältigung gewesen. Mit zunehmender Autonomie 
des Menschen wird diese „pädagogische“ Hilfestellung mehr 
und mehr von beiden Seiten zurückgenommen, auch wenn 
dies nicht immer problemlos vonstatten geht und gelegentlich 
- wie alle Ablösungsprozesse - mit schmerzhaften und schuld­
haften Auseinandersetzungen begleitet ist. Wenn die Ablösung 
jedoch gelungen ist, wird eine neue Begegnung möglich: Die 
göttliche Begleitung des Menschen wird nicht mehr als Einmi­
schung oder Bevormundung verstanden, sondern als freund­
schaftlicher Akt der Gottheit ihrer eigenen Schöpfung gegen­
über. Erst an dieser Stelle beginnt die Gottheit im Menschen, 
der gelernt hat, eigenständig, eigenverantwortlich und doch in 
Einklang mit den Gesetzen von Natur und Kosmos zu handeln, 
aufzugehen. Die primitive Identifikation ist einem autonomen 
Ich gewichen, das in Harmonie mit triebhaften Bedürfnissen, 
Ansprüchen, Idealen und den Bedingungen der sozialen und 
sonstigen Umwelt leben gelernt hat. Genau dies ist das Anlie­
gen der Gottheit, die sich gemäß dem Bewußtseinsstand des 
Menschen zu erkennen gibt. Wenn sie in ihrer Äußerung und 

15     Joh. 10,30 



287

Absicht vom Individuum wahrgenommen wird und sich ver­
wirklichen kann, geht sie in diesem auf. Das SELBST des Men­
schen wird identisch mit dem SELBST der Gottheit.

Hier bewegen wir uns in einem Bereich, der für viele Men­
schen recht schmerzhaft ist, da sie glauben, die gesuchte 
Selbstverwirklichung nur unter bestimmten Bedingungen fin­
den zu können. Diese konstellieren sich naturgemäß aus ihren 
biographischen Lebenserfahrungen heraus und sind abhängig 
von erzieherischen Enflüßen. Es ist meist entweder das Über-
Ich oder auch das Ich-Ideal, das hier die Bedingungen und 
Vorgaben für die Qualität und Wirkmöglichkeit der Gottheit 
macht. Infantile Phantasien verhindern die Möglichkeit erwach­
sener Gottesvorstellungen und versperren den eigentlichen 
Zugang zu ihr. Dieser findet sich in den Personen und Situa­
tionen ihrer nächsten Umgebung oder unmittelbar im Indivi­
duum selbst - meist dort, wo er am wenigsten vermutet oder 
gar abgelehnt wird. Die Gottheit bleibt für diese Menschen vor 
allem auf personifizierte Vorstellungen reduziert. Gott ist dann 
z.B. der engherzige, strafende Vater, dem nichts verborgen 
bleibt. Dadurch verwehrt sich ihnen das „Gnadenerlebnis“, wie 
es die Kirche nennt, und die Erfahrung der Transzendenz wird 
blockiert. 

Sich betrachtend oder analysierend auf eine Gottheit ein­
zulassen, bedeutet auch, ihr in ihrer spirituellen Dimension 
zu begegnen. Odin ist ein Gott mit einem besonders großen 
Spektrum, der gerade durch sein hohes Alter und seine feine 
Ausdifferenzierung zum Gott der Fruchtbarkeit, der Unterwelt, 
des Krieges, der Magie und der Dichtung eine tiefe Wirkung 
auf die Psyche der Menschen entfalten konnte. Durch die 
gewaltsame Christianisierung bekam seine Entwicklung eine 
folgenschwere Fraktur, die nicht mehr geheilt werden konnte, 
worüber auch Visionen, wie sie Nikolaus von Flüe hatte, nicht 
hinwegtäuschen können. Dabei sind uns nicht nur Details der 
Mythen verloren gegangen, sondern es ist die Verbindung zu 
altem Wissen abgerissen, das sich nur über Umwege wieder 
berühren, keinesfalls jedoch wiederherstellen läßt. 



288

Odins Einfluß und seine Leistungen sind selbstverständli­
che Bausteine unserer Psyche geworden, auch wenn uns dies 
nicht bewußt ist. Bedauerlich daran ist, daß wir diese entspre­
chenden, zu ihm gehörenden Anteile heute nur noch schwer 
eingrenzen und erfassen können, obwohl er doch so viele 
hochdynamische Eigenschaften in uns eingebracht hat. So 
bleibt auch eine gewisse Trauer, über die nicht verwirklichten 
Möglichkeiten, die in seinem Erbe enthalten gewesen wären. 
Andererseits ist Odin/Wotan, wie alle großen Götter, kein klein­
karierter Ehrgeizling, der nicht Teil eines größeren Ganzen sein 
könnte. Er wirkt solange unerkannt weiter, bis seine Energien 
entweder in anderen Systemen aufgehen oder, wenn ihnen 
dies versagt bleibt, in inflationärer Weise wieder durchbrechen 
und ganz im Sinne der alten Gottheit die Menschen in seiner 
Einflußsphäre erfassen und mitreißen werden, ob ihnen das 
gefällt oder nicht.

Die eingangs erwähnte Grundannahme C.G. Jungs, daß 
„die Götter unzweifelhaft Personifikationen seelischer Gewal­
ten sind“, wird dem Wesen des Göttlichen keineswegs 
gerecht, da sie eine Perspektive ausdrückt, bei der die Gottheit 
als Schöpfung des Menschen erscheint und nicht umgekehrt. 
Zweifellos kommt dem Menschen eine Mitwirkung an der 
Erschaffung der Gottheit zu, wenn er ganz im Sinne der jung­
schen Feststellung unbewältigte seelische Gewalten personi­
fizierend auf eine Göttergestalt projiziert, um sie durch diesen 
unbewußten Vorgang einer weiteren Entwicklung zuführen zu 
können. Erst zu einem späteren Zeitpunkt, wenn reifere psy­
chische Mechanismen zur Verfügung stehen, kann die Projek­
tion zurückgenommen werden und die Gottheit von kindhaften 
Elternübertragungen befreit werden. 

Der Archetypus der jeweiligen Gottheit, wie er sich im 
Mythos dargestellt und repräsentiert, bildet die Vorausset­
zung, diese seelische Kraft inner- und außerhalb der Psyche 
zu erfahren und ihr zu begegnen. Da Odin/Wotan von der 
Zeugung bis zum Tode alle Lebensbereiche berührte, trug er 
entscheidend zur Bewußtseinsentwicklung bei, auch wenn 



289

diese durch den Bruch bei der Christianisierung nicht in der 
von ihm begonnenen Weise weitergeführt werden konnte. Alle 
Phantasien, wie eine Weiterentwicklung mit Odin oder Wotan 
als obersten Gott hätte aussehen können, bleiben Spekulati­
on. Aber es gilt auch, die Begrenztheit Odins zum damaligen 
Zeitpunkt zu sehen, d.h. es war weniger die Begrenztheit der 
Gottheit in ihrem Wesen als vielmehr die geringe Bewußtsein­
sentwicklung seiner damaligen Anhänger. Die Entwicklung von 
Mut, Entschlossenheit, Willenskräften konnte unter seiner Füh­
rung bestens geschehen, Beziehungsfähigkeit, Liebe und Tole­
ranz bedurften jedoch der Energien anderer Gottheiten, wie es 
dann durch die Lehre des Neuen Testaments geschah. 

Das Mysterium dieses Gottes ist umfassend und vielschich­
tig, auch wenn ihm weibliche Qualitäten weitgehend fehlen 
und er von einer Androgynisierung noch entfernt ist. 

Nach der Überbetonung der männlich orientierten Werte gilt 
es besonders die in der Vergangenheit äußerst vernachlässig­
ten und unterdrückten weiblichen Werte wieder zu entdecken 
und zu entwickeln, wenn wir nicht in einer einseitigen, unsen­
siblen Haltung erstarren wollen. Hierzu gehört, daß wir zu einer 
größeren Sensibilität emotionalen Vorgänge gegenüber finden 
und die Wichtigkeit und Bedeutung der sozialen Beziehun­
gen, innerhalb und außerhalb der Familien, anerkennen. Neue 
Begegnungsmöglichkeiten und das Bewußtsein für die Gefah­
ren einer einseitigen Lebenseinstellung können die Folge sein. 

Die Betrachtung unserer historischen Vergangenheit, 
ganz besonders in mythologischer Hinsicht, bringt hilfreiche 
Erkenntnisse zutage, wenn sie nicht ausschließlich auf ratio­
naler Basis durchgeführt wird. Die Einseitigkeit der Germanen 
zeigte sich in fast allen Lebensbereichen, und wir konnten sie 
bis heute leider noch nicht überwinden. Aus dem griechisch-
römischen Kulturkreis sind weitere, patriarchal überzogene 
Werte hinzugekommen. 

Mit einfachen Schritten läßt sich diese gesellschaftlich 
gefährliche Verkrustungs- und Erstarrungsgefahr verhin­
dern: Durch eine Vertiefung unseres Geschichtsverständnis­



290

ses könnten wir den zerstörerischen Teufelskreis aufspüren, in 
dem sich unsere Konfliktmodelle und -lösungen auf der Ebene 
von Politik und Verwaltung bewegen. Doch sind wir bereit, die 
sich überall installierten Machtstrukturen in ihren kriegerischen 
Anteilen zu reflektieren? 

Dazu müßte auch „psychologische Geschichte“ mit der 
dazugehörigen Motivationsforschung eingeschlossen werden. 
Mit ihr ist die Bereitschaft gemeint, sich für psychische Belan­
ge, Motive und ihre Zusammenhänge für die Menschen der 
Vergangenheit zu interessieren und die daraus folgenden oder 
möglichen Konsequenzen für die Gegenwart stärker zu berück­
sichtigen.

Die wissenschaftlichen Disziplinen Philosophie und Psy­
chologie müssen sich aus ihren Gelehrtenstuben und Hinter­
zimmern befreien und ihre Erkenntnisse und Ansichten in die 
gesellschaftliche Diskussionen einbringen. Management und 
Politik brauchen mehr praxisnahe Informationen, die sich nicht 
auf Hearings mit Alibifunktion beschränken, sondern zu einem 
erweiterten und verbesserten Verständnis der psychischen 
Realität der Menschen führt. Nur diese allein darf, unter höchs­
ter Achtung vor dem Leben anderer Wesen, die Grundlage von 
Entscheidungen sein.

Zur Prophylaxe müssen wir in der Erziehung der Kinder und 
Jugendlichen aller Schularten die Fähigkeit zur Reflexion und 
ganz besonderers zur Selbstreflexion fördern. Die Projektions­
neigung, unbewußte eigene Anteile auf die soziale Umwelt zu 
projizieren, kann dadurch deutlich vermindert werden und es 
entsteht eine entscheidende Voraussetzung zu einer besseren 
Verständigungsmöglichkeit in Konfliktsituationen. Was wir ver­
stehen, können wir nicht mehr so leicht entwerten und verurtei­
len. Nur wenn wir wissen, wer wir sind oder wer wir nicht sind, 
was wir können oder nicht können, sind wir fähig, mit unseren 
Grenzen umzugehen. Gerade in Zeiten des Umbruchs und 
Wandels, wie wir ihn zu dieser Zeit erleben, bedarf es eines sol­
chen Wissens. 



291

Wenn die Elternhäuser diese Funktionen nicht erbringen 
können, muß dies von den Schulen eingebracht werden. Und 
wenn die Lehrer und Lehrerinnen es von sich aus nicht zu leis­
ten vermögen, den Kindern und Jugendlichen ein Bewußtsein 
für eigene und fremde Werte und ein angemessenes Reflexi­
onsvermögen zu übermitteln, sollten die Universitäten und alle 
Ausbildungsstätten für Erzieherinnen und Erzieher in diesem 
Sinne ihre Aufgaben entdecken. Die Wissensvermittlung darf 
unter Gesichtspunkten einer zukunftsorientierten Entwicklung 
immer erst an zweiter Stelle stehen. Doch leider ist die Realität 
genau umgekehrt und emotionale Bereiche werden sträflichst 
vernachlässigt! Es ist selbstverständlich, daß solche Schrit­
te nicht für sich allein etwas bewirken, sondern nur in einem 
umfassenden Kontext gesehen und verwirklicht werden kön­
nen. 

Wenn es über lange Zeit hinweg für die Germanen wichtig 
war, Ichkräfte und Ichfunktionen, Entschlossenheit und Mut zu 
entwickeln, so sind wir inzwischen an einer Entwicklungsposi­
tion angelangt, an der andere Werte mitberücksichtigt werden 
müssen. Achtung vor dem Nächsten, Toleranz, Anteilnahme, 
Liebesfähigkeit dürfen nicht nur zum Vokabular der Pastoren 
gehören, sondern sollten Werte und Basis für alle weiteren Vor­
gänge sein. 

Solange bei finanziellen Engpässen des Staates und der 
Kommunen immer zuerst die Belange der sozial Schwachen 
und der Kinder mißachtet werden - natürlich stets aus bestens 
begründeter Notwendigkeit - werden die genannten Werte lei­
der pastorales Geschwätz bleiben müssen. Wenn beispiels­
weise politische Parteien sich in ihren Namen christlicher oder 
ähnlich hochwertig besetzter Wertbegriffe bedienen, sollten sie 
sich bewußt sein, daß Namen nicht nur mit Programmen son­
dern mit energetischen Schwingungen verbunden sind, die zur 
Erfüllung drängen oder - wenn ihnen dies nicht ermöglicht wird 
- in gegenteiliger Weise zerstörerische Wirkungen entfalten. 
Nomen est Omen.



292

Solche Überlegungen mögen weit weg von den Alltags­
realitäten erscheinen. Doch wozu geben wir Milliarden für die 
Forschung aus, wenn wir uns selbst damit nur Werkzeuge zur 
Zerstörung schaffen, die Segnungen der Sozialwissenschaften 
aber nur sehr begrenzt zulassen? Wenn die alten Germanen 
sich den Rat ihrer mit den Gottheiten in Verbindung stehen­
den Priester und Priesterinnen holten, versuchten sie mit ihren 
bescheidenen Mitteln, optimale Entscheidungen zu treffen. 

Konfliktlösungen nach Art des Germanen Odin-Wotan 
durch Magie oder Krieg helfen heute nicht mehr, wohl aber 
eine Vision von einem neuen Miteinander. Heute können wir 
auf der Basis verschiedenster Wissenschaftdisziplinen mit viel 
besseren Voraussetzungen ganzheitliche Urteile finden, ohne 
Zuflucht bei den Göttern nehmen zu müssen; wir sind fähig, 
uns gegenseitig einzubeziehen und uns mit den Bedürfnissen 
nach Macht, Geltung und Anerkennung auseinanderzusetzen. 

		  Manches sagt ich,
		  mehr noch wollt ich,
		  ließe zur Rede
		  Raum das Geschick.16

16    „Das jüngere Sigurdlied“, Vers 71 (aus dem 13. Jahrhundert); Genz  
mer S. 233



Anhang





295

Runen

Die nordgermanische Runenreihe werden auch als Wikingerrunen bezeich­
net. Die nachfolgende Aufstellung mit der jeweiligen Bedeutung der ein­
zelnen Runen orientiert sich an Szabó, Zoltán: Buch der Runen, München 
1985.

FA

UR

DORN

AS

RIT

KAN

HAGAL

NOT

IS

AR

SIG

TYR

BAR

LAF

MAN

YR

EH

ODIL

Vater

Urquell

Kraft

Sprache

Ritter

Potenz

Kristall

Not

Wille Gral

Gesetz

Verführung

Mensch

Leben

Mutter

Speer

Sieg

Adler

Nordgermanische Runenreihe
(Wikinger-Runen)

aus Szabó, Zoltán: Buch der Runen, München 1985



296

Zeittafel

vor der Zeitwende (v. Chr.):

ca. 2500		  Ausbreitung der Indogermanen
ca. 2000		  Trennung von Ost- und Westgoten
ca. 1000		�  Germanen, Kelten und Lettoslawen teilen das 

indogermanische Gebiet
52		  Caesar schreibt über die Germanen

nach der Zeitwende (n. Chr.):

im 1. Jahrh.	� Tyr wird als oberster Gott von Wotan am Rhein verdrängt
98		  Tacitus schreibt die Germania
ca. 200		  Entstehung der Runenschrift
ca. 500		�  Wotansreligion wandert nach Skandinavien, 

gleichzeitig gelangt von Dänemark der Nerthus-
Kult dorthin

ca. 600		�  „Wanenkrieg“ (vermutlich zwischen dänischen 
Wotansanhängern und schwedischen Freyr-
Kult-Anhängern)

im 3. - 4. Jahrh.	�Tyr wird bei den Niederdeutschen von Wotan verdrängt
im 8. Jahrh.	� Tyr wird in Süddeutschland von Wotan verdrängt
772		�  Karl der Große zerstört die Irminsul in Westfalen
ab 783		  Wikingerzeit (bis ca. 1060)
ab 800		  Skaldenpoesie
ca. 800		  Besiedlung Islands von Norwegen aus
vor 1100		  Übertritt der Isländer zum Christentum
1241		  Snorri wird ermordet
ca. 1250		  Lieder-Edda wird beendet



297

Abkürzungsverzeichnis

ags. 	 angelsächsisch
ahs.	 althochdeutsch
Alv.	 Alvislied, Alvismál
an. 	 altnordisch
Apok. 	 Apokalypse
as. 	 altsächsisch
Bdr. 	 Baldrs draumar
Drd. 	 Walkürenlied, Darratharljóth
Gen. 	Genesis
germ. 	 germanisch
got. 	 gotisch
Grm. 	Grimnismál
Gylf. 	Gylfaginning
Háv. 	 Hávamál
Hdl. 	 Hindlulied
Hm. 	 Hamdismál
Hrbl. 	Harbardlied
Hym. 	Hymnirlied
idg. 	 indogermanisch
kelt. 	 keltisch
KHM. 	 Grimm’s Kinder- und Hausmärchen
lat. 	 lateinisch
Ls. 	 Lokasenna
mdh. 	mittelhochdeutsch
norw. 	 norwegisch
Rm. 	 Reginsmál
Rth. 	 Merkgedicht des Rig, Rigsthula
sanskr. 	 sanskrit
Sd. 	 Lied von Sigrdrifa, Sigrdrifumál
Skam. 	 Skáldskaparmál
Skm. 	Skrinirlied, Skirnismál
Thrk. 	Thrymlied, Thrymskvida
urgerm. urgermanisch
Vkv. 	 Völundarkvida
Vsp.	 Völuspá
Vpssk. 	 Völospá in skamma (kurze Weissagung der Seherin)
Vtrm. 	Vafthrudnismál



298

Glossar der germanischen Namen

Ägir		�  Wassermann, Meerriese, der Herrscher über das Meer, seine Gat­
tin ist die Meerriesin Ran

Ägirshelm	� Helm; Schreckenshelm des Ägir, aegr = schrecklich
Ägirstöchter	 neun Töchter des Ägir mit der Meerriesin Ran
Alben		  Elfe, Elfen, álfr = die Albin
Aldafadir	 ein Name Odins; Vater der Menschen; Aldafödr
Aldagautr	 ein Name Odins; Menschen-gautr
Alfheimr	 Welt der Alben; eine der neun Welten Yggdrasils
Ali, Vali	� Vali, Sohn Odins; auch Loki hat einen Sohn gleichen Namens
Allbehend	 myth. Pferd der Sonne
Allvaldi	 Riese; der Allmächtige; Vater (s. Ölvaldi) des Thjazi
Allvater	 ein Name Odins; Allfödr
Alsvidr		� Pferd; sehr schnell; zieht mit Pferd Arvakr zusammen die Sonne
Alswinn	 Allbehend; myth. Pferd der Sonne; s. Arvakr
Amsvartnir	 See; auf ihr ist die Insel Lyngvi, s. Fernir
Anarr		  Zwerg; der Andere
Andhrimnir	 Koch in Walhall; der dem Ruß Ausgesetzte
Andlangr	 2. Himmel; der ganz Lange, Weite
Andwari	 Zwerg; Loki fängt ihn im Wasser als Fisch
Angeyja	 Riesin; die der engen Insel; Mutter Heimdalls
Angrboda	� Riesin; die Kummer Bereitende; Gattin Lokis, Mutter von Hel, Fen­

rir und der Midgardschlange
Annar		�  der Andere, der Zweite; Vater der Jörd (Erde), zweiter Mann der 

Nótt (Nacht)
Arvakr		 Pferd; zeitig wach; zieht den Sonnenwagen mit Alsvidr
Asaheimr	 Welt der Asen
Asbrú		  Brücke; Asenbrücke; s. Bifröst, Himmelsbrücke
Asen		  Asen; ans = Balken, Pfahl; ásu = Lebenskraft
Asgard	 Asgard, Heim der Asen
Ask, Askr	 Mensch; Esche; Mann des ersten Menschenpaares, s. Embla
Audr		  Audr; Reichtum; Sohn der Nótt mit Naglfari
Audhumbla	� die (milch-)reiche, hornlose Kuh; Ur-Rind, das den Ur-Riesen Ymir 

ernährt
Aurboda	 Riesin; aurr = Feuchtigkeit; Mutter Gerdrs
Aurgrimnir	� Ur-Riese, mit Ymir identisch; der aus Sand entstandene Zornige, 

aus dem Sand geborener Brüller
Austri		�  Zwerg; Osten; stützt den aus Ymirs Schädel gemachten Himmel
Baeldaeg	 Balder; der leuchtende Tag; myth. Name für Balder
Balder, Baldr	 Ase; Sohn Odins; bhel = weiß, bealdor = Herr, Fürst
Báleygr	 ein Name Odins; der mit den flammenden Augen
Bara		�  Riesin; Welle; Tochter Ägirs, Erscheinungsform des Meeres
Bergelmir	� Riese; der Berg-Brüller; Sohn des Thrudgelmir, Enkel des Ymir, 

stieg mit Frau in seinen Mahlkasten um zu überleben



299

Berserker	� Krieger; ber- = Bär, serkr = Hemd; Odins Männer, die sich ihm
		�  mit ekstatischen Riten verschworen und dabei schmerzunempfind­

lich waren
Bestla		� Riesin; Ehefrau (?), Rinde, Bast (?); Mutter der Brüder Odin, Vili und 

Ve
Bifröst		� Brücke; schwankende Himmelsstraße, „der nur kurz zu sehende 

Regenbogen“, s. Bilröst
Bil		  Asin; Augenblick; auch eine Gestalt im Mond
Bileygr		 ein Name Odins; der schlecht Sehende; s. Báleygr
Billingr		� Mädchen; Zwilling, Zwitter; Odin will es verführen, sie legt einen 

Hund zu ihm ins Bett
Bilröst		� Brücke; bil = Augenblick, Brücke nach Asgard (auch Bifröst)
Bilskirnir	� Halle; der mit den Lichtstrahlen Blitzende; Saal in Trúdvangr, Besit­

zer Thor
Bláinn		� Ymir; blau, schwarz; weil aus seinem Schädel der blaue Himmel 

gemacht ist (?)
Blinkjanda-böl	 bleiches Unheil; Bettvorhang der Hel
Blódörn	 Riesin; die mit blutigem Haar = Welle; Tochter Ägirs
Bodn		  Gefäß für Skaldenmet
Bölthorn	 Riese; Unglücks-Dorn; Vater der Bestla
Bölverkr	 ein Name Odins; der Übelstifter
Borr		  s. Burr
Bragi		�  Skalde; ältester Skalde, den wir kennen; bragr = Häuptling, Fürst; 

Dichter; Gott der Dichtung; Gatte der Idun; auch Name für Odin
Brakteaten	 kreisrunder, einseitig geprägter Schmuck, Schmuckscheiben
Breidablik	 Heim; das weithin Glänzende; Wohnort Balders
Brimir		  Halle; Saal in Gimle 
-		  Ymir; Meer; Umschreibung 
-		  Halle; Götter halten hier ihre Trinkgelage
Brisingamen	 Schmuck; brisa = glänzen; Halsband der Freya
Brokk, Bokkr 	� Zwerg; der mit metallenen Bruchstücken Arbeitende; Bruder Sind­

ris
Brynhild	 Walküre; Brünhilde
Búri		  Buri; Erzeuger, Vater; Stammvater der Götter
Burr (Borr)	 Vater Odins; Sohn
Byggvir	 Diener Freyrs
Byleiptr	 s. Byleistr; Bruder Lokis
Byleistr	 leiptr = Blitz, bylr = Wind; Bruder Lokis, s. Byleiptr
Bylgja		  Riesin; Welle; Tochter Ägirs
Byrgir		  Verberger; Brunnen im Mond
Dagr, Dag	 Tag; Personifikation des Tages
Dáinn		  Hirsch; gestorben; s. Yggdrasil
Delling, Dellingr	� Morgentau, Vater von Dag, seine Ehefrau ist die Nacht 
-		  Zwerg; der Glänzende, oder: der Berühmte (?)
Ding		  s. Thing

Disablót	 Opfer; Disenopfer; am Winterbeginn Mitte Oktober



300

Disathing	� Thing, das zur Zeit des Disen-Opfers Anfang Februar abgehalten 
wurde, auch „Mütternacht“ (?)

Disen, Dise	� weibliche [Fruchtbarkeits-]Gottheiten; Seelen verstorbener Frauen 
(?)

Donar		  Donner; südgermanischer Name Thors
Draupnir	� der Tropfer; Odins Ring von Brokk und Sindri geschmiedet 
-		  Zwerg; Goldschmied
Dröfn		  Riesin; Welle; Tochter Ägirs und der Ran
Drómi		  zweite Fessel für Fenrir
Dúfa		�  Riesin; Untertaucherin = Welle; Tochter Ägirs und der Ran
Duneyrr	� Hirsch; der mit daunigen (oder braunen) Ohren; s. Yggdrasil
Durathór	 Hirsch; Schlummer-Eber (?); s. Yggdrasil
Durinn		� Zwerg; der Schläfrige (?) oder: Türhüter, dämonisches Wesen
Dvalarr	 Hirsch; s. Dvalinn (?); s. Yggdrasil
Dvalinn	� Zwerg; der Langsame, der Schlafende 
-		  Hirsch; s. Yggdrasil, s. Dvalarr
Earendel	 Gott (?); Morgenröte, Morgenstern; s. Aurvandill
Ebenhoch	 ein Name Odins; s. Jafnhar
Edda		  Liedersammlung; odr = Dichtung, edda = Urgroßmutter
Eikin		  die Wütende; myth. Fluß
Eikthyrnir	� Hirsch; der mit eichenblattartigem Geweih; auf Walhalls Dach frißt 

am Baum Laeradr
Einherier	 Einherier; die allein Kämpfenden; s. Walhall
Eir		�  Asin; die Helfende; wurde als die beste Ärztin bezeichnet
Eistla		�  Riesin; Stürmische (?) Geschwollene (?) Glühende (?); eine der 

neun Mütter Heimdalls
Eldhrimnir	 Kessel; der durch Feuer Berußte; s. Walhall
Eliwagar	� Elivágar; él = Unwetter, vágr = Meer (?); giftige Reiftropfen; einer 

der vier Ströme am Weltenbeginn
Eljúdnir	 die Regenfeuchte; Halle der Hel
Elli		�  Alter; Personifikation des Alters; die starke Pflegemutter des 

Utgard-Loki
Embla		� Frau des ersten Menschenpaares, Ulme (?) Rebe, Schlingpflanze 

(?); s. Askr
Eostra		 Göttin; (= April), s. Ostara
Ermengang	 Schlange; s. Midgardschlange
Erzkühle	 Blasbalg; zwei Blasbälge hatte die Sonne
Eyrgjafa	� Riesin; Sandspenderin (?) oder: Narbenspenderin; eine der neun 

Mütter Heimdalls, 
Fafnir		�  Drache; der Umarmer; von Sigurd getötet
-		�  Zwerg; s. Drache; Sohn Hreidmars, Bruder von Otr und Regin
Fallanda-forad	 Fall-Gefahr, Hindernis; Schwelle zur Wohnung Hels
Farbauti	� Riese; der gefährlich Schlagende; Blitz, oder: Sturm; Vater Lokis
Farmagud	 ein Name Odins; Lasten-Gott (s. Farmatyr ident.)
Fasolt		  Riese; Gebieter des Gewitters, ident. mit Kari (?)

Fenrir		�  Fenriswolf; fen = Sumpf, Sumpfbewohner (?); Wolf, seine Eltern
		  sind Loki und die Riesin Angrboda



301

Fensalir	 Heim; Sumpf-Säle; Wohnort der Frigg, s. Quellkult
Fimbulthulr	 ein Name Odins; mächtiger Redner, mächtiger Weiser
Fimbultyr	� ein Name Odins; gewaltiger Gott; Name für den germanischen 

Hauptgott, Tyr-Rune
Fimbuthul	� mächtiger Wind (?) mächtiger Redner (?); myth. Fluß des Elivágar
Fjalarr		� Zwerg; der Verberger (?) Betrüger (?); ermordet mit seinem Bruder 

Galarr Kwasir, s. Skaldenmet
Fjölvarr	� Riesin; der sehr Vorsichtige; myth. Person, dort verbringt Odin fünf 

Jahre während seiner Verbannung
Fjölverkr	 Riese; der viel Arbeitende; s. Riesenbaumeister
Fjörgyn	 Jörd; Erde; Mutter Thors
Fjörgynn	 (s. Fjörgin); Vater der Göttin Frigg
Fjörm		  myth. Fluß des Elivágar
Fólkvangr	 Feld des Volkes, des Heeres (?); Wohnort der Freya, Totenort
Fönn		�  Riesin (?); Schneewächte; Personifikation des Winters (?)
Fornjótr	� alter Jüte; Urriese, myth. Ahnherr, seine drei Söhne sind: Meer, 

Feuer, Wind
Forseti		� Ase; Vorsitzender; Sohn von Balder und Nanna
Franangrsfors	� Wasserfall von Franagr; kein myth. Ort sondern dichterische Aus­

gestaltung des Aufenthaltsort Lokis bei seiner  Flucht
Frea		�  Frigg; (langobardisch) 
-		  Freyr; Herr; angelsächs., auch Bezeichnung für Christus!?
Freitag		 Tag der Freya, Frîja; Wochentag
Freki		  der Gierige; einer der Wölfe Odins, s. Geri
Freya		�  Frau, Herrin; Tochter Njördrs, Göttin der Liebenden, Schwester des 

Freyr
Freyr		  Herr; Sohn Njördrs, Wane, Bruder der Freya
Fricco		 Freyr; fridkan = Liebhaber
Frigg		�  fri, freo = Frau; priya = Geliebte; Frau Odins, Göttin der Frauen
Frô		  Freyr; Herr
Frosti		  Zwerg; Kälte, Frost
Frühwach	 myth. Pferd der Sonne
Fulla		  Asin; Frau (?) Zofe der Frigg, trägt deren Schatulle
Fumbulwinter	 Winter; der Riesenwinter; s. Ragnarök
Fylgien	� fylgja = folgen, Folgegeist; werden nur im Traum oder von Seherin­

nen gesehen
Galarr		�  Zwerg; Schreier; tötet Kwasir zusammen mit seinem Bruder Fjallar
Gald, Galdr	� Magie; Zaubergesang, durch die Seherin bei der Wahrsagesitzung
Gangláti	 der Langsame; Knecht der Hel
Gangleri	� ein Name Odins (?); der vom Gehen Müde (?); s. Odin, als einsa­

mer Wanderer

Ganglöt	 die Langsame; Magd (allegorisch) der Hel
Garm, Garmr	� (ident. mit Fenrir (?)); myth. Hund vor Gnipahellir an der Hel ange­

kettet
Gaut		  Gott; s. Gapt, Gautr, Gott; Name für Gott
Gefjon		 Asin; die Gebende; s. Freya, Fruchtbarkeit-Schutz
Gefn		  Freya; Geberin



302

Geirahöd	 Walküre; Kampf (geirr = Speer; höd = Kampf)
Geiravör	 Walküre; Speergöttin; ident. mit der Göttin Vör (?)
Geirdriful	 Walküre; Speerschleuderin
Geirönul	 Walküre; die mit dem Speer Vorwärtsstürmende
Geirrödargard	� Ort; Geirröds Hof; Wohnort des Riesen Geirrödr in Jötunheim
Geirskögull	 Walküre; Speerkampf
Geirvimull	 von Speeren sprudelnder Fluß; myth. Fluß des Elivágar
Gelgja		� Fessel; Pfahl, Fessel, mit der Fenrirs am Felsen Gjöll festgekettet 

wird
Gell		  myth. Fluß des Elivágar
Gerdr		�  Riesin; gardr = umzäuntes Feld; Tochter Gymirs, Freyrs Gattin
Geri		�  Hund; der Gierige; bewacht mit anderen Höllenhunden die Hel
-		  der Gierige; Odins Wolf, s. Freki
Gersimi	� Asin; Kostbarkeit; Freyas Tochter Hnoss, Synonym zu Hnoss
Gifr		�  Hund; der Gierige (?) Unhold; bewacht mit anderen Höllenhunden 

die Hel
Gilling, Gillingr	� Riese; der Lärmer, Schreier; Vater des Suttungr, s. Skaldenmet
Gimle		�  Himmel; der vor Feuer geschützte Ort (?); Ort an dem die Men­

schen nach Raknarök leben
Ginnungagap	� Ort; der mit magischen und schöpferischen Kräften erfüllte 

Urraum; Abgrund am Rande der Welt, Chaos
Gipul		  die Klaffende; myth. Fluß
Gjallarbru	� Brücke; Brücke über den Jenseitsfluß Gjöll; Jenseitsbrücke, 

bewacht von Magd Modgudr
Gjallarhorn	� das laut tönende Horn; Heimdalls Horn ertönt beim Ragnarök
Gjalp		�  Riesin; die Schreierin oder: die Brausende (?); eine der neun Mütter 

Heimdalls, auch Tochter Geirröds (?)
Gjöll		�  Lärm; myth. Fluß des Elivágar, s. Gjallarbru Hel 
-		  Lärm; Steinplatte, an die Fenrir gefesselt ist
Gladsheimr	 leuchtendes Heim, Freudenheim; Wohnort Odins
Glapsvidr	� ein Name Odins; der geübte Verführer; s. Rindr und Gunnlöd
Glasir		�  Hain; der Glänzende; Bäume mit goldenem Laub vor Toren Wal­

halls
Glaesisvellir	� Jenseits; die glänzenden Gefilde, glänz. Hain; paradiesartiges 

Gefilde im Jensseits, s. Gudmundr
Gleipnir	 die Offene; dritte Fessel Fenrirs
Glen, Glenr	� Sonne; Öffnung in den Wolken; Mann, der die Sonne personifiziert
Glitnir		�  der Glänzende; Wohnung Forsetis, silberglänzende Säule

Gná		�  Asin; hochaufragend (?); Botin der Frigg; besitzt den Hengst 
		  Hofwapnir
Gnipahellir	� überhängende Höhle; myth. Ort, davor ist der Hel-Hund Gramr 

angekettet
Goinn		  Schlange; Land-Tier; s. Yggdrasil
Göll		  Walküre; Lärm, Kampf; Synonym für Kampf
Gömul		 die Alte (?); myth. Fluß
Göndul	� Walküre; Zaubertier; Werwolf (?); Lenkerin menschlichen Schick­

sals



303

Gràd		  die Gierige; myth. Fluß
Grábakr	 Schlange; Graurücken; s. Yggdrasil
Grafvitnir	 Schlange; Gruben-Wolf (?); s. Yggdrasil
Grafvölludr	 Schlange; der in der Grube Grabende (?); s. Yggdrasil
Gram		�  Schwert; der Grimmige; von Regin für Sigurd geschmiedet
Grani		  myth. Pferd des Sigurd, s. Waberlohe
Greip		�  Riesin; Griff; Tochter Geirröds (?) von Thor erschlagen (?)
Gridr		�  Riesin; Gier, Heftigkeit; Mutter Vidars des Stillen, freundliche Rindr
Grimnir	 ein Name Odins; der Maskierte; s. Skaldenmet 
Gróa		  Seherin; wachsen, gedeihen; Mutter Svipdagrs
Grógaldr	 Zauberlied der Gróa
Gudrun, Gudr	� Walküre; s. gunnr; reitet in der Schlacht voran, eine der drei voran­

reitenden Walküren
Gullfaxi	� Gold-Mähne, Gold-Pferd; myth. Pferd Hrungnirs, Wettrennen mit 

Sleipnir
Gullinborsti	 Eber Freyrs, der mit den goldenen Borsten
Gullinkambi	 Gold-Kamm; Hahn der Asen, verkündet Ragnarök
Gullintanni	� Heimdall; der mit den goldenen Zähnen; der weiße Gott, Gott der 

Sonne
Gulltoppr	 Goldmähne; myth. Pferd der Asen (Heimdalls (?))
Gullveig	� Seherin; Gold-Trank, Gold-Rausch, Gold-Stärke; weckt Gier nach 

Gold bei Asen; Personifikation des Goldes
Gungnir	 Speer; der Schwankende; Odins Speer
Gunnlöd	� Riesin; Einladung zum Kampf; Bewacherin des Skaldenmets, ihr 

Vater ist der Riese Suttung
Gunnr		 Walküre; Kampf
Gunnthorin	 Kampfrinne; myth. Fluß
Gunnthró	 Kampfrinne, Kampfeslust; myth. Fluß des Elivágar
Gunnthrorin	 die Kampflustige; myth. Fluß
Gyge		  Riesin; Mutter der Wölfe Hati und Skoll (Vater ist Fernir)
Gylfaginning	 Täuschung des Gylfis durch Odin
Gylfi		  gjálfr = Meer, Woge; myth. König in Schweden
Gymir		  Riese; Meer (?); Personifikation des Meeres, s. Ägir
Habrok	 Langbein; myth. Habicht; Hoch-Hose
Hangagod	 ein Name Odins; Hänge-Gott
Hangatyr	 ein Name Odins; Hänge-Tyr

Hangi		  ein Name Odins; der Hängende
Haptagud	 ein Name Odins; Fesselgott (?)
Hár		  ein Name Odins; Hoch
Hárbardr	 ein Name Odins; Graubart
Hárbardsljod	 ein Name Odins; das Harbard-Lied
Hati		  Wolf; Verächter; verfolgt die Sonne
Havamal	 Die Sprüche des Hohen; Lied
Hefring	� Riesin; die (sich) Hebende = Welle; Tochter Ägirs, eine der neun 

Mütter Heimdalls
Heidr		�  Seherin und Zauberin; Ruhm, hell, strahlend; s. Gullveig
Heidrun	 Ziege; s. Walhall



304

Heimdall	 Ase; der die Welt beleuchtet
Hel		  Jenseits; Hölle; Totenwelt, Unterweltsgöttin
Helblindi	� der Blinde des Totenreiches; Bruder Lokis 
-		  ein Name Odins;
Helgrind	 Zaun der Hel
Helweg, Helvegr	 der Weg nach Hel, Helweg
Herblindi	 ein Name Odins; der das feindliche Heer Blendende
Herfjötur	 Walküre; Fessel des Heeres
Herja		  Walküre; verheeren
Hermod, Hermodr	Hermord; Ase; Bruder Balders
Hertha		 Erde
Herthögn	 Walküre; Heerempfängerin
Hervör		� Walküre; (allwissend, überirdisches Wesen (?)); Schwanenjungfrau 
Hildisvini	 Hildi-Eber; auf ihm reitet Freya
Hildr		  Riesin; Kampf
Hildr		  Walküre; Kampf
Himinbjörg	 Himmelsburg; Wohnsitz Odins
Himinhrjod	� der den Himmel aufreißt; größter Ochse in der Herde des Riesen 

Hymir
Hjalmthrimul	 Walküre; Helmlärmerin
Hjörprimul	 Walküre; die Schwertkämpferin
Hjuki		  der Gesundende (?); Bruder der Bil (im Mond)
Hladgudr	� Walküre; Schlachtenweberin; Schwanenjungfrau (s. Ölrun, Hervör)
Hlér		  Name für Ägir; Meer
Hlidskjalf	 Odins Thron
Hlin		�  Asin; Schützerin; Göttin zum Schutz der Menschen im Auftrag der 

Frigg
Hloddynn	 Erde; s. Fjörgyn, s. Jörd; Mutter Thors
Hlódyn	 Riesin; Mutter Thors
Hlökk		  Walküre; Frohlocken
Hlökkteinn	 Walküre; Lärm, Kampf
Hlóra		  Riesin, Ziehmutter Thors
Hludana	 Erde; verbergen (?); germ. Göttin

Hnitbjörg	 Stoßfelsen; Burg des Suttung
Hnoss		 Asin; Kostbarkeit, Kleinod; Tochter von Odr und Freya
Höd, Hödr	 Ase; Kämpfer; blind, aber stark
Hoddmimir	 Baum; Schatz-Mimir (?); Baum
Hoenir		 Ase
Höfud		 Menschenhaupt; Schwert Heimdalls
Hófvarpnir	 Pferd; der mit den Hufen wirft; s. Pferd Gna
Höll		  die Glatte oder die Trügerische (?); myth. Fluß
Horn		  Horn; myth. Fluß
Hörn		  Freya; Sau (?)
Hräswelg	� Riese; Adlergestalt; der Sturm; Leichenfresser; s. Wind, 
Hreidmar	 ein bedeutender Mann (?); zauberkundig, Besitzer des Ägirshelm
Hrid		  Unwetter; myth. Fluß
Hrimfaxi		  Ruß-Pferd; zieht den Wagen der Nacht s. Skinfaxi



305

Hrimthursar	 Reifriese
Hringhorni	 Schiff mit einem Kreis am Steven; Balders Totenschiff
Hrist		  Walküre; die Erschütternde, Sturm
Hródvitnir	 Wolf; Ruhm-Wolf; Vater des Wolfes Hati
Hrönn		  Welle; myth. Fluß 
-		  Riesin; Tochter Ägirs
Hrund		 Walküre; die Hervorstechende
Hrungnir	� Riese; Lärmer; mit steinerem Herzen und steinernem Kopf
Hrymr		 Riese; steuert Naglfar bei Ragnarök
Hufwerfer	 myth. Pferd der Gna
Huginn	 Rabe; der Gedanke; einer der beiden Raben Odins
Hulda		  Riesin; Frau Holle (?)
Hungr		  Tisch der Hel; Hunger
Hwergelmir	 Brunnen; der brausende Kessel
Hymir		�  ein Frostriese; Vater von Gott Tyr; mit ihm geht Thor auf Fischfang 
Hyndla	 Riesin; Hündchen; reitet auf einem Wolf
Hyrrokkin	� Riesin; die durch Feuer Eingeschrumpfte; reitet auf Wolf, hat Gift­

zahn, s. Balder
Idavöll, Idafeld	� glänzende Ebene; sich fortwährend verjüngen; myth. Ort
Idi		  Riese; der Bewegliche, der Fleißige; Sohn Ölvaldis
Idisi		  Wesen; würdige, verehrte Frauen
Idun		�  Asin, die  in ihrem Kästchen die verjüngenden Äpfel bewahrt
Ifing		�  der Ungestüme; myth. Fluß, Grenzfluß zwischen Riesen und Asen
Imdr, Imd	� Riesin; die Grau, Schmutzige, die Rauschende; eine der neun Müt­

ter Heimdalls, Tochter Ägirs
Irmin		  Tyr
Irminsul	 gewaltige Säule, Weltenpfahl
Isarnkoll	 Erzkühle; s. Sonne, ihre beiden Blasbalge
Ivaldi		  Zwerg; Besitzer des Bogens; Vater kunstfertiger Zwerge

Jarl		  von Rigr gezeugt auf seiner Wanderung
Jarngreipr	 Eisenhandschuhe; s. Thor
Jarnsaxa	� Riesin; die mit dem Eisenmesser; Mutter Magnis (Vater Thor), auch 

eine der neun Mütter Heimdalls, Tochter der Ran
Jarnvidja	 Riesin; die aus dem Eisenwald
Járnvidr	 Wald; Eisenwald
Jökulldr	 Riese; Gletscher; Sohn des Kari, der Wind
Jörd		  Erde; Frau oder Geliebte Odins
Jörmungandr	 gewaltiges Ungeheuer; Midgardschlange
Jörmungrundr	 Erde
Jötumheim	 Welt der Riesen
Jötunn		 Riesen; Bezeichnung für Riesen
Jul		  Mittwinter, Opferfest
Kaldgrani	 Riese; Kalt-Bar
Kampfgier	 myth. Fluß des Elivágar
Kara		�  Walküre; die Wilde, Ungestüme, auch Lockige (?); wiedergeborene 

Sigrun
Kari		  Riese; Wind, Bö; Sohn des Fornjótr



306

Kerlauge	� Wannenbad; myth. Fluß den Thor zum Thing durchwatet
Kolga		�  Riesin; Welle, die Kalte; Mutter Heimdalls, Tochter des Ägir und der 

Ran
Kor, Kör	 Krankheit; Bett der Hel; Sarg
Körmt		� die Schützende; myth. Fluß, den Thor auf seinem Weg zum Thing 

durchwatet
Kühl		  myth. Fluß des Elivágar
Kwasir, Kvasir	� klügster Mensch; aus Beeren gewonnener,vergorenen Saft; gilt als 

der Weiseste unter den Menschen, s. Wanenkrieg
Läding		 1. Fessel des Fenrir
Lärad, Learadr	 myth. Baum auf dem Dach von Walhall
Laufey		� die Laubreiche, Vertrauenserweckende (?); Mutter Lokis (Baumgöt­

tin (?))
Leuchtmähne	 myth. Pferd des Dagr
Lif		�  Leben; mit Liftrasir überlebt sie die Ragnarök
Lifthrasir	 Liftrasil; der nach Leben Strebende; s. Lif
Lit, Litr		� Zwerg; der Farbige, Farbe; s. Thor schleudert ihn ins Feuer bei Bal­

ders Bestattung
Lodur		�  Gott; der Feuerbringer; Erschaffer der Menschens; ein Name 

Odins, s. Hönir und Lopt
Lofn		�  Asin; die Tröstliche, Milde (lof = Erlaubnis); erwirkt Erlaubnis zum 

Verkehr bei Mann und Frau
Logi		  Feuergott; Lohe; Bruder Ägirs
Lokasenna	 Lied; Lokis Spottrede
Loki		  Ase, Blutsbruder Odins
Loptr		  Loki; der luftige Höhen Beherrschende
Lyngvi		� Insel; mit Heidekraut bewachsener Ort; Ort, an dem Fenrir gefes­

selt wird

Man, Madr	 Rune Man, (14. Rune)
Magni		 Magni; der Starke; Sohn Thors und der Riesin Jarnsaxa
Managarm	� Wolf; s. Hati; stärkster Wolf im Rudel der Erzwäldinnen (Riesin-nen)
Manheimr	 Welt der Menschen, Midgard
Mani		  Mond
Mannus	 Mannus; manu = Mensch; Sohn des Tuisto (Ziu)
Mardöll	 Freya; Gold (?)
Meili		  Sohn Odins; der Liebe
Menglöd	� Freya; die sich über Schmuck Freuende; s. Waberlohe; die Hals­

bandfrohe
Megingjörd	 Kraftgürtel; s. Thor
Midgard	 Welt; Wohnort in der Mitte für die Menschen
Mimameidr	 Mimirs Baum, Baum des Mimir; s. Yggdrasil;
Mimir		  der Erinnerer, der Weise; Wächter am Mimisbrunnen
Mist		�  Walküre; Wolke, Nebel, Nebelgrau; Odins Mundschenkin neben 

der Walküre Hrist
Mjöll		  Riesin; Pulverschnee
Mjöllnir	� Thors Hammer; Blitz (?); der Blitzer, Zermalmer; auch Neuschnee, 

weiße Farbe



307

Modgud, Modgudr	� Riesin; zorniger Kampf; Götterfeindin; Bewacherin der 
Gjallerbrú über den Gjöll-Fluß

Modi	  	 Sohn Thors; der Zornige; Bruder Magnis
Modsognir	� der Müde, Kraftlose; der müde Seufzende; mächtigster aller Zwer­

ge
Modraniht	 Nacht; Mütter-Nacht
Móinn		 Schlange; Moor-Tier; s. Yggdrasil
Mörnir		 Pferdeglied, s. Völsi
Mundilfari	� Riese; der sich nach best. Zeiten bewegt; Vater des Mondes
Muninn	� Rabe; der sich Erinnernde; einer der beiden Raben Odins
Muspell	 Weltende durch Feuer
Muspellheim	 Welt des Muspell, s. Niefelheim
Myrkvid, Myrkvidr	Dunkel-Wald; myth. Wald, Grenzwald, s. Ragnarök
Naglfar	 Nagel-Schiff; Totenschiff
Naglfari	 Riese; erster Mann der Nott
Nágrind	 Zaun; Totenzaun; s. Helgrind
Nanna		� Asin; Mutter (?) oder: die Wagemutige (?); Tochter des Nep, Frau 

Balders
Narfi, Nari	 Narfi; eng, schmal; Sohn Lokis
Náströnd	 Jenseits; Totenstrand
Neck		  baden, waschen; Wassergeist
Nepr		  Vater der Nanna, Sohn Odins
Nerthus	 Fruchtbarkeitsgöttin
Nidafjöll	 dunkle Berge; Unterwelt
Nidavellir	 dunkle Gefilde; myth. Ort im Norden, s. Sindri
Nidhöggr	� Drache; der haßerfüllt Schlagende; s. Unterwelt

Niflheim	 s. Niefelheim
Niefelheim	 Heim; die dunkle Welt; myth. Ort im eisigen Norden
Niflhel		 Jenseits; die dunkle Hel; neunte Welt
Nipt		  Walküre; Schwester
Njördr		 Njördr; Wanengott
Nóatún	 Schiffsplatz, Schiffstadt; s. Njördr
Nönn		  die Starke; myth. Fluß
Nordri, Norder	 Zwerg, der das Himmelsgewölbe mitträgt; Norden
Nornen	 Schicksalsfrauen, s. Urd, Werdandi, Skuld
Nörr		  Riese; schmal; Vater der Nott
Nöt		  die Stechende; myth. Fluß
Nótt		  Nacht
Nyt		  Nutzen; myth. Fluß
Odraerir	 Skaldenmet; der zur Exstase Anregende
Obereon	 Elf; kommt nur in der Literatur vor
Od, Odr	 ein Name Odins; Erregtheit, Wut
Odáinsakr	� Jenseits; Feld der Lebenden, auch Land im Südosten; myth. Ort, 

Unterwelt (?)
Odensjakt	 Odins Jagd; Wildes Heer
Odin, Odinn	 Odin; odr = Wut; wütend
Ofnir		�  ein Name Odins; der Aufhetzer 



308

-		  Schlange; die sich Windende; s. Yggdrasil
Okolnir	� der un-kalte Ort; kühler Grund; myth. Ort, Trinkhalle der Riesen ; 

Ort in Gimle, auf dem die Halle Brimir steht
Ölrun		�  Walküre; Bierrune, ölrúnar, öl = Bier; Schwanenjungfrau
Ölvaldi		 Riese; der Bierverwalter
Örmt		�  die sich in Arme Teilende; myth. Fluß, unter Yggrdasil; ihn durch­

watet u.a. Thor auf seinem Weg zum Thing
Orn		  Adler; umflattert die Walküren, s. Odin, s. Yggdrasil
Oskopnir	� der noch nicht geschaffene; myth. Ort, Kampfplatz bei den Ragna­

rök, auch Wingrid genannt
Ostara		 Göttin (von Ostern (?)); s. Eostra
Oster		  Zwerg; Osten; s. Nordri
Otr		�  Zwerg; Otter; Sohn Hreidmars, Bruder Fafnirs und Regins
Radbard	 Riese; erster Vater des Randwer, zweiter Gatte der Aud
Rádgridr	 Walküre; die Herrschsüchtige (?)
Ragnarök	� Endschicksal der Götter; Tiva rök = Götterschicksal, aldar rök = 

Weltende
Rán		  Riesin; Raub, Räuberin; die Gattin des Meeriesen Ägir
Randgridr	 Walküre; die Schildzerstörerin; eine der 13 Walküren
Ratatoskr	 Eichhörnchen; Bohrerzahn; s. Yggdrasil
Rati		  Bohrer; s. Skaldenmet
Reginleif	 Walküre; die Mächtige
Regin		  Götter, die Ratenden; Bezeichnung für Götter
Reginn	 Zwerg
Reifmähne	 myth. Pferd der Nott

Reißend	 myth. Fluß des Elivágar
Rennandi	 die Laufende; myth. Fluß
Rig, Rigr	 ein Name Odins; König (rig = König), s. Heimdall
Rin		  Rhein; myth. Fluß
Rindr		  Riesin; Wald (?); Mutter Valis, s. Rinda
Róta		�  Walküre; reitet mit Gudrun und Skuld in der Schlacht voran
Saegr		�  Bottich; Lärm oder Meer; B. den im Mond Bil und Hjuki tragen
Saehrimnir	� Eber; rußiges Seetier, oder auch Kochgrube (?); s. Walhall
Saekin		 die Vorwärtsdrängende; myth. Fluß
Sága		�  Asin; sagen (?); sja = sehen (?); wohnt in Sökkavabekk (Sturzbach)
Sanngidr	 Walküre; sehr heftig, sehr grausam
Scaef 		  König; Garbe; myth. Vorfahre, altengl.
Schauer	 myth. Fluß des Elivágar
Schlund	 myth. Fluß des Elivágar
Seerumnir	 Schiff; Sitz-Räumer
Seid, Seidr	 Magie; Zauber; schamanisches Trank-Zauberverfahren
Seidmadr	 Magie; Zauberer
Sessrumnir	 Saal; viele Sitze habend (?); Saal Freyas
Sid		  der Langsame; myth. Fluß
Sif		  angeheiratete Verwandte; Frau Thors
Sigmund	 Sohn des Wölsung
Sigrdrifa	 Walküre; Siegtreiberin; s. Brünhild



309

Sigrún		 Walküre; Siegrune
Sigurd		 Sohn des Sigmund
Sigyn		  Frau Lokis; sigr = Sieg, vina = Freundin
Silfrintoppr	 Silbermähne; myth. Pferd bei den Asen
Simul		�  Tragstange, Rentier-Kuh; T. im Mond, die Bil und Hjuki tragen
Sindri		�  Zwerg; der Funkensprüher, Schmid, der den Eber Gullinborsti, Ring 

Draupnir und Hammer Mjöllnir fertigt
Sinfjötli	 Sohn des Sigmund und dessen Zwillingsschwester Signy
Sjöfn		  Asin; Sinn (?), Verwandter (?)
Skadi		  Riesin; Tochter d. Thjazi, Gattin Njörd
Skamöld	 Walküre; Schwertzeit = Kampf
Skeggöld	 Walküre; Axtzeit = Kampf; Beilvergeltung
Skidbladnir	� Schiff; etwas aus dünnem Holz Zusammengesetztes; Asenschiff, s. 

Freyr
Skilfingar	� König; die von Skilfinr (= Odin) Abstammenden; schwed. Königs­

haus
Skinfaxi	 Lichtpferd; myth. Pferd, führt den Wagen von Dag (Tag)
Skirnir		 der Stahlende; Diener und Bote Freyrs
Skjöldungar	 König (?); Sohn Odins (?); s. dän. Königsgeschlecht
Skjöll		�  Wolf; Spott; Bosheit; verfolgt die Sonne; sein Vater ist der Wolf 

Fenrir, seine Mutter ist Gyge
Skögull	 Walküre; Kampf
Sköldr		 Schild; myth. Ahnherr der Sköldungen

Skrymir	 Riese; Prahler; Gegner Thors
Skuld, Skulld	� jüngste der drei Nornen; Schuld, Schicksal;
-		�  Walküre, die mit zwei weiteren Walküren in der Schlacht voranreitet
Sleipnir	� Odins Pferd; der Dahingleitende, der schnelle Läufer; achtbeinig 

und grau, windschnell
Snotra		 Asin; Maß halten (snotr); klug, feines Benehmen
Sög		  Zuber
Sökkvabekkr	� Heim; gesunkene Bank; Kleinodbank; Götterwohnung der Asin 

Sága, Odin besucht sie dort
Sol		  Asin; Sonne; Tochter Mundelfaris, s. Sonne
Són		�  Gefäß; Versöhnung, Sühne (?); Gefäß in dem das Blut Kwasirs auf­

gefangen wird
Spádisir	 Disen; Weissage-Disen
Spákóna	 Seherin; Seherin	
Strönd		 Strand; myth. Fluß
Sudri, Süder	 Zwerg; Süden, s. Austri, Ostri, Nordri
Sultr		  Messer der Hel; Verschmachtung
Sumarr	 Sommer; Vater ist Svásudr
Sunna		 Göttin; Sonne; s. Merseburger Zauberspruch
Surtalogi	 Surtrs Feuer, mit ihm steckt Surt die Welt in Brand
Surt, Surtr	 Feuerriese; der Schwarze
Suttung, Suttungr 	�Riese, der den Skaldenmet bewacht, Vater der Gunnlöd 
-		  Met; vom Trank beschwert (Suttungr); s. Skaldenmet
Svadilfari	� Pferd; der eine unglückliche Fahrt Machende; Vater Sleipnirs, der 



310

den in eine Stute verwandelten Loki befruchtet
Sváfnir		� ein Name Odins; der in den Schlaf = Tod versetzt 
-		  Schlange; s. Yggdrasil
Svalinn	 Sänftiger; Schild der Sonne
Svásudr	 Swasud; Riese; der Liebenswerte; Vater des Sommers
Sváva		�  Walküre; einschläfern, die Einschläfernde, Tötende (?); (nur in der 

Heldendichtung)
Sveid		  Walküre; Schwingung (?), Lärm (?)
Svipdagr	 Held; der Sonnen-Held; ein Himmelsgott (?), Odin (?)
Svipul		�  Walküre; veränderlich, auch Kampf; Veränderlichkeit des Schick­

sals (?)
Svöl		�  Schild; der Kühle; befindet sich vor der Sonne, s. Svalinn 
-		  myth. Fluß der Elivágar
Svösudr	 Riese; der Erfreuliche; Vater des Sommers (sumar)
Swasud	 Svásudr; Riese; Vater des Sommers
Sylgr		  Verschlinger; myth. Fluß des Elivágar
Syn		�  Asin; Verweigerung; Bewacherin der Türen, weibliche Schutzgott­

heit
Syr		  Freya; Sau; Schwein als Opfertier im Freya-Kult
Tanngnidr	 Walküre; Zähneknirschen
Tanngnjóstr	 einer der beiden Böcke Thors; Zähneknirscher

Tanngrisnir	 einer der beiden Böcke Thors; Zähnefletscher
Thing		�  gesetzgebende und richtende Versammlung, die in bestimmten 

Abständen von den Stämmen abgehalten wurde
Thjálfi		  Diener Thors
Thjazi		  Riese; s. Loki
Thjodnuma	 die Menschen Verschlingende; myth. Fluß
Thögn		 Walküre; Schweigen
Thökk		� Riesin; Dank, Freude; weint als einzige nicht um den toten Balder
Thöll		  myth. Fluß
Thor		  Donner; Sohn Odins; s. Donar
Thórsdrápa,	 Gedicht; Preislied auf Thor
Thridi		  ein Name Odins; Dritter; s. König Gylfis Betörung
Thrima		 Walküre; Kampf
Thrúdgelmir	� Riese; der Kraft-Schreiende; sechsköpfiger Sohn des Aurgelmir
Thrudheimr	� Kraft-Heim; s. Thors Wohnsitz
Thrudr		� Walküre; Kraft; Frau; Tochter Thors, kredenzt den Einheriern Bier 
-		  Personifikation der Kraft Thors
Thrudvangr	 Kraft-Feld; Thors Wohnung
Thrymheimr	 Lärmheim; Wohnort des Riesen Thjazi und Skadi
Thrymr	 Riese; Lärm; König d. Riesen, will Freya zur Frau
Thunaer	� Thor; Donner; Anrufung bei Abschwörung und Taufformel; as.
Thund		 der Tosende; myth. Fluß vor Walhall
Thurs		  Bezeichnung für Riese
Thviti		  Platte; Schläger; Steinplatte, an die Fenrir gefesselt ist
Thyn		  die Brausende; myth. Fluß
Tiw, Tyr, Tiwaz	 Gott Ziu



311

Trolle		  Unhold, Riese, Zauberwesen; Bezeichnung für Riese
Tveggi		 ein Name Odins; der Zweifache, Zwitter (?)
Tviblindi	 ein Name Odins; Doppelt-Blind
Tyr		�  ein Name Odins; alter Himmelsgott, der später in der Mythologie 

zu einem Sohn Odins wurde, s. Tiw, Ziu
Udr		�  ein Name Odins; der Gönner 
-		�  Riesin; Welle; Tochter Ägirs und der Ran, eine der neun Mütter 

Heimdalls
Ulfrún		�  Riesin; Wolfs-Rune, Wolfsfrau; eine der neun Mütter Heimdalls
Ullr		  Ase; Schi-Gott (önduráss)
Urd, Urdr	� älteste Norne; Schicksal, urdum = wurden; personifiziertes Schick­

sal 
-		  Walküre;
Urdbrunnen	 urdarbunnr, Brunnen der Urd
Utgard		� Außenwelt, Raum außerhalb; Wohnort von Dämonen und Riesen
Utgard-Loki	� Riese; Loki des Jenseits, der gegen Thor Wettkämpfe macht
Vadgelmir	 Furt-Schreier; myth. Fluß, der die Lügner straft

Valaskjálf	� myth. Ort, Wohnung Odins und/oder Valis 
Valglaumnir	 der Lärmer vor Walhall; myth. Fluß vor Walhall (?)
Valgrind	� Zaun der Gefallenen, Totenzaun, Totentor; Umzäunung der Hel, 

Helgrind
Valhöll		 Walhall
Vali		�  Sohn der Rinda und Odins, Rächer des Balder 
-		  ein Sohn des Loki
Valthögn	 Walküre; Totenempfängerin
Ván		�  Hoffnung; Erwartung, Gefahr (?); myth. Fluß, der sich aus dem 

Speichel des angeketteten Fenriswolfes bildet
Vanadis	 Freya; Wanendise
Vanaheimr	 Wohnort der Wanen
Vanir		  Wanen
Vár		�  Asin; Geliebte; Göttin für Eheverträge, Göttin der Liebe und Ehe
Vartari		� Faden; Riemen; Lokis Mund wird damit vom Zwerg Brokkr zuge­

näht (Zauberfaden)
Vé		  Gott; Heiligtum; ein Bruder Odins, s. Lodur
Vegtamr	� ein Name Odins; der Reisegewohnte; Odins Deckname auf seiner 

Fahrt zur Hel
Veleda		� Seherin; völva = Seherin, fili (?) [kelt] = Dichter; Dichter, Gelehrter 

(?)
Venus		  Freya; Frîja
Verdandi	 mittlere der drei Nornen; werdend; s. Werdandi
Vergsvinn	 die Reißende (?); myth. Fluß
Vestri		�  Zwerg; Westen; einer der vier Zwerge, die das aus Ymirs Schädel 

gebildete Himmelsgewölbe tragen
Vetr		�  Winter; (es gibt keine eindeutige myth. Person für Winter)
Vid		  die Breite, oder Vil = Not; myth. Fluß des Elivagar
Vidar, Vidarr	� der weithin Herrschende; Sohn Odins und der Riesin Gridr, Rächer 

Odins, s. Widar



312

Vidbláinn	 der Weit-Blaue; der dritte Himmel
Vidfinnr	� der Gegen-Finne (?),der Finder; Vater von Bil und Hjuki, s. Mani
Vidofnir	 Hahn; der weit Schreiende; im Baum Mimameid
Vigridr		� Platz, auf dem der Kampf wogt; Kampfplatz bei den Ragnarök, s. 

Wingrid
Vili		  Gott; Wille; Odins Bruder, s. Hönir
Vilmeidr	� Zauberer; meidr = Baum, Balken; myth. Ahnherr der Zauberer
Vimur		�  der Sprudelnde; myth. Fluß, den Thor durchquert, um zu Gjalp zu 

kommen
Vin		  myth. Fluß
Vindlér		 Heimdall; der gegen den Wind Schützende
Vindljóni	 Riese; Vater des Windes
Vindr		  Riese; Wind, Sturm
Vindsvalr	 Riese; der Wind-Kühle; Vater des Windes
Vingólf		� das freundliche Haus; Tempel der Asinnen in Asgard, s. Wingolf
Vittólfr		 Seher; Waldwolf; Ahnherr der Weissager und Seher

Vóden		 ein Name Odins
Völsi		  Pferdepenis
Völva		  Seherin; Wahrsagerin, Seherin, eigentlich Stabträgerin
Vönd		  myth. Fluß; die Schwierige
Vör		  Göttin; die Vorsichtige (Weise, der nichts entgeht)
Waberlohe	� (undurchlinglicher Wall aus Flammen); nur in der Heldendichtung, 

nicht im Mythos
Walaskjalf	 Odins Heim, innen mit Silber gedeckt
Walhall	� Halle der Gefallenen; Wohnort Odins in Asgard, dort lebt er mit den 

gefallenen Einheriern
Waluburg	 Seherin; walus = Stab
Walvater	 s. Valvfödr, Vater der Erschlagenen
Wan		  Hoffung; Fluß aus Fenrirs Speichel, s. Van
Wanaheim	 Wohnort der Wanen
Wanderer	 ein Name Odins
War		�  Asin; vár = Treuegelöbnis; sie lauscht den Versprechungen von 

Mann und Frau
Weit		  myth. Fluß des Elivágar
Werwolf	 Mann-Wolf; s. Odinskulte
Werdandi	 mittlere der drei Nornen; werdend, s. Verdandi
Wester		 Zwerg; Westen, s. Austri, Sudri, Nordri
Widar		�  Vidar, Ase; schweigsam, der mit seinen dicken Schuhen dem Fen­

riswolf in den Rachen steigt und ihn bezwingt
Widblain	 3. Himmel; der Weit-Blaue
Widfinn	 Riese (?); Waldfinne; Vater von Bil und Hjuki
Windljoni	 Riese; Vater (Windswal) des Winters, Sohn des Wasud
Wingolf	 das freundliche Haus; Tempel der Asinnen in Asgard
Wingrid	� Platz, auf dem der Kampf wogt; Kampfplatz bei den Ragnarök
Wodan	 ein Name Odins; altfränkisch, s. Wotan, s. Odin
Woden	 ein Name Odins; altenglisch
Wölfin		  myth. Fluß des Elivágar



313

Wölsung	 Vater Sigmunds
Wör		  Asin; klug und findig
Wotan, Wuotan	 ein Name Odins; Wut
Woutes Heer	 Heer; Wildes Heer; mittelhochdt.
Woutiges Heer	 Heer; Wildes Heer; mittelhochdt.
Wyrd		  Schicksal
Ydalir		  Heim des Ullr, Eiben-Tal
Yggdrasil	� Weltenesche, Baum; auch Odins Pferd genannt; in ihr sind die 

neun Reiche 
Ylgr		  Wölfin; myth. Fluß des Elivágar
Ymir		�  iemo (indog.) = Zwilling, Zwitter; Ur-Riese am Anbeginn, Stammva­

ter der Riesen. Aus ihm erschaffen später die drei Brüder die Welt.
Ziu		  s. Gott Tyr; Tiwaz



314

   Stammtafeln der Asen

   �Zwischen ehelichen und nichtehelichen Verbindungen wird nicht unter­
schieden.

Ginnungagap
Niefelheim Muspellheim

B. und seine Frau 
überleben als 
einzige die Flut 
bei der Tötung 
Ymirs in einem 
Waschtrog

Kuh Audhumbla Ur-Riese Ymir
= der Zwitter, zeugt mit seinen 
Füßen den Sohn

Thrudgelmir
der Kraft-Schreiende

Bergelmir
der Berg-BrüllerBuri

= Erzeuger, Vater

Burr Bestla
= Sohn = Ehefrau, Rinde, Bast?

Odin

Riesen 
in 

Utgard

Bölthorn
= Unglücks-Dorn

Hönir  Lodur Frigg
Riese Fjörgynn

Nepr Riesin Gridr
Vidar

Riesin Rindr

Vali

Nana Balder Bragi Idun Hödr Hermod Tyr

Forseti

Odin

Riese Narfi

Dellingr Nott Annar

Dagr Jörd
(Erde)

Odin

ThorMeili Riesin Jarnsaxa Sif (Odin?) Idi Thjazi Gangr

Skadi Njörd Schwester (Erde?)UllrLorride      ThrudrModi     Mani

Zwerg Ölvaldi

Gerdr Freyr Freya Odin

Fjölnir Hnoss     Gersimi

Thor



315

Loki

Riese Farbauti              Riesin Laufey

Sigyn

Loki

Riesin Angrboda

Sleipnir
(Odins Hengst)

Blyleistr     Helblindi

Wolf Fenrir     Midgardschlange      HelNarfi   Vali Hengst
Svadelfari

Gyge

Hati
(Wolf)

Skjöll
(Wolf)

Ägir
(Hler = Meer)

Riese Fornjotr

Ran

Heimdall

Heimdall

Logi                Kari
(Feuer)          (Wind)

9 Töchter
(Meereswellen)

Odin Jokull
= Gletscher

Drita                  Mjöll
Schneegestöber    Pulverschnee

Snaer
= Schnee

Thorri               Fönn
= Wintermonat    Schneewächte

Zwerg Ivaldi

Mani        Sol
Mond     Sonne

Riese MundilföriRiese Gilling

Riese Suttung

Gunnlöd
(Bewacherin des 
Skaldenmets)

Riese Widfinn

Thjalvi    Röska
(leben bei Thor)

Riese Egil

Sonstige Abstammungen

Sindri         Brokkr          Otr        Fafnir

Bil      Hjuki
(leben im Mond)



316

Odinsnamen nach der Gylfaginning

Odin besitzt viele Namen, die seine Wirkbereiche mit einem großen Spektrum aus­
drücken. (Die Fragezeichen kennzeichnen ungeklärte Bedeutungen. Die Namen wur­
den zusammengestellt nach Lorenz, Gottfried: Gylfaginning, Kap. 20, 1984)

Göttername	 Bedeutung
Allfodr		 Vater alles Existierenden
Atridr		  der, der vorwärts zum Kampf reitet
Baleygr	 der Flammenäugige, mit flammendem Auge
Bileyr		�  der eines Auges Ermangelnde, der schlecht Sehende
Boflindi	 der, der einen Schild hat, der Schildschwinger
Bolverkr	 der Böses Wirkende, Übeltäter, Schadenstifter
Farmagud	� Gott der Schiffsladung (->Handelsgott) s. Heitumzk
Farmatyr	 s. Farmagud
Fiolnir		�  der, der viele Gestalten annehmen kann, (der viel weiß)
Fiolsvidr	 der sehr Weise
Gangleri	 müde von der Reise
Gautr		  der Gaute, der Göte
Glapsvidr	� der es versteht zu verwirren, zu verführen,der verrückt macht
Göndlir	 der Zauberkundige, der (Zauber-)Stabträger
Grimnir	 der Vermummte
Hangagud	 Gott der Gehenkten
Haptagud	 der Gott, der in Fesseln und Bande schlägt
Har		  der Hohe, Erhabene, Herrliche
Harbardr	 Graubart
Heitumzk Grimr	 der Vermummte
Helblindi	 der die Blindheit des Todes herbeiführt
Herian		 Fürst der Menschen
Herteir		� der Kampffrohe; der in der Kriegerschar sich Wohlfühlende
Hialmberi	 Helmträger
Hnikarr	 der mit dem Speer stößt, Speerkämpfer
Hnikudr	 (Seitenform zu Hnikarr)
Hroptatyr	 Rufer, Beschwörer der Mächte
Jalkr		  Wallach, auch Hengst (?), Elchhengst (?)
Jafnhar	 Ebenhoch, der ebenso Hohe
Kjalarr		 der Schiffer (?), der Schlittenzieher (?)
Omi		  der fern Tönende resp. Schallende
Oski		  der Wünsche-Erfüllende
Pekkr		  angenehm, behaglich, sympathisch
Pudr		  dünn, schwach, (Personifizierung)
Sadr		  der Wahrhaftige, der Eigentliche
Sanngetall	 der das Wahre Erratende, der richtig Ratende
Sidhottr	 der mit dem lang heruntergezogenen Hut
Sidskeggr	 der mit herabhängendem Bart



317

Sigfodr	 Kampf-Vater, Schlacht-Vater, (Sieg-Vater)
Skilvingr	 der im Hochsitz Thronende
Svidrir		 der, der den Sturm stillt oder das Feuer dämpft
Svidurr	 Speergott, Speerträger
Svipall		 der Veränderliche
Thridi		  der Dritte
Thror		  der Förderer
Thundr	 Gott der schweren See
Udr		  Gott für das aufgerührte Meer; Woge, Welle
Vafudr		 der Umherstreifende, Umherirrende, Unstete
Vakr		  der Wachsame
Valfodr	� der wie ein Vater die gefallenen Helden bei sich aufnimmt
Veratyr	 Gott der Menschen, Gott der Männer
Vidurr		�  Gegner (?) der Vernichter (?) der Gott des Stranges (?)
Yggr		  der Furchtbare, Sohn der Eibengöttin (?)



318

Literaturverzeichnis

Bachofen, Johann Jakob: Mutterrecht und Urreligion, Stuttgart 1941
Bächthold-Stäubli, Hanns u. Hoffmann-Krayer, Eduard [Hrsg.]: Handbuch des .
   deutschen Aberglaubens, Berlin 1987
Balmer Heinrich H.: Die Archetypentheorie von C.G. Jung, eine Kritik, Berlin 1972
Beckerath, Erich von: Geheimsprache der Bilder, Wien 1984
Beit, Hedwig von: Symbolik des Märchens (Band I), Bern 1971
Beit, Hedwig von: Gegensatz und Erneuerung im Märchen (Band II), Bern 1983
Bellinger, Gerhard J.: Knaurs Lexikon der Mythologie, München 1989
Bemmann, Klaus: Der Glaube der Ahnen, Essen 1990
Bernatzky, Alois, Baum und Mensch, Frankfurt a.M. 1973
Bhagavadgita, übertragen von Leopold von Schroeder, Diederichs 1985
Bibel, Deutsche Einheitsübersetzung, Stuttgart 1980
Burri, Margrit: Germanische Mythologie zwischen Verdrängung und Verfälschung,
   Zürich 1982
Campbell, Joseph: Der Heros in tausend Gestalten,  Frankfurt a.M. 1953
Capelle, Thorsten: Die Wikinger, Kultur und Kunstgeschichte, Darmstadt 1988
Cavendish, Richard und Lind, Trevor O. [Hrsg.]: Mythologie der Weltreligionen, 
   München 1985
Coenen, Dorothea u. Holzapfel, Otto: Germanische und keltische Mythologie, 
   Freiburg 1982
Cooper, J.C.: Illustriertes Lexikon der traditionellen Symbole, Wiesbaden 1986
Derolez, R.L.M.: Götter und Mythen der Germanen, Köln 1963
Diederichs, Ulf [Hrsg.]: Germanische Götterlehre, München 1989
Döbler, Hannsferdinand: Die Germanen,  Bertelsmann 1975
Dumézil, Georges: Loki, Darmstadt 1959
Eberhard, Wolfram: Lexikon chinesischer Symbole, Düsseldorf 1983
Edda, Erster Band/ Heldendichtung, Thule Bd. 1, [Hrsg.] Felix Niedner, übertragen
   von Felix Genzmer, Jena 1912
Edda, Zweiter Band/ Götterdichtung und Spruchdichtung, Thule Bd. 2, [Hrsg.] Felix 
   Niedner, übertragen von Felix Genzmer, Jena 1920
Egli, Hans: Das Schlangensymbol, Olten 1982
Egler, Aulo: Germanen, vom ersten Jahrhundert bis zu Karl dem Großen, 
   Augsburg 1989
Eliade, Mircea: Das Mysterium der Wiedergeburt, Zürich 1961
Eliade, Mircea: Die Religionen und das Heilige, Frankfurt a.M. 1986
Eliade, Mircea: Geschichte der religiösen Ideen, Band I-IV, Freiburg i.B. 1978
Eliade, Mircea: Mythen, Träume und Mysterien, Salzburg 1961
Eliade, Mircea: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, Frankfurt a.M. 1982
Eliade, Mircea: Schmiede und Alchemisten, Stuttgart 1956
Eliade, Mircea [Vorw.]: Die Schöpfungsmythen, (Quellen des alten Orients; Bd. I)
   Darmstadt 1980
Ewig, Ursula: Deutsche Volksmärchen, Frankfurt a.M. 1960
Faulmann, Carl: Das Buch der Schrift, Nördlingen 1985
Fischer, Hans W.: Germanisch-deutscher Sagenschatz, Eltville am Rhein 1985



319

Fischer-Fabian, S.: Die ersten Deutschen, München 1985
Földes-Papp, : Vom Felsbild zum Alphabet, Belser-Verlag, Stuttgart 1984
Franz, Marie-Louise von: Die Visionen des Nikolaus von Flue, Zürich 1983
Franz, Marie-Louise von: Psychologische Märcheninterpretationen, München 1986
Franz, Marie-Louise von: Schöpfungsmythen, München 1990
Frazer, James Georg: Der Goldene Zweig, Jena 1928
Früh, Sigrid: Märchen von Schwanenfrauen und verzauberten Jünglingen, 
   Frankfurt a.M. 1988
Giebel, Marion: Das Geheimnis der Mysterien, München 1990
Göttner-Abendroth, Heide: Die Göttin und ihr Heros, München 1980
Golther, Wolfgang: Handbuch der germanischen Mythologie, Reprint der Ausgabe
   von 1908, Stuttgart 1980
Gottschalk, Herbert: Sonnengötter und Vampire, Berlin 1978
Grönbech, Wilhelm: Kultur und Religion der Germanen, Bd. I und II, Darmstadt 1987
Grimal, Pierre: Mythen der Völker, Bd. III, Frankfurt a.M. 1967
Grimm, Gebrüder: Kinder- und Hausmärchen (KHM), München 1984
Grimm, Gebrüder: Deutsche Mythologie, Bd. I - III, 1875-78, Reprint Graz 1968
Grimm, Gebrüder: Deutsche Sagen, Stuttgart 1986
Hausig, Hans W. [Hrsg.]: Wörterbuch der Mythologie, Bd. II, Stuttgart 1971
Heine, Alexander [Hrsg.]: Germanen und Germanien in römischen Quellen, 
   Kettwig 1991
Herrmann, Paul: Isländische Heldenromane, Thule Bd. 21, übertragen von Paul 
   Herrmann, Jena 1923
Herrmann, Paul: Deutsche Mythologie, Berlin 1910, Reprint Stuttgart ca. 1980
Herrmann, Paul: Nordische Mythologie, Berlin 1992
Herrmann, Paul: Nordische Nibelungen, Köln 1985
Herzog, Edgar: Psyche und Tod, Zürich 1960
Homer: Odysee, übersetzt von Roland Hampe, Stuttgart 1986
Hutterer, Claus Jürgen: Die germanischen Sprachen, Budapest 1975
Irmscher, Johannes [Hrsg.]: Lexikon der Antike, Augsburg 1990
Jacobi, Jolande: Zur Psychologie von C.G.Jung, Zürich 1940
Jens, Hermann: Mythologisches Lexikon, München 1981
Jung, Carl Gustav: Psychologische Typen, GSW  Bd. VI, Olten 1980
Jung, Carl Gustav: Aion, GSW  Bd. VIII, Zürich 1951
Jung, Carl Gustav: Zur Psychologie westlicher und östlicher Religionen, GSW Bd. XI,
   4. Auflage 1983
Jung, Carl Gustav: Psychologie und Alchemie, GSW Bd. XII, Olten 1987
Jung, Carl Gustav: Symbole der Wandlungen, Olten 1971
Jung, Carl Gustav: Wotan in „Aufsätze zur Zeitgeschichte“ Zürich 1946 (erster Druck 
   in der „Neuen Schweizer Rundschau, Neue Folge, III, Jahrg. Heft 11, März 1936)
Jung, Carl Gustav und Kerényi, Karl: Die Psychologie des Kind-Archetyps, in 
   „Einführung in das Wesen der Mythologie“, Zürich 1941
Jung, E.F.: Der Weg ins Jenseits, Düsseldorf 1983
Kalckhoff, Andreas: Karl der Grosse, München 1987
König, Werner: dtv-Atlas zur deutschen Sprache, München 1991
Kopp, Sheldon: Kopfunter hängend sehe ich alles anders, Köln 1982

Kopp, Sheldon: Triffst du Buddha unterwegs, Frankfurt a.M. 1987



320

Kretschmer, Wolfgang: Die psychologische Weisheit der Bibel, München 1955
Leyen, Friedrich von der: Die deutschen Heldensagen, München 1912
Lievegoed, Bernhard C.J.: Mysterienströmungen in Europa und die neuen Mysterien,
   Stuttgart, 1981
Lissner, Ivar und Rauchwetter, Gerhard: Glaube-Mythos-Religion, Bindlach 1990
List, Guido von: Der Übergang vom Wuotanismus zum Christentum, Wien 1910
Lorenz, Gottfried: Gylfaginning von Snorri Sturluson, Texte, Übersetzung, Kommen-
   tar, Darmstadt 1984
Lurker, Manfred: Der Baum in Glaube und Kunst, Baden-Baden 1976
Lurker, Manfred: Lexikon der Götter und Dämonen, Stuttgart 1984
Lurker, Manfred: Wörterbuch der Symbole, Stuttgart 1985
Mann, Ulrich: Schöpfungsmythen, Stuttgart 1985
Meyer, Rudolf: Die Weisheit der deutschen Volksmärchen, Frankfurt a.M. 1981
Meyer, Richard M.: Altgermanische Religionsgeschichte, Berlin 1909, Reprint Stutt-
   gart ca. 1980
Militz, Wolfgang: Mythen der Völker, Heft 6, Stgt 1986
Müller, Max und Halder, Alois: Herders kleines philosophisches Wörterbuch, Frei-
   burg i.B. 1962
Nack, Emil: Germanien, Wien 1977
Neumann, Eduard u. Voigt, Helmut: Germanische Mythologie, in: Hausig, H.W.,
   [Hrsg.], Wörterbuch der Mythologie, Bd. II, Stuttgart 1971
Neumann, Erich: Die Große Mutter, Olten 1956
Neumann, Erich: Ursprungsgeschichte des Bewußtseins, München 1971
Ninck, Martin: Wodan und germanischer Schicksalsglaube, Jena 1935
Olrik, Axel: Ragnarök, Leipzig 1922
Oswald, A. Erich und Beitl, Richard: Wörterbuch der deutschen Volkskunde, Stutt-
   gart 1974
Oxenstierna, Eric Graf von: Die Nordgermanen, Stuttgart
Radin, Paul; Kerény, Karl; Jung, Carl Gustav: Der göttliche Schelm, Hildesheim 1979
Ranke-Graves, Robert von: Die weiße Göttin, Berlin 1981
Ranke-Graves, Robert von: Griechische Mythologie, Bd. 1 und 2, Reinbek 1965
Rohr von, Wulfing und Weltzen von, Diana [Hrsg.], Das große Lesebuch der Mystiker, 
   München 1993
Rosenberg, Alfons: Vom Wesen des Symbols, Stuttgart 1968
Rosenberg, Alfons: Einführung in das Symbolverständnis, Freiburg i.B. 1984
Scardigli, Piergiuseppe: Die Goten, Sprache und Kultur, München 1973
Schult, Arthur: Weltenwerden und Johannesapokalypse, Bietigheim 1976
Schwarzenau, Paul: Das göttliche Kind, Stuttgart 1984
de Sède, Gerard: Das Geheimnis der Goten, Olten 1980
Sills-Fuchs, Martha: Wiederkehr der Kelten, München 1983
Simek, Rudolf: Lexikon der germanischen Mythologie, Stuttgart 1984
Simek, Rudolf: Lexikon der altnordischen Literatur, Stuttgart 1987
Sturluson, Snorri: Gylfaginning, Texte, Übersetzung, Kommentar von Lorenz, Gott-
   fried, 1984

Stamm, Friedrich Ludwig: Ulfilas oder die uns erhaltenen Denkmäler der gotischen
   Sprache, Reprint der Ausgabe von 1872, Stuttgart
Steiner, Rudolf: Das Johannes-Evangelium, Dornach 1955



321

Steiner, Rudolf: Das Markus-Evangelium, Dornach 1988
Stumpfe, Ortrud: Absturz in den Selbstverrat - Rhythmik der germanischen Mytholo-
   gie und der deutsch-europäischen Geschichte, Stuttgart 1993
Szabó, Zoltán. Buch der Runen, München 1985
Tacitus: Sämtliche erhaltenen Werke, bearb. von W. Bötticher und Schleiermacher,
   Stuttgart 
Tetzner, Reiner: Germanische Göttersagen, Stuttgart 1992
Tripp, Edward: Reclams Lexikon der antiken Mythologie, Stuttgart 1975
Uehli, Ernst: Nordisch-Germanische Mythologie als Mysteriengeschichte, Stutt-
   gart 1984
Verhagen, Britta: Götter, Kulte und Bräuche der Nordgermanen, Tübingen 1983
de Vries, Jan: Altgermanische Religionsgeschichte, Bd. I-II, Berlin 1956, Reprint Ber-
   lin 1970
Vulpius,C.A.: Handbuch der Mythologie, Leipzig 1926, Reprint Leipzig 1987
Weischedel, Wilhelm: Die philosophische Hintertreppe, München 1975
Wesel, Uwe: Der Mythos vom Matriarchat,  Frankfurt a.M. 1988
Wilber, Ken: Das Spektrum des Bewußtsein,  München 1987
Wilber, Ken: Halbzeit der Evolution, München 1984
Zimmer, Heinrich: Abenteuer und Fahrten der Seele, Düsseldorf 1977



322



323



324

Legende zum Weltenbaum Yggdrasil

Unter dem Adler im Wipfel der Weltesche thront Gott ODIN mit 
Speer, Ring, seinem achtbeinigen Pferd und seinen Raben und Wöl­
fen. Rechts von ihm Göttin Freya mit ihren Katzen, links Gott Thor 
mit Hammer und seinem von Böcken gezogenen Wagen. Unter 
Odin befindet sich Walhall, der Aufenthaltsort der gefallenen Krie­
ger und die Walküren. Koch, Eber, Kessel sorgen für das Wohl. Auf 
dem Dach grast die Ziege Heidrun und spendet Met. Der Hirsch Eik­
thyrnir wie vier weitere Hirsche fressen an der Esche. Wolf und Adler 
sind am westlichen Tor der Walhall. Mond und Sonne werden von 
Wölfen verfolgt, vor der Sonne tanzen die Lichtalben. Göttin Idun mit 
dem Korb verjüngender Äpfel, links der einarmige Tyr, der Gott des 
Rechts. Riese Hräswelg macht mit seinen Adlerschwingen Sturm und 
Wind. Das Eichhörnchen Ratatoskr stiftet Unfriede. Neben ihm ist der 
gefesselte Wolf Fenrir mit dem Schwert im Maul und wartet dort auf 
die Götterdämmerung. Rechts der gefesselte Loki, seine Frau fängt 
das Gift der über ihm hängenden Schlange auf. In der Mitte befindet 
sich Midgard, die Welt der Menschen (häuslicher Bereich, Feldarbeit, 
Schlacht und Altar). 
Die Midgardschlange umschlingt die Welt. Rechts neben dem Stamm 
Meerriese Ägir (mit Schreckenshelm) und seine Gattin Ran, außen 
Riese Surt mit seinem flammenden Schwert in der heißen Welt von 
Muspellheim. Rechts gegenüber die kalte Welt Niefelheim. Daneben 
die Eisenwaldriesinnen mit ihren Wölfen. Im Stamm eingebettet, Lif 
und Lifthrasir, im embryonalen Zustand das neue Menschenpaar, das 
nach der Götterdämmerung leben wird. Darunter die Dunkelzwerge. 
Die Asenbrücke (Regenbogen) führt nach Asgard, die Welt der Götter; 
über sie reiten die Asen zum Thingplatz. Gott Heimdall mit goldenem 
Pferd und goldenem Eber bewacht die Brücke. Rechts bewacht die 
Riesin Modgud die Jenseitsbrücke, die nach Helheim, die Welt der 
Toten, führt. 
Dort wachen die Hel-Hunde. Darunter Hwergelmir, die kalte Quel­
le.  Dort lebt an der Wurzel des Baumes der Drache Nidhöggr und 
nagt am Baum.  An der mittleren Wurzel leben die drei Nornen: Urd, 
Werdandi und Skuld, im Teich dahinter die beiden Schwäne. Daneben 
an der dritten Wurzel wacht der Riese Mimir am Mimisbrunnen, dem 
Brunnen der Weisheit.


